
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1985)

Heft: 2

Artikel: Le problème du fondement de l'intersubjectivité chez Kant

Autor: Radrizzani, Ives

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROBLÈME DU FONDEMENT
DE L ' INTERSUBJECTIVITÉ CHEZ KANT

Partant d'une citation de Fichte affirmant que le système kantien serait
inachevé parce que Kant n'aurait pas réalisé la déduction de l'intersubjectivité, nous
examinerons en quels termes le problème du fondement de la relation sujet-sujet
se trouve posé chez Kant, si Kant parvient à réfuter sur le plan théorique le
solipsisme et à prouver que son système, qui prétend à une valeur universelle, est
valable pour plus d'une personne.

Chez Kant, le principe qui nous pousse à admettre des êtres
rationnels hors de nous ne se présente pas comme un principe
épistémologique mais comme un principe pratique, comme il
l'a établi dans la formule de son principe moral, selon lequel je
dois agir de telle sorte que ma façon d'agir puisse devenir une
loi pour tout être rationnel; mais je dois alors déjà avoir admis
des êtres rationnels hors de moi; car sinon comment pourrais-
je leur rapporter cette loi? [...]

La preuve la plus frappante de l'inachèvement du criticisme
kantien consiste en ce que Kant ne s'est pas expliqué sur ce
point [à savoir comment est-ce que j'en arrive à admettre des
êtres rationnels hors de moi]. Kant en était très proche dans la
Critique de la faculté de juger.1

On retrouve à travers l'œuvre entière de Fichte tout à la fois le
souci d'affirmer la parenté de sa recherche avec celle de Kant,
dont elle prétend constituer la continuation, et le constant besoin
de s'en démarquer critiquement et de revendiquer une profonde
originalité. Fichte s'est entièrement nourri du système kantien,
qu'il utilise sans cesse comme point de référence, mais il est en
même temps fermement convaincu d'avoir en quelque sorte
mieux compris le système kantien que Kant lui-même, et il se pose
comme tâche d'achever ce que Kant a seulement commencé, de
trouver la solution des problèmes que Kant aurait laissés ouverts.



50 ÉTUDES DE LETTRES

Mais ce qui nous intéresse ici, ce n'est pas de savoir si Fichte
arrive effectivement à achever ce système critique dont Kant
aurait seulement jeté les bases. Notre intention est de prendre la
critique qu'il adresse à Kant comme point de départ pour interroger

l'œuvre même de Kant; nous voulons examiner si, au-delà de
l'aspect polémique, cette critique est pertinente.

Kant s'est-il oui ou non soucié de fonder l'existence d'êtres
rationnels hors de nous? Et, dans le cas d'une réponse positive, y
est-il parvenu et quelle place ce problème occupe-t-il dans
l'économie de son système?

Si, comme l'affirme Fichte, le principe qui nous pousse à
admettre des êtres rationnels hors de nous n'est pour Kant qu'un
principe pratique et non un principe épistémologique, cela a-t-il
réellement des répercussions sur la cohérence même du système?
Nous rejoignons par là le problème de l'unité des Critiques et du
lien entre la raison pure et la raison pratique: dans le cas où Kant
n'aurait pas déduit l'existence d'autrui sur le plan théorique et
n'en aurait fait qu'un postulat pratique, n'a-t-il pas laissé subsister

un abîme béant entre la théorie et la pratique, comme le penseront

plusieurs de ses contemporains qui, tout comme Fichte, se

sentiront la vocation de surmonter cet abîme et d'achever à leur
manière le système critique? Fichte, dans le passage cité, laisse
d'ailleurs entendre que Kant, conscient du problème, aurait
essayé dans la Critique de la faculté de juger d'établir un tel pont:
il se serait approché de la solution, sans cependant l'atteindre, de
sorte que sa tentative de constituer un système achevé se solderait
par un échec. De plus, si le système kantien n'est pas achevé, il ne
serait plus alors légitime de parler de système, si l'on entend par
système un tout cohérent, achevé, dans lequel chaque partie est
inséparablement liée à toutes les autres. Il n'y aurait plus alors
que des parties, mais des parties sans lien organique qui les
réunisse, de sorte que l'ensemble serait menacé de dissolution.

En conclusion, Fichte fait du fondement de l'existence
d'autres êtres rationnels la clef de voûte de tout le système
critique. Le problème pouvait-il avoir cet enjeu pour Kant?

Selon Fichte, le système critique, s'il prétend atteindre
l'achèvement, ne peut se contenter de faire d'autrui un principe
pratique, une simple idée régulatrice, ce qui ne permettrait ni d'écarter

le danger du solipsisme ni d'assurer un fondement aux
doctrines pratiques (telles que le droit, la morale, l'histoire, etc.). Le
fondement de l'intersubjectivité doit au contraire reposer sur un
principe épistémologique, ce qui nous renvoie au domaine cou-



FONDEMENT DE LTNTERSUBJECTIVITÉ CHEZ KANT 51

vert par la question «que puis-je savoir?». Or c'est là, comme le
précise un passage de la Logique, le domaine de la
métaphysique2. Au début de l'Anthropologie, Kant, pour
déterminer le cadre de l'investigation qu'il va entreprendre, oppose la
métaphysique à l'anthropologie et dit explicitement que la question

«de savoir si, en tant qu'être pensant, j'ai encore des raisons
d'admettre en dehors de ma propre existence l'existence d'un
ensemble d'êtres (appelé monde) se trouvant en communauté avec
moi, ce serait là une question qui n'est pas anthropologique mais
seulement métaphysique (bloss metaphysisch)»3. Que la valeur du
«seulement métaphysique» soit purement restrictive ou qu'elle
comporte une nuance péjorative4 ne change rien à notre propos
qui est de constater que la question du fondement «de l'existence
d'un ensemble d'êtres se trouvant en communauté avec moi» est
bien présente chez Kant et qu'elle constitue un problème
métaphysique.

Ce point établi, il nous reste à examiner comment Kant en
traite et à déterminer s'il parvient à dépasser une position
solipsiste.

Cependant, avant d'aborder de front le problème,
permettons-nous une digression. Philonenko lorsqu'il aborde le thème
de la communication5 et Goldmann dans son étude sur le thème
de la communauté6 montrent tous deux la position centrale chez
Kant du problème des relations intersubjectives. Etant donné que
la question qui nous concerne touche au même domaine, il
convient d'en préciser la spécificité.

La communication
La question du fondement de l'existence d'autrui ne porte pas

sur les modes selon lesquels s'effectuent les relations intersubjec-
tives, mais sur le fondement même de ces relations.

Dans l'Anthropologie, Kant distingue trois modes selon
lesquels envisager le rapport de l'homme à la société: logique,
pratique et esthétique7, qui correspondent, comme le remarquait
déjà Goldmann8, aux trois Critiques. On peut dès lors faire,
comme Philonenko et Vieillard-Baron9, du thème de la communication

le lien entre les trois Critiques et considérer la question du
fondement de possibilité de la communication comme la préoccupation

majeure, le telos de toute l'entreprise kantienne.
La Critique de la raison pure doit fonder la possibilité d'une

communication d'ordre logique, fonder en d'autres termes
l'universalité de la connaissance en démontrant la nécessité d'une



52 ÉTUDES DE LETTRES

structure a priori de la raison théorique. «Ce qui caractérise cette
modalité de la communication», note Philonenko, «est qu'elle est
indirecte: elle s'appuie sur la médiation du concept ou de

l'objet»10.
La Critique de la raison pratique et le Fondement de la

métaphysique des mœurs ont pour tâche d'établir la possibilité de
relations intersubjectives d'ordre pratique, fondées sur l'universalité

de la loi morale. La relation est à nouveau indirecte, médiatisée

par la loi morale qui commande de faire d'«autrui en général»
une fin en soi.

Enfin la Critique de la faculté de juger doit établir la possibilité
de relations intersubjectives d'ordre esthétique fondées sur le

sens commun. Ce troisième mode, qui suppose une communication

directe entre les hommes, est privilégié par rapport aux deux
premiers qui n'établissaient qu'une communication indirecte.
Kant en fait la condition des deux premiers; il fait ainsi de la
Critique de la faculté de juger le fondement des deux premières
Critiques. L'idée d'un sens commun, qui repose sur la nécessité de
l'adhésion universelle présumée dans le jugement de goût est donc
également «condition nécessaire de la communicabilité universelle

de notre connaissance»11. Kant insiste également sur le lien
fondamental entre esthétique et éthique. «On voit donc, dit
Vieillard-Baron, à quel point la Critique de lafaculté de juger met
en évidence le problème de la communication avec autrui, jusqu'à
en faire le principe de restructuration du système et son noyau
central»12. Cependant, comme nous tenions à le souligner, le
problème du fondement de la communicabilité doit être clairement
distingué du problème du fondement de l'existence d'autrui.
Ainsi Vieillard-Baron poursuit quelques lignes plus loin: «Allant
plus loin que Kant, pour qui la communication faisait problème
dans la mesure où l'existence d'autrui n'était pas elle-même
problématique, Fichte met celle-ci en question et en fait le point de
départ de sa réflexion»13. Vieillard-Baron reprend ici à son
compte l'idée exprimée par Fichte dans la citation initiale. Mais
Kant ne s'est-il vraiment jamais attaqué au problème du fondement

de l'intersubjectivité? Dans VAnthropologie, Kant oppose à

l'égoïsme solipsisme) «le pluralisme, c'est-à-dire la manière de

penser qui consiste à ne plus se considérer et se comporter comme
un être qui contient tout l'univers en soi, mais comme un simple
habitant du monde»14. En fondant la possibilité de relations
intersubjectives d'ordre logique, moral et esthétique, Kant établit
la possibilité d'une attitude pluraliste face au monde humain.



FONDEMENT DE L'INTERSUBJECTIVITÉ CHEZ KANT 53

Mais le pluralisme doit-il rester une simple possibilité, un pur
postulat? N'y a-t-il pas de raisons objectives qui permettent, même
sur le plan spéculatif, de rejeter l'égoïsme?

La communauté

Goldmann, qui a consacré sa thèse au problème de la communauté

humaine, traite également des relations intersubjectives et il
en fait lui aussi un problème central de la pensée kantienne. Dans
son introduction, il déclare qu'il ne veut pas écrire «un ouvrage
plus ou moins érudit sur un problème secondaire»15. Son intention

est au contraire de «mettre en évidence qu'avec le thème
'homme et communauté humaine', nous nous trouvons au centre
non seulement de la pensée de Kant, mais encore de toute la
philosophie moderne»16.

Goldmann lie le problème de la communauté humaine à la
catégorie de la totalité et distingue trois conceptions fondamentales

de la communauté correspondant à trois façons d'envisager
le rapport des parties au tout.

1) Les philosophies individualistes ou monadiques conçoivent
le tout comme un assemblage de monades autonomes, comme la
composition de parties que l'on pourrait également imaginer hors
de cette relation. «Société signifie donc ici tout au plus l'influence
réciproque d'individus autonomes»17. Parmi les «principaux
représentants» de cette conception, Goldmann range pêle-mêle
Descartes, Leibniz, Locke, Hume, Fichte et les néokantiens.

2) Selon les «philosophies mystiques du sentiment et de

l'intuition», qui défendent des «visions totalitaires» du monde,
«la partie existe seulement comme moyen nécessaire à l'existence
du tout. L'homme doit renoncer à toute autonomie»18 et s'effacer

au profit du tout. Ce serait là, selon Goldmann, la position
aussi bien de Jakob Böhme que de Jacobi, Schelling, Bergson,
Scheler et Heidegger.

3) Enfin, une troisième solution consiste à faire de la communauté

humaine un tout «dont les parties dans la possibilité même
de leur existence supposent déjà leur union dans l'ensemble»19.
Ce serait là notamment la position de Kant: «Pour Kant,
l'homme est un être raisonnable et, puisque la raison implique
l'universalité et la communauté, un être tout au moins en partie
'social'. Il n'est pas une monade autonome qui ne pénètre dans la
communauté que par ses rapports avec les autres monades. Au
contraire, déjà par sa simple existence, l'homme fait partie d'un
tout plus grand, d'une communauté et, par elle, d'un univers.»20



54 ÉTUDES DE LETTRES

Notre intention n'est pas de contester l'importance que Gold-
mann accorde à la catégorie de la totalité par rapport au problème
de la communauté humaine, mais de nous interroger sur le statut
épistémologique de cette communauté et sur la légitimité de lui
appliquer la catégorie de la totalité. Kant fait-il de la communauté
une idée ou un concept? Est-ce un postulat pratique ou un objet
de connaissance? Dans les Rêves d'un visionnaire, Kant consacre
le second chapitre de la première partie à dénoncer le mythe
spiritualité d'un monde de purs esprits, présenté comme une vision
fantasmagorique et séduisante, mais dénuée de fondement, qu'il
relègue au rang de pure «hypothèse métaphysique»21. Mais il ne
renonce pas pour autant à fonder la communauté humaine; cela
constitue au contraire une tâche essentielle de la philosophie,
comme il l'affirme dans une lettre à Mendelssohn accompagnant
l'envoi des Rêves d'un visionnaire: «A mon avis, l'essentiel est de
rechercher les éléments du problème: comment l'âme est-elle
présente dans l'univers, aussi bien aux essences matérielles qu'aux
autres de la même espèce qu'elle?»22 La question est de savoir si

Kant parviendra à faire de la communauté humaine autre chose
qu'une «pure hypothèse métaphysique».

Goldmann, à notre sens, a passé à côté de ce problème. Dans
son introduction déjà, après avoir cité le passage de l'Anthropologie

où Kant oppose anthropologie et métaphysique, il dit que «la
question des rapports de l'homme avec la communauté est le
problème essentiel de ce que Kant appelle métaphysique et que nous
préférons désigner aujourd'hui du nom beaucoup moins sujet à
caution de philosophie»23. Goldmann ne donne malheureusement
aucune explication de la substitution qu'il opère. On peut douter
de la pertinence de cette équivalence qui a pour résultat d'évacuer
toute l'ambiguïté liée au terme «métaphysique», de masquer tout
le caractère problématique de son statut épistémologique. C'est
pourquoi il n'est pas étonnant qu'à la page 164, où il revient au
problème métaphysique, nous lisions:

La question de l'égoïsme métaphysique qui consiste à savoir si
je suis fondé à reconnaître «en dehors de ma propre existence,
l'existence d'un ensemble d'êtres se trouvant en communauté
avec moi [...]» — cette question est identique, dans sa partie
théorique, à celle de la possibilité des jugements synthétiques a
priori, et elle a trouvé dans cette formule son expression la plus
concise et la plus exacte.

Non! Car on aura beau prouver la possibilité de jugements
synthétiques a priori, on sera loin d'avoir démontré l'existence



FONDEMENT DE L'INTERSUBJECTIVITÉ CHEZ KANT 55

d'autrui. Affirmer, l'identité des deux questions est indéfendable:
montrer les conditions nécessaires pour qu'une communication
avec autrui soit possible n'implique pas qu'autrui existe. Les deux
questions ne traitent donc pas du même objet et sont irréductibles
l'une à l'autre. Plus précisément, l'une précède l'autre dans
l'ordre des raisons: tant que le statut épistémologique n'aura pas
été clairement déterminé, la validité de tout ce que Goldmann dit
de la communauté chez Kant, et de tout ce que Kant en dit lui-
même, restera problématique: si la communauté restait une «pure
hypothèse métaphysique», il n'y aurait aucun critère objectif qui
permette, parmi les trois conceptions de la communauté que
propose Goldmann, d'en choisir une plutôt qu'une autre.

Idéalisme transcendantal et solipsisme
Nous sommes donc renvoyés à notre question initiale: Kant

fonde-t-il l'intersubjectivité? Si Kant nous donne des critères pour
fonder l'objectivité des objets, nous en donne-t-il également pour
reconnaître autrui? Jacobi lie explicitement solipsisme et
idéalisme transcendantal: «L'idéalisme transcendantal doit même ne
pas redouter le reproche d'égoïsme spéculatif, car il lui est impossible

de se maintenir dans son système s'il veut simplement écarter
de lui ce reproche»24. Le danger du solipsisme serait-il donc inhérent

à la position fondamentale de l'idéalisme transcendantal?
Le tournant transcendantal opéré par la métaphysique

moderne a pour conséquence de rendre extrêmement problématique

la reconnaissance d'autrui. La vérité des étants devient une
vérité essentiellement produite et limitée par l'homme lui-même
dans la relation sujet-objet dont il devient le porteur, et la subjectivité,

en tant qu'origine des conditions de l'objectivité, devient
l'unique sphère de la vérité des étants, sphère dans laquelle il
conviendra de reconstruire la métaphysique dans tous ses thèmes.
Tout comme pour le reste des étants, c'est désormais à la subjectivité

qu'incombe la tâche de fonder la certitude de l'existence
d'autres subjectivités. Mais on voit d'emblée la difficulté: étant
donné qu'il n'existe plus désormais pour la subjectivité de réalité
objective que dans la relation sujet-objet, comment parvenir
encore à une relation sujet-sujet? Exprimée en termes transcen-
dantaux, la question du fondement de l'intersubjectivité revient à
demander d'assurer l'objectivité d'autres sujets. Cette formule
même contient toute la difficulté: soit autrui est sujet et il n'entre
pas dans la relation sujet-objet; soit on l'objective, mais on n'établira

alors qu'une relation sujet-objet et non sujet-sujet. Jacobi



56 ÉTUDES DE LETTRES

n'a-t-il pas dès lors raison de dire que l'idéalisme est incapable de
réfuter le solipsisme? Examinons de plus près les conditions de
l'objectivité dans le système kantien.

Fondement de l'objectivité
L'intuition sans concept est aveugle; le concept sans intuition,

vide. L'objectivité des objets ne naît que du concours de l'intuition

et de l'entendement. La raison humaine, qui pense l'objectivité
dans ses propres concepts, les catégories, est essentiellement

finie, en ce sens qu'elle n'a pas déjà les objets qu'elle pense, mais
qu'elle doit se les faire donner par l'intuition sensible. Par là,
Kant rejette la possibilité pour la raison humaine d'avoir une
intuition intellectuelle: «Si [par noumène] nous entendons un
objet d'une intuition non sensible, nous admettons par là un
mode particulier d'intuition, à savoir l'intuition intellectuelle,
mais qui n'est point le nôtre et dont nous ne pouvons pas même
envisager la possibilité»25. Kant exclut donc la possibilité pour la
raison humaine d'envisager un entendement capable d'intuition
intellectuelle et qui aurait un accès direct à d'éventuels noumènes.
La raison humaine n'a accès qu'aux phénomènes, c'est-à-dire aux
choses telles qu'elles se présentent à nous à travers les formes a
priori de la sensibilité, et l'usage des catégories ne peut en aucun
cas s'étendre au-delà des bornes de l'expérience. C'est là une
affirmation fondamentale dont Kant se sert pour caractériser son
système. Dans la première édition de la Critique de la raison pure,
il explique que par idéalisme transcendantal, il faut entendre le
système selon lequel «nous considérons tous [les phénomènes]
comme de simples représentations et non comme des choses en
soi»26.

Kant admet sans doute un usage négatif, limitatif, du concept
d'un noumène, «destiné à restreindre les prétentions de la sensibilité»27,

et, en ce sens, ce concept est même nécessaire, mais sa
valeur est purement problématique, étant donné qu'il est seulement

non contradictoire, qu'il ne peut être ni infirmé, ni confirmé
par l'expérience. La séparation entre phénomènes et noumènes
est radicale: «on ne peut pas concevoir la possibilité de tels
noumènes, et en dehors de la sphère des phénomènes, il n'y a (pour
nous) que le vide»28.

Reconnaissance d'autrui
Nous voilà au cœur du problème: où placer autrui? Du côté

des phénomènes ou du vide? Faut-il le réduire à sa simple appa-



FONDEMENT DE L'INTERSUBJECTIVITÉ CHEZ KANT 57

rence phénoménale ou en faire un noumène absolument
inconnaissable, du «vide»? Telle est, exprimée dans toute sa radicalité,
l'alternative devant laquelle le système kantien se trouve placé. Le
propre des deux termes de cette alternative est de manquer tous
deux autrui. Si l'on fait d'autrui un noumène, il est impossible de
réfuter le solipsisme, car il faudrait prouver qu'il y a quelque
chose dans le vide, ce qui dépasse les limites de l'entendement
humain. On pourra tout au plus dire qu'il n'est pas contradictoire
de conjecturer l'existence d'autrui. Si au contraire on réduit
autrui à un faisceau de phénomènes, on n'en percevra jamais que
des manifestations extérieures qui prennent place dans le monde
spatio-temporel régi par les lois de la causalité, sans que rien
n'indique qu'il se cache derrière elles un sujet. On ne distinguera
jamais rien d'autre qu'un corps dans le monde des corps.

Le second terme de l'alternative est à écarter car autrui doit
être d'une certaine façon un autre moi, un alter ego. Or je ne me
réduis pas à mes manifestations phénoménales extérieures. En
tant que je suis un être pensant, je suis seulement susceptible
d'être objet du sens interne et non du sens externe. Pour reconnaître

autrui en tant qu'être pensant, il faudrait donc que je
reconnaisse hors de moi une intériorité autre que la mienne qui ne
soit pas objet de sens externe, il faudrait en d'autres termes que je
reconnaisse un «être caché» derrière les phénomènes saisis dans
l'espace, ce qui n'est pas le cas. Par conséquent, ces phénomènes
ne me fournissent pas accès à autrui. Kant en écarte explicitement
la possibilité, il est donc contraint de rejeter autrui parmi les
noumènes:

Dans l'Esthétique transcendantale, nous avons prouvé de
façon irréfutable que les corps sont de simples phénomènes de
notre sens externe et non des choses en soi. Conformément à

cela, nous pouvons dire à bon droit que notre sujet pensant
n'est pas corporel: étant donné qu'il est représenté par nous en
tant qu'objet du sens interne, il ne peut pas, dans la mesure où
il pense, être objet du sens externe, en d'autres termes il ne peut
pas être un phénomène dans l'espace. Cela revient à dire que,
parmi les phénomènes externes, il ne peut jamais se présenter
d'êtres pensants en tant que tels, autrement dit nous n'avons
pas d'intuition externe de leurs pensées, de leur conscience, de
leurs désirs, etc.29

En limitant le champ d'application des catégories aux phénomènes

perçus à travers les formes a priori de l'espace et du temps,
Kant assure un fondement à la réalité empirique: il y a bien réalité



58 ÉTUDES DE LETTRES

du monde phénoménal, et en ce sens, Kant évite le solipsisme,
mais il n'y a pas d'autre réalité que celle qui se donne à l'intuition:
«le réel des phénomènes externes n'est donc tel que dans la
perception, et il ne peut l'être sous aucun autre mode»30. Commentant

le texte cité ci-dessus, A. Masullo écrit:

S'il est vrai que la réalité empirique est sauvée par l'idéalisme
transcendantal, du moment que la réalité se réduit au plan des

représentations et à rien d'autre, il n'en est pas moins vrai que
le sens externe nous donne seulement des représentations de
choses dans l'espace, de corps, tandis que c'est exclusivement
le sens interne qui nous donne des représentations de contenus
psychiques, qui touchent donc à la vie du sujet comme tel [...].
Selon les principes de l'idéalisme, je ne perçois ni ne pourrai
jamais percevoir de sujets autres que moi-même, à moins de
prétendre de façon non critique atteindre une chose en soi
au-delà des phénomènes [...] en définitive, l'idéalisme
transcendantal risque d'approcher d'un singulier solipsisme, dans
lequel l'irréalité des autres sujets ne s'accompagne pas [...] de
l'irréalité de l'objet en général [...], mais à la réalité du monde
externe correspond la réalité d'un seul sujet, unique, le moi qui
parle.31

Nous souscrivons entièrement à ces remarques. Il nous reste
cependant à déterminer si l'idéaliste transcendantal est seulement
exposé au «risque» de tomber dans le solipsisme, ou s'il parvient
à échapper à ce danger qui peut le menacer jusque dans ses
fondements. En effet, si ce système était incapable de prouver que la
réalité du monde externe est valable pour plus d'un individu, que
resterait-il de ses prétentions à l'universalité?

Kant est lui-même conscient de la difficulté. Il concède qu'il
peut sembler «étrange» (befremdlich) que le «je pense» qui
conditionne ma pensée et qui n'est valable que pour mon sujet «soit
censé être en même temps valable pour tout ce qui pense et que
nous puissions prétendre fonder sur une proposition qui paraît
empirique un jugement apodictique et universel»32. L'explication
qu'il donne est que «nous devons nécessairement attribuer a
priori aux choses toutes les propriétés qui constituent les conditions

qui seules nous permettent de les penser»33. Certes! Encore
faudrait-il prouver qu'il soit nécessaire de les penser! Kant
démontre uniquement qu'il est nécessaire pour penser autrui de
lui attribuer le «je pense», mais cela n'est nécessaire qu'à la
condition qu'il faille penser autrui; et tant que l'existence d'autrui ne
sera pas démontrée, le jugement «apodictique et universel»



FONDEMENT DE L'INTERSUBJECTIVITÉ CHEZ KANT 59

n'aura de valeur que conditionnelle, problématique. Kant
enchaîne d'ailleurs:

Je ne puis avoir la moindre représentation d'un être pensant
par expérience externe, mais uniquement par l'autoconscience.
Ainsi de tels objets ne sont rien d'autre que la transposition de
cette conscience qui est mienne sur d'autres choses qui de ce
fait seulement sont représentées en tant qu'êtres pensants. La
proposition «je pense» n'est cependant admise ici qu'à titre
problématique. Nous ne regardons pas si elle peut impliquer la
perception d'une existence (comme le fait le cogito, ergo sum
de Descartes) nous la considérons uniquement au point de vue
de sa possibilité.34

Il ajoute un peu plus loin qu'il s'agit là d'un «usage purement
transcendantal de l'entendement, excluant tout mélange de
l'expérience»35. Or l'usage transcendantal n'est pas à proprement
parler un usage36. Il est donc impossible de se faire un concept
positif d'autrui, et la «transposition de ma conscience sur
d'autres choses» ne repose pas sur un fondement critique. Mais si
autrui est bien un noumène situé du côté du «vide», ne peut-on
pas du moins en faire un concept négatif ou limitatif? Ce sera
alors un concept bien maigre puisqu'affirmer que l'on ne peut
énoncer à son sujet que des propositions non contradictoires est
encore trop lui accorder: on ne peut pas être certain de son
existence même. Sans doute n'est-il pas contradictoire de conjecturer
qu'il existe. Mais comme rien ne vient le corroborer, cela reste
une «pure hypothèse métaphysique», une possibilité à jamais
invérifiable.

Mais la simple possibilité de l'existence d'autrui ne suffit pas
encore à fonder l'existence d'autrui, comme le dira avec force
Fichte: «L'expérience apprend seulement que la représentation
d'êtres rationnels hors de nous est contenue dans notre conscience
empirique; sur ce point il n'y a pas de discussion et aucun solip-
siste (Egoist) ne l'a encore contesté»37. Il ne suffit pas d'admettre
la représentation d'un être rationnel hors de moi pour que cet être
existe; la possibilité n'implique pas l'existence. Le solipsiste ne nie
pas l'existence de représentations d'êtres relationnels hors de

nous, mais il conteste la légitimité d'inférer d'une simple
représentation l'existence de ceux-ci. Réfuter le solipsisme requiert
donc encore une justification théorique, justification que Kant est
incapable d'apporter s'il ne veut pas sacrifier sa distinction entre
phénomène et noumène38.



60 ÉTUDES DE LETTRES

Kant dit lui-même qu'il lui est impossible, s'il veut rester
conséquent avec les principes du système critique, de fonder la
reconnaissance d'autrui:

Ce serait une grosse pierre d'achoppement pour toute notre
critique, et même la seule qu'elle eût à redouter, si l'on pouvait
prouver a priori que tous les êtres pensants sont en soi des
substances simples, qu'à ce titre par conséquent [...] ils emportent
inséparablement la personnalité et qu'ils ont conscience de leur
existence séparée de toute matière. Car alors nous aurions fait
un pas en dehors du monde sensible, nous serions entrés dans le
champ des noumènes, et personne ne contesterait plus le droit
de nous y étendre de plus en plus, d'y bâtir et d'en prendre
possession, chacun dans la mesure où sa bonne étoile le favorise.
En effet, dire que tout être pensant est comme tel une
substance simple, c'est là une proposition synthétique a priori [...].
Les propositions synthétiques a priori ne seraient donc pas
seulement praticables et admissibles par rapport à des objets
d'expérience possible et comme principes de la possibilité de
cette expérience, elles pourraient aussi s'appliquer à des choses
en général, considérées en elles-mêmes. Conséquence qui mettrait

fin à toute notre critique et nous forcerait à retourner à
l'ancienne méthode.39

Conclusion
Fichte prétend que le système critique ne sera achevé qu'avec

la déduction de 1'intersubjectivité, mais n'est-ce pas là exiger le
dépassement même du système critique tel que Kant a voulu le
constituer? Cela n'implique-t-il pas nécessairement que l'on
abolisse, du moins partiellement, l'opposition irréductible chez Kant
entre phénomène et noumène? Car ce qui est exigé est bien de
déduire et non pas seulement de conjecturer une volonté noumé-
nale derrière certains phénomènes, de reconnaître hors de soi des
parties privilégiées du monde phénoménal animées également
d'un principe interne qui en fasse des sujets. Ainsi donc, vouloir
fonder l'intersubjectivité, c'est-à-dire admettre l'existence de
phénomènes que l'on ne puisse pas réduire au plan phénoménal mais
derrière lesquels on soit amené à reconnaître une volonté noumé-
nale, n'est-ce pas là exiger que l'on dépasse une position strictement

critique, n'est-ce pas vouloir fonder dogmatiquement une
idée métaphysique transcendante qui échappe au domaine du
savoir?

Mais la question peut être retournée. N'est-il pas paradoxal
qu'un système qui prétend établir les conditions universelles de la



FONDEMENT DE L'INTERSUBJECTIVITÉ CHEZ KANT 61

connaissance objective soit incapable de prouver qu'elles s'appliquent

à plus d'un individu? Le système transcendantal lui-même
n'est-il pas menacé si, tout en comprenant une doctrine du droit,
une éthique, une histoire, il est incapable de prouver que l'homme
ne se meut pas dans un univers d'automates? L'action morale ne
serait plus alors qu'un gigantesque pari, une façon de se comporter

qui tienne compte d'autrui sans jamais pouvoir s'assurer non
pas seulement de l'effet de son action sur autrui, mais de l'existence

même d'autrui. Tant qu'il ne réalise pas la déduction de
l'intersubjectivité, ce qu'en accord avec ses principes il ne peut
pas faire, le système kantien en reste sur le plan théorique au
solipsisme. La question revient finalement à savoir si cette position

est tenable.
Fichte, en affirmant la nécessité de faire du «principe qui nous

pousse à admettre des êtres rationnels hors de nous» un principe
épistémologique trahit peut-être l'esprit du système kantien, mais
ce système ne contient-il pas en germe la nécessité de son dépassement?

Ives Radrizzani.

NOTES

Pour les passages cités, je donne en général ma propre traduction.
1 Fichte, Wissenschaftslehre Nova Methodo, ed. E. Fuchs, Hamburg,

1982, pp. 150-151 ; entre crochet et en italiques, précision apportée par la version
parallèle, Wissenschaftslehre Nova Methodo, ed. R. Lauth et H. Gliwitzky,
Gesamtausgabe IV, 2, Stuttgart, 1980, p. 142.

2 Kant, Gesammelte Schriften, Akademieausgabe GS), IX, p. 25.
3 Ibid., VII, p. 130.
4 Kant signale le problème métaphysique uniquement pour dire qu'il ne va

pas en parler; mais ne le fait-il que pour indiquer les limitations de l'investigation
anthropologique, ou bien faut-il entendre par «notions métaphysiques» des
idées transcendantes qui dépassent les limites de toute investigation?

5 A. Philonenko, Introduction, in Kant, Critique de la faculté de juger
(trad.), Paris, 1974, pp. 7-20.

6 L. Goldmann, La Communauté humaine et l'univers chez Kant, Paris,
1948.

7 Kant, GS, VII, p. 128.
8 Goldmann, op. cit., p. XVII.
9 Philonenko, op. cit., pp. 10-16; J.L. Vieillard-Baron, Commentaire, in

Fichte, Conférences sur la destination du savant (trad.), Paris, 1969, pp. 116-
117.

10 Philonenko, op. cit., p. 11.



62 ÉTUDES DE LETTRES

11 Kant, Critique de la faculté de juger, § 21 (B 66, A 65; trad. Philonenko,
p. 79).

12 Vieillard-Baron, op. cit., p. 117.
13 Ibid.
14 Kant, GS, VII, p. 130.
15 Goldmann, op. cit., p. XV.
16 Ibid., p. XVI.
17 Ibid., p. 28.
18 Ibid., p. 30.
19 La formule est de Kant, cité par Goldmann, op. cit., p. 31.
20 Goldmann, op. cit., p. 262.
21 Kant, GS, II, p. 341.
22 Lettre à Moses Mendelssohn du 8.4.1766, citée par Goldmann, op. cit.,

p. XVIII.
23 Goldmann, op. cit., p. XVII.
24 Jacobi, Werke, II, p. 310, cité par Vieillard-Baron, op. cit., p. 114.
25 Critique de la raison pure KV), B 307 (trad. A. Tremesaygues et

B. Pacaud [= TP], Paris, 1963, p. 226).
26 KV, A 369 (TP, p. 299).
27 KV, B 310-311, A 255 (TP, p. 229).
28 KV, B 310, A 255 (TP, p. 229).
29 KV, A 357-358 (TP, p. 289).
30 KV, A 376 (TP, p. 304).
31 A. Masullo, La Comunità come fondamento, Fichte, Husserl, Sartres,

Napoli, 1965, pp. 32-33.
32 KV, B 404-405, A 346-347 (TP, p. 281).
33 Ibid.
34 Ibid.
35 KV, B 406, A 348 (TP, p. 282).
36 KV, B 304, A 247-248 (TP, pp. 222-223).
37 Fichte, Sämtliche Werke, hrsg. LH. Fichte, Berlin, 1845-1846, VI, p. 303.
38 Au § 64 de la Critique de la faculté de juger, Kant présente comme une

hypothèse probable qu'à la vue d'un hexagone tracé dans le sable, un voyageur
traversant une contrée qu'il croyait déserte, reconnaisse dans cette figure un produit

de l'art, lui attribue donc une cause raisonnable et en infère une présence
humaine (vestigium hominis video). Il semble que Kant admette qu'il soit
possible de reconnaître dans l'expérience les traces d'une activité humaine en se
basant sur le seul critère de la finalité, solution que Fichte rejette comme légère et
insuffisante. En raison des limites imparties à ce travail, ce point n'a pu être
traité ici. Nous renvoyons pour cette question à Philonenko, La Liberté humaine
dans la philosophie de Fichte, Paris, 1966, p. 52, et à Vieillard-Baron, op. cit.,
p. 118. Notons cependant que Kant ne présente cette inférence que comme
possible, et que cela ne change par conséquent rien à notre propos.

39 KV, B 409-410 (TP, pp. 287-290).
I. R.


	Le problème du fondement de l'intersubjectivité chez Kant

