
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1985)

Heft: 2

Artikel: Relecture de Hobbes

Autor: Stucki, Pierre-André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RELECTURE DE HOBBES

La doctrine politique de Hobbes, exprimée dans le Citoyen, part d'une
réflexion sur la «nature humaine», définit ensuite une éthique des relations
sociales et une théorie du pouvoir absolu, pour aboutir, enfin, à une théorie de la
religion. Motivé par la lecture de Zinoviev, cet article se propose de suivre
l'ordre des questions posées par Hobbes et d'esquisser des réponses qui,
différentes, plaident en faveur de l'humanisme jusque dans la problématique du
pouvoir.

Le Citoyen de Hobbes1 mérite une relecture. Il pose de
manière originale les questions fondamentales et nécessaires de la
philosophie politique.

Rappelons-en cursivement la démarche. Hobbes cherche
d'abord à déterminer quelle est la nature de l'homme. A la
manière des moralistes, il met en évidence le caractère fondamental

du vouloir-vivre d'une part, de l'orgueil d'autre part. Si la
société n'y mettait obstacle, la pluralité des égoïsmes engendrerait
d'incessants conflits, installant parmi les hommes le règne de la
peur; l'état de nature serait un état de guerre de tous contre tous.

La raison commande donc à l'homme de sortir de cet état et
de vivre selon les lois naturelles, c'est-à-dire de rechercher la paix,
d'instituer avec autrui des pactes et des contrats, et de demeurer
fidèle à la parole donnée de manière à justifier la confiance.

Mais, selon Hobbes, ces voies de la raison n'auront pas le pouvoir

de fonder la société, car l'homme n'est pas obligé de tenir
parole s'il n'a pas confiance en son partenaire. L'éthique de la
raison s'avérera impuissante à le faire sortir de l'état de nature. Il
faudra qu'il y soit contraint par la Souveraine Puissance de la
société, laquelle résultera du renoncement de chacun à exercer ses
droits de nature. C'est par la peur de la puissance collective que
l'homme sortira du règne naturel de la peur. Tels sont les termes



40 ÉTUDES DE LETTRES

du pacte social. Le Souverain disposera dès lors de tous les droits;
à sa guise, il décidera de la guerre et de la paix, des lois qui seront
en vigueur, de la punition des coupables, de la religion qu'il faudra

diffuser et des opinions qu'il faudra interdire. L'obéissance
du citoyen sera soumission inconditionnelle.

Le Souverain, à son tour, en vertu du même modèle conceptuel,

devra obéissance et soumission à plus puissant que lui, c'est-
à-dire au Dieu créateur auquel appartient la Toute-Puissance. En
ce sens, le Souverain sera tenu de respecter les lois naturelles —
d'agir en vue du «salut du peuple» — car elles expriment conjointement

la voie de la raison et la volonté de Dieu.
Dans l'idée de Hobbes, nul ne sera en mesure de justifier la

désobéissance civile par des motifs religieux. L'existence de Dieu
est une certitude de la raison, et à l'alliance du Créateur avec sa
créature s'ajoutent les deux alliances bibliques, de l'Ancien et du
Nouveau Testament. Cette dernière ne concerne que la vie future;
la foi chrétienne ne porte que sur les moyens, pour chacun,
d'accéder au salut dans l'au-delà; pour le temps de l'ici-bas, il
faut se soumettre au Souverain, sans recours possible, et si la
dureté de ce règne est tempérée par la possibilité de l'espérance
religieuse, c'est encore à la mansuétude du Souverain qu'il le faut
imputer.

* * *

Nous nous proposons de relire certaines des thèses de Hobbes
à partir de l'interrogation que constitue, pour nous, la théorie de
Zinoviev sur le communautarisme2. Pour Zinoviev, la connaissance

de la société doit pouvoir se fonder sur une connaissance de
la nature humaine — premier trait commun entre nos deux
auteurs —, elle doit montrer comment se structurent les relations
sociales, et quel est le rôle de la diffusion idéologique dans la
société. La thèse de Zinoviev, qui ne nous retiendra pas ici, mais
que nous mentionnons pour fixer un point de repère, est que la
société communiste ne se caractérise pas tant par le totalitarisme
que par le communautarisme3.

Dans le contexte de cette interrogation, nous débuterons par
quelques réflexions sur la nature humaine, et plus précisément sur
le rôle de l'orgueil; nous considérerons ensuite pour quels motifs
les lois naturelles, normes de l'éthique, sont mises hors jeu dans le
champ politique; enfin, nous esquisserons une perspective sur les

rapports de la puissance politique avec la vérité de la religion.



RELECTURE DE HOBBES 41

1 La destinée de la nature humaine: l'inflation de l'intérêt et
l'amputation de l'orgueil

Pour Hobbes, il est faux de penser que l'homme soit, par
nature, un «animal politique», car ses deux motivations
fondamentales sont la recherche de l'utilité, d'une part, d'autre part
l'honneur, la gloire, l'orgueil: «toutes les sociétés sont bâties sur
le fondement de la gloire et des commodités de la vie»4.

L'orgueil se manifeste par la volonté d'acquérir une bonne
opinion de soi-même:

Tout le plaisir de l'âme consiste en la gloire (qui est une
certaine bonne opinion qu'on a de soi-même) ou se rapporte à la
gloire.5

Chose remarquable, selon Hobbes, et qui sera un facteur
essentiel de l'état de guerre naturelle, l'orgueil ne se satisfait
jamais mieux que par la considération de la hiérarchie des valeurs
entre les personnes:

Le plus grand plaisir, et la plus parfaite allégresse qui arrive à

l'esprit, lui vient de ce qu'il en voit d'autres au-dessous de soi,
avec lesquels se comparant, il a une occasion d'entrer en une
bonne estime de soi-même.6

Telle est la manifestation de l'orgueil. Mais qu'en est-il de sa
racine? Avant de jouir de sa supériorité, de quoi l'homme était-il
en quête?

La tradition des moralistes, curieusement connectée à
certaines influences théologiques, a enseigné à voir dans l'orgueil une
passion méprisable sinon coupable. On comprend donc que le
système de Hobbes puisse procéder, apparemment sans scrupules,
sans éprouver de résistance, à l'amputation de l'orgueil: l'homme
devrait d'abord, pour échapper à l'insécurité de l'état de nature,
se plier aux injonctions de la raison et s'arranger pour vivre en
paix. A ce niveau, l'orgueil n'est pas sacrifié, mais seulement mis
de côté; l'homme doit se soucier de vivre en paix plutôt que de
parvenir à avoir bonne opinion de lui-même. Mais ce système
éthique ne passe pas dans la réalité, et il cède la place à l'exercice
de la puissance du Souverain; l'orgueil, ici, n'a plus la moindre
place ni la moindre chance — sauf pour la personne du souverain.
Le citoyen peut dès lors jouir de la sécurité, son utilité est garantie,

il peut vivre, mais dans la soumission, dans le renoncement à
l'affirmation de soi.



42 ÉTUDES DE LETTRES

Cette amputation pourrait apparaître inacceptable si la
religion chrétienne, voulue par le souverain et interprétée à sa
manière, n'offrait une espérance transcendante en dépit de la
dureté des rapports de force. Notre lecture serait donc la suivante:
par nature, l'homme est à la recherche de lui-même, soucieux de
découvrir qui il est et préoccupé de devenir celui qu'il est. La
rationalisation utilitaire, dont la logique de Hobbes fournit un
premier modèle cohérent, ne laisse pas de place, dans la réalité
représentée, au devenir réel de la personne. Mais cette rationalisation

ne se soutiendrait pas, à titre de doctrine philosophique, si
elle se fermait sur elle-même, si elle réduisait l'homme à son état
de citoyen soumis. Il fallait donc bien faire place à cet orgueil que
par ailleurs on voulait amputer; il fallait donc bien reconnaître
que l'homme a besoin d'avoir bonne opinion de lui-même, ne
fût-ce qu'en se pensant lui-même comme destiné à un salut
transcendant.

C'est donc maintenant toute la zone lacunaire de la doctrine
de Hobbes que notre lecture fait apparaître: la personne humaine
est en quête d'elle-même, nous proposons cette anthropologie
comme indéniable en raison. Mais où et comment saisir le système
des relations sociales où la personne trouvera le lieu de son
devenir?

2 L'énigme de la suspension de l'éthique

Les normes de l'éthique s'expriment, chez Hobbes, en un
système de vingt lois naturelles, dont la formulation est un des

passages les plus remarquables de cette doctrine. La raison, qui
converge avec la volonté de Dieu, commande à l'homme de sortir
de l'état de nature pour rechercher la paix, si elle est possible, et
de se préparer à la guerre dans le cas contraire.

Rechercher la paix, c'est se lier à autrui par contrat, c'est
rechercher avec autrui un accord verbal relatif au partage de la
réalité, et, le contrat une fois conclu, s'engager à tenir sa parole, à
demeurer fidèle à sa promesse. La raison commande la constitution

d'un système de communication entre les personnes qui institue

la confiance mutuelle et la reconnaissance réciproque. Telle
serait la nature de l'éthique: avant de s'approprier le monde et de
s'adonner à l'action, les hommes sont appelés par la raison à se

reconnaître, à se fier les uns aux autres, et à communiquer à pro-



RELECTURE DE HOBBES 43

pos des modalités de leur collaboration future7. L'éthique est
d'abord une éthique de la communication.

Selon Hobbes, toutefois, les lois naturelles n'obligent que sous
certaines conditions:

Il ne faut donc pas estimer que la nature, c'est-à-dire la raison,
nous oblige à mettre en œuvre toutes ces maximes, en cet état
où les autres hommes méprisent de les pratiquer [...]. Et ainsi il
faut conclure que la loi de nature oblige toujours devant le
tribunal, comme on parle, de la conscience: mais non pas
toujours en l'extérieur, si ce n'est lorsque cela peut se faire en
toute sûreté, et sans en encourir de danger.8

Par suite, les lois naturelles seront impropres à opérer un
changement de l'état de nature, et il faudra donc en passer par la
soumission inconditionnelle au Souverain. L'éthique se trouve
ainsi suspendue au profit du système des rapports de force, mais
les choses n'en restent pas là, chez Hobbes, pour autant que l'on
veuille bien prendre au sérieux la troisième partie de la doctrine.
Le Souverain, en effet, est soumis à la Toute-Puissance de Dieu,
et, dans cette mesure, il est astreint lui-même, à son tour, au
respect des lois naturelles, à la norme du salut du peuple. Et si le
Souverain n'a nul compte à rendre à ses subordonnés, il se trouve
néanmoins référé à l'horizon du Jugement.

L'éthique est donc suspendue, d'abord, au profit du pouvoir,
mais pour être ensuite réintroduite au principe même du pouvoir.
L'éthique est suspendue, elle ne passe pas dans les faits, parce que
l'homme est égoïste, qu'il n'obéit pas à la raison, et qu'on ne peut
guère se fier à lui d'une manière générale. Il faut donc lui faire
plier l'échine, telle est la fonction du Souverain. Mais la puissance
ainsi apparue ne se justifie pas d'elle-même: l'arbitraire de la loi
du plus fort n'est pas acceptable; les normes éthiques ne
pourraient disparaître de l'horizon de la réalité sociale et politique sans
susciter l'effroi.

L'enseignement de la doctrine de Hobbes, selon la présente
lecture, n'est donc pas loin de sembler paradoxal: le passage de
l'éthique dans la réalité des relations sociales n'est pas possible, et
cependant il n'est pas possible non plus de concevoir une réalité
sociale et politique qui ne serait pas subordonnée à cette même
éthique; impossible à l'homme et de réaliser ce qui est juste, et de
s'en détourner par une dénégation définitive. En ce sens, le
Souverain apparaît, en dernier ressort, comme un personnage inutile,
comme l'est aussi la logique de la soumission inconditionnelle des



44 ÉTUDES DE LETTRES

citoyens. Telle est précisément la remarque qui permet de
comprendre que, quelques décennies plus tard, Locke construise sa

propre doctrine à partir du caractère inaliénable de la loi naturelle,

d'où résulte la thèse de la souveraineté du peuple et la priorité

du pouvoir législatif.

* * *

L'homme est à la recherche de lui-même, soucieux de découvrir

qui il est, et de le devenir. Telle est l'anthropologie qui nous
semblait faire comprendre la destinée de l'orgueil dans la doctrine
de Hobbes. La permanence et la transcendance de la loi naturelle
s'annoncent maintenant comme le noyau de sens qui fait la cohérence

de la théorie politique. Comment les deux résultats de notre
relecture se relient-ils entre eux?

Avant même que de s'entendre avec l'autre sur l'organisation
de la vie pratique, il faut que l'homme reconnaisse son partenaire
et lui accorde sa confiance. Pour que le pacte puisse avoir lieu, il
faut donc que chacun se trouve lui-même, pose une définition de
lui-même qui puisse être approuvée par l'autre9; il faut que chacun

se fasse valoir, mais de manière à inaugurer une relation plutôt

qu'à la décourager ainsi qu'il est d'usage avec les abus de

l'orgueil. C'est donc bien la même doctrine, si l'on se soucie de
cohérence, qui pose l'exigence de la réalisation de soi de la
personne, d'une part, et d'autre part la permanence, en tous les lieux
de la réalité sociale et politique, de l'exigence éthique. Mais c'est
seulement l'attention portée à la problématique de la communication

qui permet d'exhiber cette cohérence et convergence.

3 Les curiosités du pouvoir spirituel

L'itinéraire de Hobbes a son point de départ dans une anthropologie

et son point d'arrivée dans une doctrine de la religion,
dans une théologie; la doctrine politique se trouve dans l'intervalle

sémantique entre l'anthropologie et la théologie. Celle-ci est
essentielle, selon Hobbes, car il n'y aurait rien de plus redoutable,
pour le Souverain, qu'un individu qui pourrait prétendre obéir à
Dieu plutôt qu'aux hommes. Le système du pouvoir est fragile s'il
n'est pas appuyé par un système de justification religieux — ou
idéologique, dirait-on aujourd'hui — qui recueille l'adhésion des
citoyens. Le pouvoir temporel se sert du pouvoir spirituel comme



RELECTURE DE HOBBES 45

d'un instrument indispensable de son œuvre, cependant que, par
ailleurs, nous l'avons noté ci-dessus, la puissance du Souverain est
soumise à la Toute-Puissance de Dieu. Nouveau paradoxe,
apparemment: le pouvoir temporel est le maître du pouvoir spirituel,
et il est soumis à ce pouvoir qu'il se subordonne.

On aurait tort de faire reproche à Hobbes de cette curiosité
doctrinale, car elle se trouve répétée aujourd'hui, nous semble-
t-il, sous des dehors plus modernes: l'Etat qui cherche à étayer
l'efficace de son pouvoir par l'émission intensive d'une idéologie,
qui, en ce sens, en est le maître, au prix, tragique et/ou scandaleux,

de la liberté de pensée et d'expression, se trouve contraint de
justifier ses propres pratiques par référence soumise à l'idéologie
diffusée, quel que soit alors le coût de l'opération. La description
de Zinoviev en témoigne, nouveau parallèle frappant avec la
doctrine de Hobbes. Qui veut endoctriner se trouve pris au piège de
sa propre parole, c'est encore l'attestation de la permanence de
cette loi naturelle : celui qui entreprend de parler se voit engagé
par ce qu'il a dit.

* * *

Nos coutumes de rationalisation veulent que l'on banalise de
telles curiosités. Ce qui est vrai, en fin de compte, dogmatise-t-on,
c'est l'absolutisme ou le totalitarisme. Soit, admettons-le par
hypothèse, et examinons avec quelque attention cette logique de
la puissance que l'on brandit devant nous. Il est normal que le
plus fort obtienne soumission du plus faible, sinon, gare au
bâton. Qui ne comprend ce langage? Il est donc normal que
l'individu se soumette à la puissance de la société, et normal que le
Souverain, après avoir obtenu tant de révérences, se soumette à

son tour à la Toute-Puissance de Dieu. Quoi de plus normal dans
la logique des rapports de force? C'est toutefois le point où,
lecteur de Hobbes, j'éprouve en moi-même la déchirure de mon
adhésion. Je consens facilement, hélas, au modèle de la répression
et de la peur. Mais la puissance de Dieu est-elle bien dans le
prolongement de celle du Souverain? Sommes-nous bien en continuité

plutôt que devant deux choses différentes qu'il y aurait intérêt

à situer sur deux plans distincts?
La puissance de Dieu n'est pas de l'ordre du constatable. Elle

n'est que symbolique, contenu d'une parole, comme sont aussi le
Jugement et le Châtiment, auxquels elle est supposée donner lieu.
La Toute-Puissance se manifeste seulement comme impuissance,



46 ÉTUDES DE LETTRES

esquisse d'une signification qui ne porte atteinte en aucune
manière à la liberté de l'homme.

Que la Toute-Puissance de Dieu se manifeste comme impuissance,

c'est ce que signifie, assurément, pour une part essentielle,
l'Evangile de la Croix. Hobbes n'y a guère pris garde, apparemment,

ou ne pouvait en prendre acte sans fêler gravement l'édifice
inductif de sa doctrine.

Ce paradoxe de la Toute-Puissance, nous aimerions encore en
dire deux choses: d'abord qu'il est relativement indépendant et du
théisme classique auquel Hobbes adhère, et de la tradition
chrétienne à laquelle nous venons de faire allusion. La représentation
de la puissance politique pose nécessairement la question de son
au-delà: nous ne pouvons pas ne pas penser la puissance qui est
au-delà du pouvoir et qui le domine; nous ne pouvons ignorer le
moment où le pouvoir social et politique touche à sa fin et cède la
place à son autre.

En deuxième lieu, le paradoxe de la Toute-Puissance, dès qu'il
est reconnu, opère un changement qualitatif dans la structure du
monde humain. Le règne de la Toute-Puissance, qui devrait
correspondre à la plus extrême tension du règne de la soumission et
de la peur, se manifeste seulement par la fragilité d'une parole,
ouvrant ainsi, en dépit de la permanence du pouvoir politique, le
règne de la liberté. En ce sens, on comprend bien le Souverain de
trembler quand les citoyens en viennent à préférer obéir à Dieu
plutôt qu'aux hommes.

* * *

Hobbes n'a pas reconnu ce changement qualitatif produit par
le paradoxe. Il a préféré élaborer à nouveaux frais la rationalisation

qui étiole l'espérance en attente de la survie et qui aplatit
l'obéissance en soumission aux princes de ce temps. L'Evangile
dit autre chose, si l'on veut bien en consulter les textes, et en ce
sens il convient de noter que la théologie de Hobbes est déformée,
sinon franchement fausse.

L'Evangile dit la possibilité offerte à l'individu de se décider
pour une nouvelle compréhension de lui-même, ici et maintenant,
pour une liberté accessible dès maintenant à la résolution de la
foi, pour un avenir authentique rendu possible par l'événement de
la Parole, véritable espérance et véritable obéissance.

L'homme est un être à la recherche de lui-même, disions-nous,
en protestation contre l'amputation de l'orgueil que la doctrine de



RELECTURE DE HOBBES 47

Hobbes propose de justifier. C'est à cette quête que l'Evangile, en
sa vérité, propose réponse. Ainsi se clôt, au-delà des thèses
relatives à la permanence de l'éthique, l'unité de notre lecture de
Hobbes, à la fois sympathisante, puisque Hobbes, par la rigueur
de sa démarche, nous pose les questions, une à une, dans le bon
ordre, et nous instruit, souvent, de la clairvoyance de ses remarques;

et antipathisante, cependant, puisqu'il nous faut chercher
d'autres réponses et d'autres chemins si nous ne voulons pas être
sourds à la parole des martyrs de notre temps.

Pierre-André STUCKI.

NOTES

1 Thomas Hobbes, Le Citoyen ou les fondements de la politique, trad. Sor-
bière, Paris, Flammarion, 1982.

2 Alexandre Zinoviev, Le Communisme comme réalité, Lausanne, L'Age
d'Homme, «Biblio-essais», 1981.

3 II n'est guère possible de définir rapidement ce que Zinoviev entend par le
communautarisme. La citation suivante peut en donner une idée: «Les lois
communautaires constituent des règles définies de conduite entre individus [...]. En
voici quelques exemples: prendre plus qu'on ne donne; moins de risques et
davantage de profit; moins de responsabilité et davantage de respect [...]. La
facilité avec laquelle les hommes découvrent et assimilent ces règles est
étonnante» (op. cit., p. 82).

4 Le Citoyen, p. 92.
5 Ibid.
6 Ibid., p. 95.
7 La théorie de la justice de John Rawls a insisté à juste titre sur l'importance

de cette situation originelle.
8 Le Citoyen, p. 125.
9 Voir à ce sujet, notamment, Paul Watzlawick, Une logique de la

communication, Paris, Seuil, «Points», 1972, p. 84.

P.-A. S.




	Relecture de Hobbes

