
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1985)

Heft: 1

Artikel: Virgile Rossel et les relations littéraires franco-allemandes

Autor: Gsteiger, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIRGILE ROSSEL ET LES RELATIONS
LITTÉRAIRES FRANCO-ALLEMANDES

Juriste, historien, critique littéraire, romancier, dramaturge, Virgile Rossel,
qu'on a appelé «la personnalité jurassienne la plus citée, la plus évoquée, la plus
honorée», fut aussi comparatiste, peut-être sans le savoir. Son Histoire des
relations littéraires entre la France et l'Allemagne reste à bien des égards un document

remarquable. Mais que peut nous apporter, presque nonante ans après sa
publication, une relecture de ce livre?

Le tout récent Dictionnaire des littératures de langue française
publié sous la direction de J.-P. Beaumarchais, Daniel Couty et
Alain Rey contient plusieurs articles sur les rapports entre la
littérature française et les autres littératures européennes1. Dans celui
qui est consacré à 1'«Influence de la littérature germanique» (sous
«Allemagne») on trouve parmi les références bibliographiques,
par ailleurs peu nombreuses, l'Histoire des relations littéraires
entre la France et l'Allemagne de Virgile Rossel2. C'est le seul
ouvrage de caractère vraiment général, à côté de L'Influence
allemande en France au XVIIIe et au XIXesiècle de Louis Reynaud3,
déjà plus spécialisé puisqu'il ne s'intéresse à la France qu'en tant
que récepteur, et à partir de 1700 seulement, et du même coup
c'est l'ouvrage le plus ancien. Le lecteur est en droit de s'en
étonner.

Comment une étude dont la publication remonte à 1897 peut-
elle figurer comme référence principale dans une encyclopédie
parue en 1984? La réponse est fort simple: aucun livre, à ce jour,
ne remplace la synthèse du critique jurassien, qui reste disponible
en librairie dans une réédition photomécanique moderne4. Cette
présence — discutable, peut-être — est un bel hommage au travail
d'un comparatiste amateur de la fin du XIXe siècle, mais elle
implique aussi un aveu de faiblesse de la part de trois générations
de comparatistes plus ou moins professionnels qui ont multiplié



80 ÉTUDES DE LETTRES

les études de cas et les recherches particulières sans se risquer à

une vision globale des choses. Sans doute existe-t-il quelques
possibilités de compléter sommairement le livre de Rossel, par exemple

par les pages correspondantes qui se trouvent dans Les
Influences étrangères sur la littérature française (1550-1880) de
Philippe van Tieghem5 ou l'article en question du Dictionnaire
des littératures de langue française, dont l'auteur est Daniel
Madelénat. Dans cette encyclopédie se trouve même un article sur
1'«Influence de Bertolt Brecht», qui représente, avec Kafka, un
des moments privilégiés du renouveau des «influences germaniques»

au XXe siècle (curieusement l'auteur de l'article, Daniel
Mortier, n'y fait pas état de la contribution critique fondamentale
d'Agnes Hiifner6, probablement parce qu'il s'agit d'un livre
allemand non traduit en français!). Cependant tout cela reste non
seulement trop rudimentaire, mais aussi trop schématiquement
tributaire du concept traditionnel des «influences étrangères». La
preuve en est par exemple que Madelénat ne mentionne même pas
le nom de Rilke; or si l'«influence» de celui-ci sur les lettres
françaises (mais certainement pas sur les lettres romandes!) est peut-
être négligeable, son rôle dans le contexte des relations littéraires
franco-allemandes est primordial.

Si la Bibliography of Comparative Literature de Baldens-
perger-Friederich, et à sa suite jusqu'en 1970, le Yearbook of
Comparative and General Literature, recensent un nombre
impressionnant de travaux, entre autres sur le rayonnement
international des auteurs français et sur les auteurs étrangers ayant
exercé une influence sur la littérature française, beaucoup
d'ouvrages moins «techniques» mais tout aussi importants pour
une connaissance approfondie des relations franco-allemandes
restent difficilement repérables (un inventaire bibliographique
très précieux pour les années 1945-1962 a été compilé par le
«Deutsch-Französische Institut» de Ludwigsburg7).

Virgile Rossel, tout en appartenant à une époque décriée
comme «positiviste», a une idée plus vaste des relations littéraires
que nombre de chercheurs modernes; il n'en exclut ni les aspects
socio-politiques, ni les implications culturelles en général, ni les
représentations (les «images littéraires») réciproques. Ceci dit il
ne peut évidemment pas être question de prôner son ouvrage
comme exemplaire; s'il a bien vieilli, il a vieilli tout de même, et à

plusieurs égards. Une relecture à la fin du XXe siècle en fait
ressortir les nombreuses lacunes, comme les limites méthodologiques,

notamment pour ce qui concerne le phénomène de la récep-



RELATIONS LITTÉRAIRES FRANCO-ALLEMANDES 81

tion littéraire et certains aspects de la traduction. Mais l'esprit
dans lequel Rossel a conçu et mené à terme son Histoire des
relations littéraires est infiniment plus proche des préoccupations de
l'Europe d'aujourd'hui que l'attitude francocentrique, voire
chauvine qui se manifeste continuellement dans L'Influence
allemande en France de Louis Reynaud, pourtant d'une génération
son cadet. Là où Reynaud, homme du «nationalisme intégral»,
déplore la «dénationalisation intellectuelle» des Romantiques
français due aux contacts avec les lettres germaniques, Rossel
ravive intelligemment la théorie staëlienne de la complémentarité
des deux grandes nations. Ainsi l'existence même de son livre peut
être ressentie comme stimulante par un contemporain de notre
Europe qui cherche son unité dans la diversité.

Cette actualité incontestable contraste avec le caractère
fragmentaire de bien des paragraphes et la rhétorique franchement
surannée de maints passages. II ne nous est guère possible de nous
référer à l'ouvrage de Rossel sans le replacer pour ainsi dire en
permanence dans son cadre historique, celui de son époque et de
son auteur. Tout en faisant figure de «classique» du comparatisme

suisse et européen, VHistoire des relations littéraires est
devenue elle-même un document des relations littéraires franco-
allemandes à la fin du XIXe siècle; en tant que tel elle prendra
place dans une nouvelle Histoire qui reste à écrire, par un Rossel
«redivivus» ou par un collectif, à la fin du XXe siècle.

Il est curieux de constater que l'auteur de notre livre n'est pas
un comparatiste «de métier», qu'il n'appartient pas au groupe
franco-allemand des premiers spécialistes universitaires, les
Joseph Texte, Louis-Paul Betz et même encore Fernand Baldens-
perger, mais qu'il est en quelque sorte un marginal. L'Anthologie
jurassienne le classe en 1964 parmi les «littérateurs»8. Jurassien il
le fut, chantre de l'«âme du Jura [qui] n'est point morte» et qu'il
entend «frapper à la porte» plus de sept décennies avant la création

du nouveau canton, mais pour la Suisse officielle il fut avant
tout professeur de droit à l'Université de Berne, juge fédéral à
Lausanne, coauteur du Code civil suisse. Littérateur il le fut aussi,
puisqu'il n'a pas laissé moins de seize œuvres narratives, cinq pièces

de théâtre et huit recueils de poésie. Si ses romans et nouvelles
«rustiques» sont aujourd'hui bien oubliés — dont un «roman
féministe» publié en 1931! —, son nom est toujours présent,
même dans les salles de lecture de nos bibliothèques, grâce à son
Histoire littéraire de la Suisse romande des origines à nos jours
qui reste, surtout dans la deuxième édition richement illustrée, un



82 ÉTUDES DE LETTRES

ouvrage de consultation précieux9. Avec VHistoire littéraire de la
Suisse française de Philippe Godet10, d'une écriture plus recherchée,

mais d'une information plus sélective, le gros volume de
Rossel, véritable «Bible» d'une prise de conscience littéraire de la
bourgeoisie romande à l'aube du XXe siècle, constitue toujours
une mine de renseignements presque inépuisable. Son auteur, qui
devait être doué d'une puissance de travail peu commune, a
publié en outre une Histoire de la littérature française hors de
France11 et, en collaboration avec Ernest Jenny, une Histoire de
la littérature suisse des origines à nos jours12.

Que cet homme né aux confins de la francophonie, plus
précisément à Tramelan, dans un canton dominé par l'élément
germanophone (et on n'oubliera pas dans quelle mesure une certaine
intelligentsia bernoise s'appliquait à retrouver ses «racines
allemandes» après 1870), qui avait appris l'allemand comme jeune
homme à Bümpliz et qui allait embrasser une carrière universitaire

et politique à Berne même, que cet homme donc ait été
motivé pour écrire une histoire des relations littéraires franco-
allemandes n'a rien d'étonnant. Le point de départ de son entreprise

n'est pas une spécialisation scientifique mais une expérience
personnelle. «Honnête bourgeois, très respectueux de la bonne
tradition, Jurassien paysan devenu Suisse tout court», comme
l'appelle Charles Beuchat13, Virgile Rossel a tout de même eu
l'originalité de transformer sa connaissance et sa pratique d'un
petit univers pluriculturel en discours critique et historique aux
vastes perspectives.

Qu'en est-il de son apport dans le domaine de la recherche
comparatiste franco-allemande, dans quelle mesure son Histoire
va-t-elle plus loin que ceux qu'il appelle lui-même «mes
devanciers»? Si Rossel n'a qu'une idée quelque peu confuse de la discipline

à laquelle il contribue probablement sans le savoir (puisqu'il
met la littérature comparée en rapport avec la linguistique comparée

de Bopp et l'hindouisme de Lassen14), il a largement recours
aux travaux de la science littéraire de son époque. Ainsi ses
renvois à la Zeitschrift für Vergleichende Litteraturgeschichte que
Max Koch publie à Berlin depuis 1887 sont fréquents. Dans son
introduction, où il esquisse en quelque sorte le programme spirituel

de son entreprise, avec la devise «Les Etats-Unis d'Europe
existent, littérairement», il cite tout de même l'article important
de Joseph Texte «Les études de littérature comparée à l'étranger
et en France» de 189315. Les ouvrages de base dont il s'est
continuellement servi sont souvent d'origine allemande ou alémani-



RELATIONS LITTÉRAIRES FRANCO-ALLEMANDES 83

que: le Grundriss zur Geschichte der deutschen Dichtung de Karl
Goedeke, la Geschichte der Deutschen Literatur in der Schweiz de
son compatriote Jakob Baechtold et — pour la première partie de
son livre — surtout les trois volumes de la Geschichte des
deutschen Kultureinflusses auf Frankreich de Theodor Süpfle16. Parfois

on a l'impression qu'il se borne à reprendre des citations
appropriées que l'érudit allemand a patiemment extraites des textes

anciens, surtout du XVIIIe siècle, qu'il s'agisse du Journal
étranger, du Mercure de France ou de l'Année littéraire. Des titres
erronés (Miss Sara Simpson), des noms mal orthographiés (Hammann)

nous permettent de douter, par-ci et par-là, que Rossel ait
fait autre chose que de les transcrire rapidement. C'est bien la
difficulté d'une entreprise aussi vaste que la sienne, mais c'est peut-
être aussi le danger que court un amateur comme lui.

Faut-il en conclure que Rossel ne fait que répéter ou arranger
adroitement ses «devanciers»? Assurément non. Il a sans doute
beaucoup lu, et non seulement les critiques, mais aussi les œuvres
littéraires. Souvent il puise à de nouvelles sources, complète et
rectifie. Pour ce qui concerne la seconde moitié du XIXe siècle, il
est nettement mieux informé que Süpfle (ce qui tient évidemment
aussi au fait qu'il rédige son livre une dizaine d'années après celui-
ci). Tout en étant tributaire des préjugés de sa classe et de sa
civilisation, il est moins nationaliste et plus ouvert face à une certaine
nouveauté littéraire que l'historien allemand. Prenons un exemple.

Sûpfle insiste sur le fait que, mis à part Hoffmann et dans une
moindre mesure Tieck, les narrateurs et beaucoup de poètes
romantiques allemands restent pratiquement inconnus en France
pendant une grande partie du XIXe siècle. Il écrit:

Von Novalis, Brentano, Achim v. Arnim, dessen Novellen später

durch Gautier den Jüngeren übersetzt wurden, wurde
damals nichts Näheres in Frankreich bekannt. Auch die Gebrüder

Schlegel, welche als Kritiker und Theoretiker so starke
Einwirkungen auf die Franzosen ausgeübt haben, blieben ihnen als
Romantiker nahezu ganz unbekannt.17

Rossel reprend cette affirmation presque sans changement:

L'école romantique d'Allemagne, poètes, novellistes, romanciers,

dramaturges, se fraya difficilement un chemin en France.
[...] Ni les frères Schlegel qui avaient fait quelque bruit et quelque

besogne comme esthéticiens et critiques, ni Louis Tieck,
Novalis, Brentano, von Arnim ne furent révélés aux Français
de l'époque; ou, ils ne le furent qu'à peine.18



84 ÉTUDES DE LETTRES

De telles constatations sont bien sûr très schématiques, voire
simplistes: Madame de Staël, dans la quatrième partie de son livre
sur l'Allemagne («La religion et l'enthousiasme»), consacre
plusieurs paragraphes à Novalis; Henri Blaze de Bury parle de Nova-
lis en 1841 dans la Revue des Deux Mondes. Mais ce qui est
intéressant, c'est que Rossel ajoute plus loin, dans un autre contexte
et sous forme de note:

M. Maurice Maeterlinck a publié récemment (Bruxelles, 1895):
Les disciples à Sais et les fragments de Novalis. Ses interprétations

de Novalis sont très curieuses, car M. Maeterlinck est un
frère intellectuel du poète des Hymnen an die Nacht. Au reste,
Novalis a été souvent invoqué par nos symbolistes et nos mystiques;

il est vrai qu'ils ne le connaissent guère que de nom.19

Guère que de nom? Il est permis d'en douter. La note de Rossel
montre tout de même ce lien essentiel entre le romantisme
allemand et le symbolisme français. Presque septante ans plus tard,
Werner Vordtriede analysera en profondeur une «correspondance»

qui est bien plus qu'une simple «influence»20. Que Rossel
ait été attentif à cet aspect des relations franco-allemandes est tout
à son honneur. Et quant à Tieck, dont il signale la réception difficile

en France, on peut dire que la recherche détaillée qui a été
consacrée récemment à cet auteur ne fait finalement que confirmer

ce que Rossel a pu entrevoir21.
Il est vrai qu'il ignore d'autre part plus d'un aspect des

relations franco-allemandes de son époque dont il aurait parfaitement
pu se rendre compte. Lorsqu'il parle tout à la fin de la deuxième
partie («La littérature française en Allemagne») du modernisme
germanique, il mentionne bien «la confusion des influences et des

doctrines», en citant, à côté du roman russe, d'Ibsen et de Nietzsche,

également Villiers de l'Isle-Adam, Baudelaire et Huysmans,
qui «ne laissent point d'y avoir leur part aussi». Mais il continue:

En somme, cette «littérature de l'avenir», sans un Wagner, ne
doit de foncièrement neuf aux Français, et ce point seul nous
intéresse ici, que certain sens du pittoresque à la Daudet,
certain tic d'impressionnisme à la Goncourt, certain goût du
réalisme à la Zola et certaines thèses cueillies dans le Roman
expérimental. Le surplus a pu venir en partie de Paris, mais tout ce
mysticisme germanique, tout ce symbolisme septentrional,
eussent-ils d'abord fleuri en France, n'en seraient pas moins
étrangers à l'esprit français lui-même.22



RELATIONS LITTÉRAIRES FRANCO-ALLEMANDES 85

Or en 1897 la nouvelle poésie allemande s'est tournée du côté
de la France. Mallarmé et Rimbaud sont encore l'apanage d'une
petite élite, mais près d'une cinquantaine de poèmes de Verlaine
ont déjà été traduits dans diverses revues. On peut comprendre
que le bourgeois helvétique n'ait pas eu connaissance des Blätter
für die Kunst de Stefan George qui publient dès 1892 les Symbolistes

français et esquissent une nouvelle esthétique littéraire dérivée

de ceux-ci; d'autres ont cependant traduit et présenté
Verlaine, Richard Dehmel et Richard Schaukal notamment23. Mais il
ne s'agit pas simplement d'une lacune dans la documentation de
Rossel. Sa remarque concernant «l'esprit français» qui s'oppose
au «symbolisme septentrional» est significative. Dans la bonne
tradition staëlienne l'Allemagne reste pour lui la patrie du romantisme

et de l'individualisme, la France le pays de la raison et de la
sociabilité. Comment le «symbolisme» aurait-il donc pu venir de
l'ouest?

Ce schéma sous-tend, d'une manière plus ou moins évidente,
tout son discours sur les relations franco-allemandes. Ce qui le
préoccupe avant tout, ce ne sont point les mécanismes de la
communication et de la réception littéraire interlinguistique, mais une
dialectique ethnopsychologique basée sur les concepts de nation,
de race, d'esprit national. Ces caractères ethniques sont pour ainsi
dire l'expression d'une personnalité culturelle, d'une individualité
des nations, valeurs permanentes, bien que soumises — mais
jusqu'où? — à l'histoire. On trouve ici plus d'un écho des théories

de Ferdinand Brunetière, que Rossel cite souvent24. Derrière
tout cela se dessine en filigrane la vision romantique des littératures

du Midi et des littératures du Nord complémentaires les unes
des autres. Tandis que la France et son influence représentent «la
règle [...], la mesure, la vivacité, la délicatesse, l'esprit»25,
l'Allemagne, ainsi que l'Angleterre, font «la part du sentiment et du
rêve»26. Rossel adhère pleinement à cette idée de la complémentarité

franco-allemande en proclamant:

[...] la restauration des droits de l'individu, la part du rêve et de
l'au-delà dans la poésie, les méthodes d'investigation savante,
la religion des faits sévèrement contrôlés, une conception plus
morale de l'activité intellectuelle, telles sont les conquêtes
auxquelles nous serons incités par une étude impartiale et attentive
de la littérature allemande.27

Plus d'un quart de siècle après la guerre de 1870/71, moins de
vingt ans avant Sarajevo et le déclenchement du plan Schlieffen,



86 ÉTUDES DE LETTRES

Rossel, comme la grande majorité des intellectuels français, reste
fasciné par le «mirage» de l'Allemagne des poètes et des penseurs.
Pourtant il n'est pas insensible aux changements survenus dans ce

pays. Après avoir célébré «le génie du Nord et le cœur de la
Réforme» il ajoute prudemment: «Au demeurant, les choses ont
changé, et, pour la Prusse entre autres, cette esquisse appellerait
des retouches»28. A l'Allemagne traditionnelle s'oppose donc la
Prusse moderne: voici comme une ébauche du mythe des deux
Allemagnes, la bonne et la mauvaise, Weimar et Potsdam29. Mais
Rossel n'approfondit pas cet aspect de la question. Il préfère
insister sur le cosmopolitisme, l'ouverture internationale des
lettres germaniques, «vaste champ d'essais», dont Goethe, «la plus
haute incarnation d'une sorte de génie international», est le
symbole30, et, surtout, sur «l'émancipation et [...] l'éducation
progressives de l'individu moral» qu'elles expriment, à son avis,
davantage que la littérature française. «C'est là le point essentiel»
affirme le Romand libéral et protestant31. Vinet n'aurait pas vu
les choses bien différemment.

Cela dit, il faut reconnaître que Rossel se sent francophone,
voire Français, dans l'âme. S'il admet que les Allemands
pourraient avoir «à moitié raison», s'il pense sincèrement qu'une
littérature qui se veut spirituellement autarcique est vouée à la mort
lente, il ne cesse de proclamer son appartenance à cette France qui
sera toujours «une grande puissance intellectuelle», qui fut «pour
l'Allemagne ce que la Grèce fut pour Rome»32 et «veut poursuivre

avec plus de succès encore son œuvre de haute et lumineuse
vulgarisation de la pensée universelle»33. Lorsqu'il dit «nous», il
sous-entend toujours: nous autres francophones. Les influences
étrangères, si indispensables à son avis, ne doivent jamais faire
oublier le principe d'originalité.

Ne pas copier, ne point imiter même, assimiler avec choix, telle
est, dans Tordre littéraire, la seule manière rationnelle et
féconde d'entrer en relation avec l'étranger. Il faut regarder,
étudier, comparer; suivre, non pas.34

Pour cette raison qu'il applique équitablement dans les deux
sens, Rossel n'écrit pas l'histoire des influences françaises en
Allemagne — la seconde partie de son livre — comme bilan d'une
emprise culturelle, mais plutôt comme récit d'une difficile
émancipation de T«esprit germanique» face à son voisin. C'est qu'il
estime que le «principe des nationalités» est un facteur puissant



RELATIONS LITTÉRAIRES FRANCO-ALLEMANDES 87

dans l'évolution des littératures modernes (en quoi il se montre
bien homme du XIXe siècle). Le dernier mot, cependant, appartient

à l'Europe qu'il voit désormais comme

un vaste bureau d'échanges, où les œuvres de l'imagination et
de la recherche, plus aisément encore que les produits du sol et
de l'industrie, traversent les frontières et deviennent en quelque
sorte la propriété commune des peuples, où se font peu à peu le
rapprochement des esprits, l'unification des lois, la fusion des
races [...].35

Simple théorie libre-échangiste d'un bourgeois éclairé à l'aube
du XXe siècle? Il y a plus.

[...] il s'est formé, depuis la Révolution, à travers les guerres où
se mêla le sang des peuples, où se fit la propagande des idées, il
s'est formé une âme européenne. Si l'Europe diplomatique
n'est qu'une chimère, l'Europe intellectuelle est une réalité.36

Cette vision, en 1897, est sans doute passablement utopique.
En 1985 on peut espérer qu'elle l'est un peu moins.

Manfred Gsteiger.

notes

1 Bordas, Paris, 1984. Il s'agit notamment des articles Allemagne (t. I,
pp. 29-32), Angleterre (ibid., pp. 39-44), Espagne et pays de langue espagnole
(ibid., pp. 764-770), Italie (t. II, pp. 1095-1097), Russie (t. Ill, pp. 2041-2043).
Curieusement il n'y a pas d'article sur les Etats-Unis (ou les USA, ou l'Amérique
du Nord)...

2 Fischbacher, Paris, 1897, 531 pp.
3 Hachette, Paris, 1922. On peut également citer, du même auteur, l'Histoire

générale de l'influence française en Allemagne, 2e éd., Hachette, Paris,
1915. Le second volet des relations est analysé par F. H. Oppenheim, «Der Ein-
fluss der französischen Literatur auf die deutsche», in Deutsche Philologie im
Aufriss, 2. Aufl., hgg. v. W. Stammler, Bd. 3, Erich Schmidt, Berlin, 1962, Sp.
2-106. Voir aussi Fritz Neubert, «Ein Jahrtausend deutsch-französischer geistiger

Beziehungen, vom Hochmittelalter bis zum Zeitalter der Aufklärung und des

Rokoko», in Studien zur vergleichenden Literaturgeschichte, Duncker & Hum-
blot, Berlin, 1952, pp. 147-201.



88 ÉTUDES DE LETTRES

4 Slatkine Reprints, Genève, 1970. Certains jugements sont pourtant
catégoriques, ainsi Claude Digeon dans La Crise allemande de la pensée française
(1870-1914), PUF, Paris, 1959, p. 545, qui estime que Rossel «n'est plus guère
utilisable».

5 2e éd., PUF, Paris, 1967.
6 Brecht in Frankreich, 1930-1963. Verbreitung, Aufnahme, Wirkung,

Metzler, Stuttgart, 1968.
7 Deutschland-Frankreich. Ludwigsburger Beiträge zum Problem der

deutsch-französischen Beziehungen, 4. Bd.: Bibliographie 1945-1962, hgg. vom
Deutsch-Französischen Institut Ludwigsburg, Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart,

1966 (contient plus de 6000 références). Dans le cadre des relations franco-
allemandes, on n'oubliera pas de rappeler le petit ouvrage désormais classique de
Jean-Marie Carré, Les Ecrivains français et le mirage allemand 1800-1940, Boi-
vin, Paris, 1947. Après la seconde guerre mondiale cette étude est à l'origine du
renouveau des recherches littéraires sur les «images et mirages» ou, comme on
dit aujourd'hui, de l'«imagologie».

8 Anthologie jurassienne. Textes réunis et présentés par une société d'écrivains

jurassiens sous la direction de P.O. Walzer, t. I, Société jurassienne
d'émulation, Porrentruy, 1964.

9 F. Zahn, Neuchâtel, 1903.
10 Seconde éd. revue et augmentée, Delachaux et Niestlé, Neuchâtel, 1895.
11 Schlachter, Paris, 1895.
12 Publiée simultanément en français et en allemand par Francke, Berne, et

Payot, Lausanne, 1910.
13 Anthologie jurassienne, t. I, p. 240.
14 Histoire des relations littéraires..., p. 259.
15 Ibid., p. 2 (article publié dans la Revue internationale de l'enseignement,

tome 25, 1893, pp. 253-269).
16 Gotha, 1886-1890 (réédition Slatkine-Reprints, Genève, 1971).
17 Siipfle, op. cit., t. II, p. 151.
18 Histoire des relations littéraires..., p. 164.
19 Ibid., p. 232.
20 Novalis und die französischen Symbolisten, Kohlhammer, Stuttgart, 1963

(Sprache und Literatur, 8).
21 José Lambert, Ludwig Tieck dans les lettres françaises, aspects d'une

résistance au romantisme allemand, Université de Louvain / Didier, Paris, 1976

(Etudes de littérature étrangère et comparée).
22 Histoire des relations littéraires..., pp. 503 sq.
23 Cf. mon livre Französische Symbolisten in der deutschen Literatur der

Jahrhundertwende, Francke, Bern und München, 1971.
24 Par exemple: «Voilà pourquoi, sans doute, les qualités de la race aidant,

les lettres françaises sont du domaine public infiniment plus que celles des autres
peuples; elles vont aux idées générales par les routes droites, elle s'imposent à

toutes les intelligences par leurs formes claires, elles sont les plus 'cosmopolites
de toutes', suivant M. J. Lemaître, et les plus 'sociables', d'après M. F. Brune-
tière» (Histoire des relations littéraires..., pp. 277 sq.).



RELATIONS LITTÉRAIRES FRANCO-ALLEMANDES 89

25 Ibid., p. 408.
26 Ibid., p. 463.
27 Ibid., p. 483.
28 Ibid., pp. 278 sq.
29 Cf. les livres de Carré (note 7) et Digeon (note 4).
30 Histoire des relations littéraires..., p. 281.
31 Ibid., p. 282.
32 Ibid., p. 361.
33 Ibid., p. 3.
34 Ibid., p. 275.
35 Ibid., p. 273.
36 Ibid., p. 479.

M. G.




	Virgile Rossel et les relations littéraires franco-allemandes

