Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1984)
Heft: 1

Buchbesprechung: Comptes rendus bibliographiques
Autor: Liard, Pierre-Alain / Grotzer, Peter

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES

P. BUHLER, S. BoNzZON et al., Justice en dialogue, Genéve, Labor et Fides, 1982,
173 p.

Les études qui composent cet ouvrage collectif furent présentées a I’ Institut
de recherches herméneutiques de la Faculté de théologie de I’Université de Neu-
chatel, lors des années académiques 1979-1980, 1980-1981. Issus d’une colla-
boration entre théologiens et philosophes, ces travaux s’articulent autour de la
problématique de la justice.

Le recueil comporte les études suivantes: — S. Bonzon, «Le Langage de la
justice dans quelques textes de Platon» — P. Biihler, «La Doctrine des deux jus-
tices, d’aprés Luther. Réflexions dogmatiques sur la justification et la justice»
— P. Barthel, «Le Discours sur la justice pour un ‘siécle éclairé et philosophe’
de J.F. Ostervald» — P.-A. Stucki, «Lecture de la Déclaration des droits de
I’homme et du citoyen (1789)» — E. Dubuis, «Loi de Dieu et Justice formelle,
références bibliques et systématiques» — P.-A. Stucki, «Le Concept de compré-
hension de soi dans la problématique de la justice» — P. Paroz, «Le Probléme
de la justice et le rationalisme critique» — M. Schaffter, «La Théorie de la jus-
tice de J. Rawls» et « Marxisme prométhéen et marxisme de I’espoir» — P. Biih-
ler, «Le Probléme de I’avenir dans la question de la justice. Une critique de la
théologie politique» — S. Bonzon, «Relecture».

Pourquoi rendre compte de la justice dans un cadre herméneutique? Moti-
vant leur choix, les auteurs distinguent quatre «tensions», formant autant
«d’entrées en matiére», que le lecteur peut aborder comme il ’entend. Entre la
longue tradition de réflexion sur la justice et I’actualité de ce théme pour notre
temps, s’inscrit la premiére tension. Celle-ci est la plus décisive, & mon sens, pour
la compréhension du projet d’ensemble de cet ouvrage: en effet, tradition et
actualité forment les deux pdles principaux de cette recherche herméneutique. I1
convenait donc de découvrir et d’analyser quelques références dans la tradition,
puis, en s’efforcant de dialoguer avec certaines positions contemporaines impor-
tantes, de fixer certains repéres — je parlerai méme de traces — dans le but de
mettre en évidence — recherche essentielle de fous les auteurs — «ce qui fait
I’actualité véritable et durable, ’actualité de tout temps du probléme de la
justice» (p. 10).

Discourir sur la justice n’aurait aucune signification si cette notion était abs-
traite de tout contenu concret. Donc, pour s’interroger pertinemment sur la jus-
tice, il convient, avant tout autre effort, de se référer a des fextes, car celle-ci
apparait «comme une valeur essentiellement liée a un discours qui la décrit (...).
La justice se présente toujours comme un dit de justice (description, promesse,
appel, etc.) qu’il convient d’interpréter» pour en comprendre la signification
(cf. S. Bonzon, pp. 23-33). Par conséquent la justice ne se présente pas comme



124 ETUDES DE LETTRES

une valeur intangible et immuable, car la réflexion nait toujours aprés le dit de
justice, si bien que ses normes n’appartiennent pas a celui qui les /i, mais sont
transmises par la tradition.

Bien plus, la justice, devant €tre, comme I’a montré Aristote, une vertu d’un
type particulier appartenant a la catégorie de la relation, échappe ainsi a la
«tyrannie du savoir», car la délimitation de ce qui est juste ne peut apparaitre
que si I’on s’adresse aux autres par le dialogue. Malheureusement, une étude de
la conception aristotélicienne de la justice manque a cet ouvrage, qui aurait siire-
ment bénéficié de cet apport dans sa premiére partie. En effet, Aristote me sem-
ble mettre en évidence, mieux que quiconque dans la tradition, ce qui fait la spé-
cificité de la justice, sa difficulté aussi, par rapport a toutes les autres activités
humaines. D’ailleurs les auteurs se référent aux concepts partiellement aristotéli-
ciens de «réciprocité», de justice «constitutive» et «réparatrice» pour essayer
d’établir une typologie, présentée comme une Aypothése, de ces trois «modeéles»
qui, pris en eux-mémes, semblent se contredire et s’opposer, mais qui sont origi-
naires dans I’optique d’une recherche «d’un dit de justice qui nous précéde et
dont ’origine nous demeure inconnue» (p. 14). Comment alors considérer cette
démarche comme entiérement crédible, si ce qui sous-tend I’ensemble de la
recherche n’est que trés partiellement assuré? C’est le point le plus faible et le
plus critiquable, @ mon avis, de cet ouvrage par ailleurs remarquablement congu
et pensé.

Parler de dialogue, c’est bien siir poser un destinateur qui adresse une parole
destinée a provoquer une réponse du destinataire. Parole qui peut étre appel, ou
mieux encore promesse. Face a cette invitation, la réponse peut étre dessaisie de
son signe d’espérance et retourner a celui qui I’a produite, sans que la justice
puisse surgir de ce dialogue avorté. Cette derniére n’est plus alors qu’un systéme
de faits en soi, objectifs, en un mot mythifiés; le scandale de I’injustice est dis-
sous dans le discours descriptif et tautologique. L’homme, dans sa compréhen-
sion de soi, nie ’avenir ouvert par la promesse originelle et transforme le plus
souvent cet appel décu en un cynisme utilitariste.

A cette conception insuffisante et provisoire s’oppose une vision formaliste,
ou normative, de la justice, dont une bonne illustration est fournie par la Décla-
ration des droits de I’lhomme de 1789. La Déclaration veut étre explicitement une
réponse a une instance fondatrice dont I’auteur n’est pas clairement nommé.
L’Assemblée nationale francaise se présente ainsi comme «le destinataire res-
ponsable» des droits de I’homme (cf. P.-A. Stucki, pp. 81-93). Cette conception
ne décrit plus, comme la précédente, un état donné comme un état juste, mais
s’efforce de décréter ce qui est juste et comment, dans une réalité déterminée his-
toriquement, il est possible d’y parvenir. Cependant la conception formaliste
présuppose une sorte de consensus sur les valeurs impliquées par ses principes,
car elle interpréte I’instance fondatrice en la faisant pour ainsi dire exister sur le
papier, ou comme dit P.-A. Stucki, dans «!’univers linguistique» (p. 86). Elle
présuppose aussi que tout homme doif reconnaitre ou se trouve son devoir et y
obéir. Elle implique donc que I’homme sait pour ainsi dire naturellement ou se
situe I’injustice.

La conception formaliste renvoie ainsi au probléme de la guéte de la justice.
Pourquoi I’homme cherche-t-il assidiment, pendant toute son existence, cette
justice sans cesse évanescente? Poser ainsi la question, c’est déja concevoir
qu’une parole, ou plus exactement une interrogation, est adressée a I’homme,
puisqu’il tente d’y répondre. C’est donc affirmer, comme le pensent a plusieurs
reprises les auteurs de I’ouvrage, que «la justice en réponse a la quéte de



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 125

I’homme ne peut étre recue qu’en situation de dialogue, situation dans laquelle
se correspondent I’événement de parole et la réponse qu’il suscite» (p. 17). C’est
par conséquent postuler une conception dialogique de la justice, théme conduc-
teur et récurrent de ce livre, fondant ’actualité permanente du sujet abordé.

Dans cette optique, il devient alors nécessaire, pour fonder la justice comme
action rationnelle et surtout «dicible», d’en rechercher le modéle originaire,
dont I’étre est mystérieux. Un bref examen met tout d’abord en évidence que le
modeéle est premier, dans la mesure on il existe antérieurement a toute instance
capable d’arbitrer et de juger des conflits. Sur le chemin de celui-ci se présente
aussitdt la justice dite réciproque, telle qu’elle se manifestait dans les échanges
consensuels comme le troc ou dans la vieille loi du talion. Ce type de relations
peut-il alors fonder et délimiter, comme on I’a souvent pensé, le droit dit «natu-
rel», en tant que celui-ci équivaudrait a une sorte de loi non écrite, intérieure a
chaque homme, susceptible d’étre appliquée universellement et identiquement?
Serait-il, comme I’écrivait Ulpien dans ses Institutes, «ce que la nature enseigne
a tout étre animé, car ce droit n’est pas propre a I’espéce humaine, mais commun
a tous les étres animés»?

Répondre affirmativement reviendrait a ériger ce «droit» en régle a priori,
indépendante de toute expérience, en norme absolue, s’opposant a toute société
constituée et, essentiellement, & tout dialogue. Cette voie parait sans issue si I’on
remarque qu’il est inconcevable de déduire, a partir de ce qui est, ce qui doit
étre. Par exemple, dans I’hypothése ot tous les hommes sont égaux, la dispari-
tion de I’esclavage ne s’en suit pas nécessairement, car celui-ci peut étre @ /la fois
contre nature et utile pratiquement. Ainsi n’est-il pas pensable, comme le rele-
vait Popper, d’assimiler une norme a un fait; si bien que le «droit naturel»
n’existe qu’en fonction de ce qu’on veut bien y chercher et y mettre, c’est-a-dire
qu’il n’est que I’image de notre questionnement, et plus généralement de notre
ancrage dans le temps, de notre culture.

De plus le mot «naturel», dans la tradition du droit naturel, a été compris de
deux maniéres bien différentes: d’une part réléologiquement (Aristote, saint
Thomas), d’autre part déontologiquement (Kant, les réformateurs). La premiére
de ces conceptions subordonne la justice & un bien a atteindre et transforme
celle-ci en une sorte d’équilibrage, plus ou moins réussi, de rapports de force, ce
qui est & nouveau une vision incorrecte de la pensée d’Aristote a ce sujet. La
seconde prétend que ce qui est juste est affirmé et imposé de tout temps a
I’homme par une instance transcendante. Dans la premiére de ces optiques, le
bien est défini indépendamment du droit, alors que dans la seconde celui-ci est
prioritaire.

Malgré toutes les ambiguités pesant sur le terme «naturel», les auteurs le
retiennent et le comprennent alors dans le sens d’une précédence de principe.
Que faut-il entendre par la?

Le théme conducteur de I’ouvrage, la conception dialogique de la justice,
permet de répondre: en concevant celle-ci comme un dialogue, les auteurs entre-
voient le droit «naturel» comme un principe permettant de reconnaitre et de res-
pecter I’égalité et la liberté de tous les membres d’une méme communauté. Ce
droit devient alors une exigence fondamentale, sans laquelle la justice ne peut
exister: celle de la reconnaissance réciproque. C’est dire aussi, comme le pensait
la conception déontologique, que les principes de la justice se définissent, non
par rapport aux intéréts et aux biens particuliers, mais par rapport a une instance
— qu’elle soit Dieu, la nature ou la société — agréée par fous et garante du dit de
justice.



126 ETUDES DE LETTRES

La Théorie de la justice de Rawls fournit une excellente illustration a cette
conception éminemment humaniste et chrétienne. Selon Rawls, toute société
constituée a dii formuler, dans un passé plus ou moins lointain, les principes de
base de justice, au nom desquels se sont établies les premiéres institutions de la
Cité. Pour créer la structure de base et surtout des institutions justes, deux con-
ditions sont nécessaires: «a) Chacun accepte et sait que les autres acceptent cer-
tains principes de justice (les mémes pour tous); b) les institutions sociales de
base satisfont a ces principes et sont connues comme telles» (p. 138). Ces princi-
pes de justice ne sont donc pas arbitraires, car ils ont fait I’objet d’un accord ori-
ginel et rationnel, ils tirent leur force et leur rectitude de la reconnaissance réci-
proque, fondée sur le dialogue. La justice d’une société se mesure alors au degré
d’harmonie qu’elle établit entre les intéréts particuliers et I’intérét général.

Cependant — il faut toujours avoir a I’esprit ce paradoxe —, «dire ce qui est
juste, c’est toujours — méme occulté — un acfe de déclaration, un «coup de
force»; pour que la «déclaration» ne soit ni autoritaire ni arbitraire, il faut que
chacun en soit a la fois destinateur et destinataire; il faut donc qu’elle s’inscrive
dans une structure de dialogue, se sache telle et que son contenu méme en soit
par la déterminé» (p. 171).

Penser ainsi, c’est postuler a fous les niveaux I’égalité des sujets concernés;
c’est surtout accorder a I’autre du dialogue une place décisive, sans laquelle tout
le sens et I’essence de la justice s’écroulent.

Arrivé au terme de la présentation de cet ouvrage si riche, non pas tant par la
nouveauté des thémes abordés que par les multiples possibilités de dialogue entre
théologiens, philosophes, juristes, bref entre hommes de «bonne volonté», je
mesure ’ampleur de la tdche a accomplir et son énorme complexité. Ce livre
retentit un peu comme une provocation dans notre situation actuelle, ou parler
ne veut souvent, supréme paradoxe, plus rien dire, mais il est aussi une invita-
tion, dans la mesure ou il nous rappelle notre tiche d’homme, consistant a dialo-
guer pour que soit I’autre du dialogue. La est peut-étre un des lieux privilégiés du
juste...

Pierre-Alain Liard.

Manfred GSTEIGER, « Wandlungen Werthers» und andere Essays zur verglei-
chenden Literaturgeschichte, Bern/Miinchen, Francke Verlag, 1980, 159 p.

Apreés sa grande étude Franzosische Symbolisten in der deutschen Literatur
der Jahrhundertwende (1869-1914) et son précieux ouvrage sur la littérature
romande, Manfred Gsteiger, auquel nous devons la fondation de I’ Association
suisse de littérature générale et comparée et de la revue Collogquium Helveticum
(a paraitre dés ’automne 1984), dévoile sa conception de la littérature et, par une
analyse fort révélatrice des différentes expressions du «mal du siécle», propose
une illustration de son idée de la littérature comparée.

Pour cet auteur, les textes littéraires n’ont pas de statut ontologique, mais ils
constituent des événements. En tant que tels, ils participent doublement de la
temporalité: enracinés eux-mémes dans I’histoire, ils ont, pour ne pas rester let-
tres mortes, besoin d’une conscience lectrice qui les assimile, qui les ressuscite.

Or le sujet de cette conscience est lui-méme soumis aux vicissitudes du temps,
car c’est un étre «en situation». La tiche principale du critique littéraire consiste
par conséquent, selon Gsteiger, a rendre conscient ce double conditionnement.



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 127

De par son engagement, Manfred Gsteiger me rappelle le Béguin des années
d’apres-guerre qui écrivit en 1946: « Méditer sur les pouvoirs de I’imagination, ce
ne saurait plus étre un jeu gratuit ou la satisfaction d’une pure et simple curiosité
intellectuelle.» Et six ans plus tard encore, tout en insistant sur la nécessité de
dégager avant tout les valeurs esthétiques d’une ceuvre, il pensera que «le role du
critique dans le monde ou nous vivons doit étre de déceler ces symptdmes, d’éta-
blir cette espéce de diagnostic, afin d’aider ’ceuvre littéraire a jouer le réle qui
est son rdle le plus profond et le plus utile: un role d’alerte donnée aux conscien-
ces» (Création et Destinée, pp. 184 et 188). Gsteiger ne va pas aussi loin puisque
son attitude est plus libérale et plus portée vers la dimension historique des tex-
tes. Mais il entend lui aussi son activité herméneutique comme une approche de
la «vérité» d’un texte et, par la, comme une contribution & un avenir plus
humain. La «vérité» de ’ceuvre d’art faisant partie du domaine de la conscience
et de ’expérience plutdt que du domaine de la science, elle doit étre perpétuelle-
ment réexaminée: ceci revient a admettre que nos jugements évoluent au méme
titre que le monde. Qui veut y échapper doit mettre entre parenthéses le sujet et
s’en tenir, more geometrico, a une analyse méthodique du réseau interne d’un
ensemble verbal clos sur lui-méme.

La littérature est un phénoméne de langage; le langage poétique étant a la
fois signe de lui-méme et signe de ce qu’il n’est pas, la lecture référentielle aura
toujours sa raison d’étre, mais elle sera contrebalancée par une analyse formelle
du discours littéraire basée sur des considérations linguistiques.

Quant au théme du «mal du siécle», on constate que la lecture référentielle
de Gsteiger fournit des résultats qui permettent de contredire tous ceux qui
disent que les Ultime lettere di Jacopo Ortis de Foscolo et René de Chateau-
briand ne sont que des imitations de Die Leiden des jungen Werther dont Napo-
1éon, en automne 1808, lors du «Fiirstentag» a Erfurt, a dénoncé devant Goethe
le mélange entre la passion amoureuse et I’orgueil dégu du protagoniste.

La lecture comparative de Gsteiger insiste a la fois sur certaines ressemblan-
ces formelles entre les ceuvres et sur leurs différences, dues aux situations histori-
ques et idéologiques différentes de leurs auteurs. Il s’agit d’un cas intéressant de
réception dont Gsteiger reléve la force de transformation et de création.

Ceci a été possible grace a une lecture poursuivie a plusieurs niveaux: le rap-
port profond entre les textes (ou les récits) et les allusions littéraires qui y sont
contenues (ajoutons que Foscolo se sert aussi d’un texte, tiré des Pensées, sur la
misere de ’homme, sans nommer Pascal), le rapport entre les lettres et I’éditeur,
le rapport entre le texte et I’histoire contemporaine.

Si le choc qu’a provoqué le premier Werther s’explique surtout par la des-
truction du tabou du suicide, René, dans un pays exalté par la Révolution et par
les victoires de Napoléon, invite & I’inactivité, a la sensibilité et a la religion.
Dans les Ultime lettere di Jacopo Ortis, par contre, Gsteiger reléve surtout le
parallélisme entre un amour désespéré et une patrie occupée et morcelée, vouée a
I’affliction.

Idéologiquement, René est une réponse a ce premier Werther, alors que Fos-
colo renforce le parallélisme entre I’ambition professionnelle et I’amour-passion,
parallélisme qu’on retrouvera dans Le Rouge et le Noir aussi bien que dans les
romans de Balzac. Dans le seconde édition, Goethe a passablement affaibli ce
parallélisme et accentué I’aspect pathologique de Werther.

Quant aux éléments littéraires insérés dans le texte, Foscolo est trés proche de
Goethe (2 la place du chant d’Ossian il se référe au Voyage sentimental de
Sterne); une étude parall¢le approfondie de ce jeu intertextuel s’imposerait. Ce



128 ETUDES DE LETTRES

que Gsteiger met en relief, c’est que Werther est un personnage qui subit une
transformation profonde, alors que Jacopo et René, depuis le début jusqu’a la
fin, restent pris dans le ton de la lamentation élégiaque. Ceci pose un autre pro-
bléme: celui du «projet» du récit, de ’horizon d’attente intérieur, du lecteur
implicite. Etant donné qu’il s’agit de lettres et d’un récit ne comportant pas de
réponse, cet aspect se préterait a une analyse stylistique détaillée fort intéres-
sante.

Fidele a la conception de la littérature esquissée plus haut, Gsteiger s’inté-
resse plutdt a la situation historique dont les trois textes relévent. Selon lui, le
«mal du siécle», en tant que forme du désespoir subjectif, ne saurait en étre
séparé. Si Jacopo et Werther échouent a titre personnel, ils figurent par la I’exis-
tence «impossible» dans un monde censé étre sans issue.

Par ces études, Manfred Gsteiger continue et élargit la conception francaise
de la littérature comparée du coté de I’esthétique de la réception et du coté de
I’explication sociologique. Ce procédé lui permet de se détacher d’une simple
étude des influences, de découvrir 1’originalité de trois ccuvres reliées par un
théme commun, de décrire le fonctionnement d’une lecture créatrice.

Le «mal du siécle» est un «mal» profondément romantique: la souffrance
infligée a ’homme qui constate que sa recherche de I’absolu, que ce soit dans
I’amour, dans I’exercice d’une profession ou dans la vie politique, est toujours
condamnée a I’échec. Quant a la culture de son jardin, le romantique ne consent
pas a suivre le conseil de Voltaire...

Peter Grotzer (Université de Zurich).



	Comptes rendus bibliographiques

