Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1984)
Heft: 4
Artikel: Ecriture et pouvoir & la Renaissance italienne
Autor: Marchand, Jean-Jacques
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870788

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

. ECRITURE ET POUVOIR
A LA RENAISSANCE ITALIENNE

Cette lecon inaugurale se référe aux ceuvres de six auteurs de la Renaissance
italienne: Leonardo Bruni, Machiavel, I’Arioste, Antonio Tebaldeo, Pietro
Bembo et I’Arétin. Elle a pour but d’étudier comment 1’écrifure d’un texte peut
varier en fonction des rapports de I’auteur avec le pouvoir. Ce mode d’analyse
des textes littéraires devrait permettre de fournir une clef d’interprétation unique
pour des ceuvres apparemment différentes d’un méme auteur et d’expliquer la
maniére dont un écrivain réutilise ou transforme des codes littéraires.

Dans sa legon inaugurale, mon collégue Agostino Paravicini
avait relevé que I’émergence du statut de ’intellectuel au Moyen
Age s’accompagnait de la reconnaissance d’un lieu géographique
autonome de la part du pouvoir politique et religieux (la Sor-
bonne a Paris, par exemple)!. D’une maniére plus générale,
I’intellectuel tend toujours a se garantir un certain espace d’auto-
nomie face au pouvoir: cet espace peut étre géographique, poli-
tique, économique ou strictement intellectuel2. Méme le poéte
courtisan le plus soumis a I’autorité aspire a une meilleure rétribu-
tion ou a une place plus en vue auprés du prince; méme 1’écrivain
le moins engagé d’une démocratie libérale désirera un meilleur
statut fiscal ou social pour son activité. Le pouvoir de son cdté,
surtout dans les Etats a régime répressif, tend a considérer cet
espace comme une limitation de son autorité. Il existe donc entre
Pintellectuel et le pouvoir aux tendances autocratiques des rap-
ports négatifs. Mais du pouvoir politique, économique, social ou
religieux, I’intellectuel souhaite aussi la mise en ccuvre de condi-
tions favorables a ses activités. Alors que ce méme pouvoir attend
de lui soit une confirmation de ses propres valeurs, soit, au moins,
un accroissement de son prestige. Ce sont des rapports que
j’appellerais positifs. Ainsi donc I’intellectuel, et I’écrivain en par-
ticulier, est presque toujours impliqué, consciemment ou incons-
ciemment, dans ce type de relation connotée tant6t positivement,



4 ETUDES DE LETTRES

tantdt négativement. De méme tout acte d’expression, et a for-
tiori de création, est un acte de pouvoir qui peut soit rivaliser avec
I’autorité de I’Etat, soit la favoriser.

La Renaissance italienne, méme limitée a ia littérature, offre
un champ d’expérimentation assez vaste pour mettre en évidence
les caractéristiques de cette relation dans toute leur complexité et
parfois méme leur ambiguité. Cependant ce genre de recherche
expose le critique a deux risques opposés: soit de passer insensi-
blement de 1’étude d’une ceuvre ou d’un genre a une analyse
sociologique de la création littéraire: ce qui implique I’acceptation
— explicite ou implicite — d’une relation strictement déterministe
entre société et littérature; soit de minimiser ou de nier a priori
toute relation entre une ceuvre et le contexte d’ou elle est née pour
éviter toute contamination de la démarche critique par des €lé-
ments allogénes. Or, ’ceuvre littéraire étant le point de rencontre
idéal entre la diachronie et la synchronie, c’est-a-dire entre d’une
part la sublimation du passé (le vécu psychique, social et culturel
de Pauteur) et du futur (I’influence du lecteur potentiel sur
I’ceuvre), et d’autre part la réalité extratemporelle du texte, a la
fois achevé et ouvert a d’infinies lectures grace au pouvoir dyna-
mique des interactions des niveaux du signifiant et du signifié,
toute opération critique ne peut s’accomplir, me semble-t-il,
qu’en tenant compte de ces deux composantes fondamentales.

En évitant donc ces écueils que constituent des méthodologies
trop dogmatiques, je voudrais étudier dans cette lecon comment
des ceuvres traduisent, directement ou indirectement, une relation
conflictuelle ou harmonieuse avec le pouvoir. Plus précisément
encore, j’aimerais mettre en évidence comment I’écriture d’un
texte, en plus des caractéristiques qui lui sont propres et chaque
fois uniques, peut varier en fonction des rapports de ’auteur avec
le pouvoir. Cette analyse se basera sur les ceuvres de six écrivains
italiens des XVe et XVIe si¢cles: le chancelier florentin Leonardo
Bruni, Machiavel, I’Arioste, le poete de cour Antonio Tebaldeo,
le législateur de la langue littéraire Pietro Bembo et I’ Arétin.

Leonardo Bruni? représente le mieux, avec Coluccio Salutati,
cette génération de chanceliers humanistes florentins qui luttérent
de leur plume pour la défense de I'indépendance et du prestige
républicain de leur ville face a I’hégémonie milanaise des Vis-
conti4. Avec eux, le statut de 1’écrivain atteint le sommet du pres-
tige: toute la cité est unie derriére son chancelier qui participe a sa
maniére au maintien de ’Etat. Sa contribution n’est du reste pas
illusoire, puisque Jean-Galéas Visconti reconnaissait que les



ECRITURE ET POUVOIR 5

lettres de C. Salutati étaient plus redoutables que mille cavaliers
ennemis’. Le réle du chancelier n’est donc plus seulement de rédi-
ger en une forme juridique ou littéraire les décisions des autorités
avant de les faire parvenir aux fonctionnaires, aux ambassadeurs
ou aux princes, mais de composer ce que nous appellerions
aujourd’hui des lettres ouvertes destinées aux lecteurs des deux
camps et, au-deld, a ceux des autres Etats italiensé. Ainsi non seu-
lement le contenu, mais aussi la forme de la lettre officielle se
modifient.

Il en va de méme pour des ceuvres plus €laborées qui reflétent
dans leur structure formelle cet «état de grace» entre le pouvoir et
I’écrivain. La Laudatio florentinae urbis de Leonardo Bruni? me
semble un exemple particuliérement significatif de ce phénomeéne,
méme si elle a été écrite avant que ’auteur n’accéde a la charge de
chancelier. Composée vers 1403, la Laudatio différe a la fois de
son modéle grec (le Panathenaicon d’Aeclius Aristides)8, des
laudes médiévales et des représentations de villes utopiques®.
L’ceuvre débute par une description géographique de Florence
selon un procédé qui annonce la technique de la perspective dans
I’art de la Renaissance. Le palais de la Seigneurie est le coeur de la
cité a partir duquel, en cercles concentriques et en un ordre par-
fait, se disposent les palais; de méme la ville est le centre de I’Etat
florentin, entouré de coilines et de villes selon une disposition
toute rationnelle; cet Etat occupe enfin une région située au
milieu de I’Italie, entre les deux mers et a équidistance du Nord et
du Sud.

Mais la perfection de la cité ne se manifeste pas seulement
dans ses caractéristiques physiques, elle apparait aussi au plan spi-
rituel. Héritiere de la Rome républicaine, Florence en a gardé
toutes les valeurs, alors que sa perfection artistique et culturelle
fait d’elle une nouvelle Athénes. Cependant ce qui détermine la
structure particuliére de I’ceuvre, c’est que I’auteur ne se contente
pas de présenter la ville dans sa perfection, mais qu’il cherche
dans cette perfection méme les motifs qui justifient la sauvegarde
de I’indépendance florentine. S’associant a I’effort de survie de la
ville, se confondant avec les aspirations du pouvoir, il construit
son discours selon un schéma analytique et non descriptif. La par-
faite disposition géographique de Florence a I’intérieur de ses
murs, dans son Etat et en Italie, a donc une valeur non seulement
esthétique mais aussi logique. La ville exprime sa perfection et sa
supériorité par le triomphe de I’équilibre, de la mesure et de la rai-
son. Son histoire ne s’explique pas, comme on le faisait au Moyen



6 ETUDES DE LETTRES

Age, par une succession de faits mythiques et merveilleux, mais
par I’idéal républicain de son fondateur: le Romain Sylla. Ainsi
donc, par une suite logique d’événements, Florence n’a cessé de
perpétuer les deux valeurs de la Rome républicaine: la justice et la
liberté. Ses institutions enfin ne sont pas une juxtaposition
d’organes disparates, comme on les avait présentées jusqu’alors;
chacune d’elles a, au contraire, une fonction logique dans le cadre
de la défense de la démocratie et des droits individuels.

On aura compris que c¢’est non seulement le contenu qui est
influencé par cette conception de I’ceuvre, mais aussi sa forme,
son écriture. La passion et la raison qui marquent les rapports
harmonieux du futur chancelier avec le pouvoir se reflétent dans
le style. La phrase est tantOt caractérisée par des énumérations,
des interrogations rhétoriques, des hyperboles ou des superlatifs,
tantdt par des formules déductives ou conclusives qui traduisent
— parfois jusqu’a la maladresse — le désir de ne pas se laisser
emporter par I’émotion ou ’esthétisme.

On pourrait peut-étre objecter que ce genre d’écriture est com-
mun a toute forme de littérature engagée. Certes, c’est bien cela sa
principale caractéristique; mais de cette ceuvre émanent aussi une
foi, un enthousiasme, une confiance en soi qui reflétent cette
harmonie entre 1’écrivain et la cité si typique de la plupart des
humanistes florentins!°,

Cependant en peu d’années la situation évolue. Déja chez
Poggio Bracciolini, chancelier a I’époque ou le pouvoir des Médi-
cis s’est imposé a Florence, cette passion dans la défense d’un bien
commun a disparu. Certes Machiavel, dans une république tem-
porairement «ressuscitée», vibre de nouveau de cet enthousiasme
humaniste et plusieurs de ses premiers écrits politiques sont mar-
qués par une structure plus ouverte!!, Mais apres le retour des
Médicis a Florence en 1512, tout espoir de concilier la plume et
le pouvoir se révele impossible. Compte tenu de ses origines
modestes et de son passé anti-médicéen, Machiavel peut tout au
plus aspirer a la fonction de conseiller politique. C’est une activité
ambigué a I’égard du pouvoir: ce n’est ni celle d’un homme qui
s’exprime au nom du gouvernement (comme pouvaient encore le
faire Salutati ou Bruni), ni celle du poéte courtisan totalement
écarté des affaires de I’Etat (comme le fut le Politien)!2. Elle
repose essentiellement sur une dialectique: d’une part le désir de
se mettre au service du seigneur, et d’autre part la volonté de le
guider, voire de le diriger dans sa politique. Le Prince de Machia-
vel reflete cette dialectique a tous les niveaux. Alors que les écrits



ECRITURE ET POUVOIR 7

des chanceliers humanistes étaient caractérisés par la linéarité,
I’ceuvre de Machiavel est marquée par la bipolarité. Bipolarité des
forces qui interviennent dans les actions des hommes: la virtu et la
fortuna, c’est-a-dire d’une part les qualités d’intelligence,
d’astuce et de persévérance et, d’autre part, le sort, les forces irra-
tionnelles qui échappent a la volonté humaine. Bipolarité dans la
politique a suivre: la fermeté ou I’indulgence, a I’exclusion de
toute demi-mesure. Bipolarité, aussi et surtout, dans la construc-
tion du discours logique: la célébre phrase de type binaire qui pro-
céde par une série d’oppositions en cascades!3. Mais cette struc-
ture ne caractérise pas seulement la démarche d’un discours
rationnel, elle marque aussi la différence entre I’idéal et la réalité,
entre le prince physiquement et moralement parfait de la tradition
meédiévale du speculum principis et ’exigence de la totale adhé-
sion a la réalité des faits revendiquée par 1’auteur.

Pratiquement toute la seconde partie de I’ceuvre est construite
sur cette opposition. C’est le cas, en particulier, de ’avant-dernier
chapitre ou s’affrontent deux théses contradictoires: la possibilité
ou I'impossibilité de déduire des regles de comportement politique
a partir de phénoménes historiques récurrents, la possibilité ou
I’impossibilité pour un prince de s’adapter continuellement aux
circonstances.

Pourtant, cette aspiration a la fonction contradictoire de
sujet-conseiller du prince n’est qu’une illusion, entretenue par
Machiavel sa vie durant. En fait, malgré quelques soubresauts
«républicains», Florence s’est engagée depuis longtemps, sous
P’autorité des Médicis, dans cette évolution inéluctable vers le
principat qui a marqué tous les Etats italiens (a I’exception de
Venise). Dés la seconde moitié du XVe siécle, dans la plus grande
partie de I’Italie, la littérature n’est pratiquement plus séparable
des cours: celle des Sforza a Milan, des Gonzague a Mantoue, des
Este a Ferrare, des Montefeltro a Urbin, des Médicis a Florence,
des papes a Rome et des Aragon a Naples.

Le cas de Ferrare est particuliérement caractéristique a cet
égard. Des poétes comme Boiardo (dans une moindre mesure),
I’Arioste et plus tard le Tasse y sont des fonctionnaires salariés,
auxquels le duc peut demander d’accomplir les missions les plus
diverses: soit dans I’organisation des divertissements de cour, soit
dans I’armeée, soit dans la diplomatie, soit encore dans 1’adminis-
tration. Mais d’autres poétes ont un statut encore plus précaire:
payés assez chichement et plutot irréguliérement, ils perdent leur
poste lorsque les finances du prince sont en crise ou lorsqu’ils



8 ETUDES DE LETTRES

tombent en disgrace. D’autres encore ne regoivent une compensa-
tion financiére que lorsque ’envoi d’une ceuvre a I’heur de plaire
a un membre de la famille ducale. Une telle relation entre 1’écri-
vain et le pouvoir ne peut que se répercuter au niveau de
I’écriture!4. Mais, disons-le d’emblée, elle n’entraine pas forcé-
ment un effet négatif. Les trois exemples ferrarais que j’ai donnés
tout a ’heure en sont une preuve. On relévera donc que les struc-
tures de création ne sont certes pas indépendantes des structures
sociales mais que les unes traduisent les autres selon un code fort
complexe.

A premieére vue, les influences directes du pouvoir sur I’ceuvre
sont incontestables. A Ferrare, par exemple, le go(it du duc et de
la cour pour les épopées chevaleresques des cycles carolingien et
breton joue un rodle décisif dans le choix du genre littéraire et des
structures narratives du Roland amoureux de Boiardo et du
Roland furieux de 1’ Arioste. En outre, une convention tacite entre
le seigneur et le poéte exige que dans tout poéme d’une certaine
ampleur figure, directement ou indirectement, un panégyrique de
la famille régnante. Faut-il pour autant y voir une forme de cen-
sure ou de pression du pouvoir réduisant la liberté de création du
poéte? Faut-il, au contraire, considérer ces exigences comme de
simples «conditions de travail» sans influence sur I’ceuvre? Sans
vouloir les ignorer, il me semble que ces deux attitudes risquent de
nous distraire de I’essentiel. On devra donc dépasser ce niveau
d’apparente contradiction pour remarquer que chez la plupart des
grands poétes de la Renaissance ces contraintes ne sont ni subies,
ni ignorées. Elles sont, au contraire, prises en compte d’une
maniére a la fois positive et significative pour devenir 1’élément
structurel de I’écriture d’un texte. En guise d’illustration, je ne
citerai que deux exemples tirés du Roland furieux.

L’Arioste ne reprend pas passivement et dans sa signification
anachronique le monde de la chevalerie médiévale que le pouvoir
désirait voir revivre comme un embléme dynastique. Il n’en fait
pas non plus un paravent de pure convention derriere lequel il
représente librement une réalité et une sensibilité nouvelles. La
fiction chevaleresque constitue, au contraire, le filtre a travers
lequel le poete transmet a ses lecteurs sa conception humaniste de
la vie; I’auteur utilise en effet la liberté qu’offre ce genre littéraire
dans la maniére de traiter le temps, I’espace et 1’action pour mieux
suggérer I’infinie variété de I’Ame humaine et de toute la création.
Libéré des contraintes de la poétique classique, 1’Arioste peut
alors aborder sa maticre avec sérénité et détachement pour donner



ECRITURE ET POUVOIR 9

I’impression, au-dela de la richesse et de la complexité des épi-
sodes, d’une unité et d’une harmonie supérieures. D’autre part les
aventures de Ruggero et de Bradamante, présentés comme de
valeureux ancétres de la famille d’Este, ne sont pas seulement
concues pour rendre hommage au mécene; elles permettent
d’enrichir I’échelle des actions du poéme par la création d’un
niveau intermédiaire entre 1’échelon supérieur ou figurent Angé-
lique et les principaux paladins!5, et I’échelon inférieur ou n’appa-
raissent que des personnages de troisi¢me plan a la faveur de tel
ou tel épisode secondaire.

Mais cette sublimation des contraintes du pouvoir dans I’écri-
ture se manifeste aussi chez les poétes de cour mineurs, comme cet
Antonio Tebaldeo qui brilla aux cours de Ferrare, de Mantoue et
de Rome entre le XVe¢ et le XVIe¢ siecle!¢. Bien que son ceuvre ait
été appréciée de ses contemporains, comme I’atteste le grand
nombre de rééditions de ses poémes!’, son statut d’homme de
cour fut des plus précaires et ses conditions financiéres fort diffi-
ciles avant qu’il ne soit accueilli a la cour pontificale!8. Quelques-
unes de ses lettres sont révélatrices du peu de cas que la plupart
des seigneurs font de leurs poétes et du sentiment de frustration
qui en résulte. Je ne citerai qu’un bref passage d’une lettre au
Marquis de Mantoue datée du 18 novembre 1499 qui me semble
assez signigicatif:

Lorsque je me mis au service de Votre Seigneurie, vous m’aviez
fait plusieurs promesses en plus du salaire que vous m’assuriez;
or je me retrouve sans les unes et sans I’autre [...]. Je m’étonne
beaucoup qu’un Marquis de Mantoue qui a un si grand renom
de libéralité ne soit pas libéral a mon égard, au moins en ce qui
concerne mon di, alors que j’ai été entiérement fidéle envers
lui. Je prie Votre Excellence de me donner satisfaction car si je
ne suis pas un personnage important, je ne mérite pas d’étre
maltraité, n’ayant commis aucune erreur!®,

On aurait beau jeu de relever que ce statut social impose au poéte
de ne pratiquer qu’une poésie désengagée ou adulatrice. La n’est
pas I’essentiel, @ mon avis. Certes la littérature de cour en général,
et celle de Tebaldeo en particulier, est surtout une poésie d’inspi-
ration amoureuse et bucolique; le poéte ne s’écarte de ces motifs
que pour exalter les vertus de ses protecteurs ou pour évoquer
d’une maniére assez vague les malheurs de la guerre. Mais ce qui
est plus intéressant, c’est que les contraintes du pouvoir s’y trou-
vent sublimées. Ainsi les exigences mondaines des cours de la



10 ETUDES DE LETTRES

Renaissance contribuent a transformer profondément la tradition
héritée de Pétrarque. Le lexique, les figures rhétoriques, la
meétrique se modifient. Le sonnet, par exemple, est souvent congu
en fonction du trait d’esprit final et sa structure tend a se rappro-
cher de celle de I’épigramme?20. Il arrive aussi que I’habituelle
séparation thématique et rythmique entre les deux quatrains et les
deux tercets disparaisse au profit d’une progression continue
jusqu’au dernier vers ou parfois méme d’une rupture entre les
treize premiers vers et le quatorziéme. La noble et austére can-
zone, mal adaptée a une récitation dans le cadre des spectacles de
cour, est remplacée par I’églogue qui permet, grace au dialogue,
plus de vivacité et de dramatisation. Le choix du tercet et d’un
vocabulaire plus concret fait en outre évoluer ce genre littéraire
jusqu’aux limites du théatre.

Enfin, si Tebaldeo écrit plusieurs sonnets de circonstance que
son statut social de poéte de cour lui impose, il donne a ces mémes
poemes une signification globale bien différente lorsqu’il réunit
une partie de son ceuvre en un recueil ou il évoque I’histoire de
son amour malheureux. Placés aux deux tiers de son canzoniere,
au moment ou I’expérience sentimentale est sur le déclin, ces son-
nets annoncent par leur fréquence de plus en plus grande le déta-
chement du poete de son unique passion et préparent le lecteur a
la nouvelle de son renoncement a I’amour humain en faveur de
I’amour divin. Ici encore une série de contraintes du pouvoir a
I’égard du poete deviennent fonctionnelles dans le systéeme de
I’ceuvre et sont sublimées dans son écriture.

Le passage du XVe¢ au XVIe siécle est marqué par les profonds
bouleversements dus aux guerres d’Italie et par une remise en
question des valeurs de I’Humanisme. Particuliérement parmi les
classes dirigeantes se manifeste alors le désir de codifier toutes les
relations humaines et sociales: les lois, la politique, la religion, la
vie de cour, etc.; c’est une maniére de retrouver une légitimité et
des points de repére dans un monde en mouvement. Les intellec-
tuels sont naturellement sollicités par les princes a s’associer a
cette tache de codification.

C’est dans ce contexte que s’insére I’ccuvre de Pietro Bembo.
Les rapports de cet auteur avec le pouvoir sont assez complexes et
ont été jusqu’ici peu étudiés. Héritier d’une illustre famille véni-
tienne, promis aux plus grands honneurs grace aux relations de
son pére et a ses qualités exceptionnelles, il quitte la ville a la suite
de critiques suscitées par ses Asolani et de différends avec les
autorités. Dés 1513, aprés un séjour a Urbin, il accéde aux hon-



ECRITURE ET POUVOIR 11

neurs et aux fastes de la cour pontificale, mais en 1521, décu de ne
pas avoir obtenu la pourpre cardinalice, il se retire prés de Venise
pour se consacrer a son ceuvre. Nommeé cardinal en 1539, il
revient 3 Rome, mais se déclare toujours plus insatisfait de ce
séjour, bien qu’on ne cesse de le célébrer et de ’honorer.

Cette alternance de hauts et de bas dans ses rapports avec le
pouvoir s’explique tantét par la satisfaction de voir son talent
reconnu, tantdt par la déception de ne pas étre estimé a sa juste
valeur. Elle s’explique aussi par une double aspiration contradic-
toire: désir de succés mondain auprés des plus grandes cours prin-
ciéres, qui finit par le priver de la sérénité nécessaire a la création,
et désir de gloire littéraire grace a une ceuvre lentement élaborée
dans une retraite discréte, mais éloignée des plaisirs du monde.
Sans ignorer 1’influence déterminante exercée par tout le débat lit-
téraire, linguistique et philosophique de son temps sur la genése
de son ceuvre, on peut considérer que les Prose della volgar lingua
traduisent aussi les rapports entre Bembo et le pouvoir. Aux auto-
rités qui avaient émis des critiques a I’égard de ses Asolani a
Venise et a celles qui n’avaient pas voulu reconnaitre ses mérites
culturels a Rome dans les années vingt, Bembo oppose une ccuvre
a la fois de séduction et de prestige: le traité de codification litté-
raire et linguistique le plus ambitieux de toute la Renaissance ita-
lienne. Les Prose, dans leur contenu et dans leur écriture, se pré-
sentent comme une somme; elles sont a la fois la synthése et la
solution de la problématique littéraire du siécle: la définition de la
langue écrite, la défense de la dignité de I’italien par rapport au
latin, les principes stylistico-rhétoriques de I’imitation et le choix
des modeles a suivre. Mais I’ceuvre refléte aussi le pole négatif de
ses rapports avec le pouvoir: la recherche toute pétrarquiste de la
perfection loin des compromissions avec le monde. Ainsi le lieu
fictif ou se déroule ce débat de fins lettrés que constituent les
Prose n’est pas une cour princieére, mais la demeure vénitienne du
frére de Bembo. Plus nettement encore, la langue littéraire propo-
sée comme modele — et utilisée dans les Prose —, n’est pas celle
des cours, ni celle du langage oral de telle ou telle région, mais
celle de Pétrarque et de Boccace, que chaque po¢te et chaque écri-
vain devra patiemment assimiler et reconstituer?!,

C’est cependant avec I’ Arétin que le conflit entre I’homme de
plume et le pouvoir atteint son point culminant. Fils d’un save-
tier, Pietro Aretino accomplit une ascension sociale fulgurante: a
25 ans il est déja a Rome, protégé par le tout-puissant banquier-
mécéne Agostino Chigi; et bient6t la cour pontificale de Léon X



12 ETUDES DE LETTRES

I’accueille avec faveur. Mais il suffit de quelques pasquinades
impertinentes contre le futur pape Adrien VI pour qu’il se voie
contraint a ’exil. En 1525, il tente de nouveau sa chance a Rome
sous Clément VII; mais c’est alors de sa vie méme qu’il risque de
payer sa liberté d’expression, puisque pour avoir défié le dataire
pontifical Giberti en publiant des Sonnets luxurieux??, il échappe
de peu aux coups d’un tueur a gages. Abandonné de tous, il doit
se réfugier a Venise. C’est alors qu’il met en place la plus grande
opération de chantage littéraire de tous les temps23. En s’adres-
sant a des seigneurs de plus en plus puissants, il leur propose un
marché: soit il recevra d’eux une forte somme d’argent ou des
cadeaux et il diffusera dans toute I’Europe des poémes qui vante-
ront leurs mérites, soit il ne recevra rien et lancera contre eux une
campagne de dénigrement. Ce chantage culminera vers 1536
quand P’empereur Charles-Quint I’emportera sur le roi Fran-
cois I¢r en assurant au poeéte une forte rente annuelle et sa pré-
cieuse protection. On assiste donc a un surprenant renversement
des rapports entre I’écrivain et le pouvoir: le fils du savetier
d’Arezzo, que la toute-puissance de la Curie voulait réduire au
silence, devient aux yeux de toute I’Europe «le fléau des princes»,
comme I’appellera I’ Arioste24, celui qui du bout de sa plume réus-
sit & tenir en respect le pouvoir.

Apparemment la boucle est bouclée: I’écrivain retrouve la
puissance politique qu’il avait a I’époque des chanceliers floren-
tins. Mais en fait tout a changé et nous sommes a ’opposé de
notre point de départ: alors que le chancelier défendait a la fois sa
patrie, sa liberté et ses convictions, I’ Arétin doit payer sa liberté
économique et son prestige par le mensonge intéressé de ’adula-
tion ou du dénigrement.

Mais encore une fois comment la relation de I’écrivain avec le
pouvoir se répercute-t-elle sur 1’écriture? Nous avons vu que la
situation de I’ Arétin est caractérisée par un renversement des rap-
ports habituels entre I’artiste et le seigneur et par I’ambiguité du
comportement de 1’écrivain a I’égard des princes. Or son ceuvre
littéraire refléte cette méme attitude: renversement des codes de
création littéraire, mais aussi ambiguité a 1’égard de la tradition.
Le dialogue humaniste de fins et nobles lettrés sur I’essence de
I’amour platonique, comme celui qui caractérisait les Asolani,
devient, dans les Sei giornate?s de I’ Arétin, dialogue obscéne entre
une prostituée et son €léve sur tous les vices et toutes les perver-
sions de ’amour physique. Dans le Ragionamento della Nanna e
dell’Antonia, ’auteur, en recourant a un langage a la fois



ECRITURE ET POUVOIR 13

moderne, concret, dialectal et obscéne, prend exactement le con-
trepied de Bembo qui, dans les Prose della volgar lingua, avait
présenté le modele d’un langage archaique, abstrait, littéraire et
chatié. Mais les Sei giornate, et surtout le Dialogo nel quale la
Nanna insegna alla Pippa conservent aussi leur marge d’ambi-
guité: tout ’enseignement de Nanna a sa fille Pippa s’insére dans
le cadre de cette codification de toute action humaine désirée par
le pouvoir. L’art de la prostitution peut donc étre codifié comme
la science de la politique dans le Prince de Machiavel, comme la
formation et le comportement du courtisan dans le Corfegiano de
Castiglione, comme I’usage de la langue littéraire dans les Prose
de Bembo. Du reste le style méme de I’ Arétin refléte cette ambi-
guité entre le refus et ’acceptation d’une tradition. C’est le cas,
par exemple, de sa longue parodie du livre IV de I’Enéide, ou
certes le récit des amours de Didon et d’Enée est dégradé en une
aventure d’une pauvre fille naive trompée par un baron hableur,
mais ou le modéle classique est quand méme implicitement
présent comme terme de comparaison26. C’est le cas aussi de la
construction du dialogue de la mere et de la fille qui suit la tradi-
tion de la comédie dans sa structure, dans ses effets et dans son
vocabulaire.

Peut-on déduire une régle générale de ces observations? Il me
semble en tout cas indéniable qu’il existe une relation entre 1’écri-
ture d’une occuvre et les rapports que I’auteur entretient avec le
pouvoir. Toutefois, ce qui est intéressant ce n’est pas 1’existence
de cette relation, mais bien la transformation sous forme d’écri-
ture de cet état psychologique. La mise en évidence de ce phéno-
meéne peut souvent fournir une clef d’interprétation globale pour
des ceuvres apparemment différentes d’un méme auteur ou expli-
quer la maniére dont I’écrivain utilise, ou modifie, les codes
littéraires. Il ne s’agit naturellement que d’une des nombreuses
maniéres d’éclairer une ceuvre et de l’interpréter, mais cette
méthode me parait mieux adaptée que d’autres a une approche
critique qui privilégie le texte sans ignorer le contexte. En ce sens
une telle démarche me semble conciliable avec une méthode struc-
turale ou, en tout cas, avec une analyse de type sémiologique.

Jean-Jacques MARCHAND.



14 ETUDES DE LETTRES

NOTES

I «Les intellectuels et le pouvoir au Moyen Age. Réflexions sur I’imaginaire
social», in Etudes de Lettres, 1984, 1, pp. 21-48.

2 Nous ne citerons, parmi I’abondante bibliographie sur ce sujet, que trois
contributions italiennes récentes: A. Asor Rosa, art. «Intellettuali» in Enciclo-
pedia Einaudi, Torino, 1979, VII, pp. 801-827; ainsi que les vol. Intellettuali e
potere dans la série Storia d’Italia, Annali 4, Torino, 1981 et I/ letterato e le isti-
tuzioni, vol. I de Letteratura italiana, Torino, 1982.

3 Sur cet auteur nous renvoyons aux études de H. Baron, From Petrarch to
Leonardo Bruni. Studies in Humanistic and Political Literature, Chicago-
London, 1968, pp. 151-171 et La crisi del primo Rinascimento italiano. Umane-
simo civile e liberta repubblicana in un’eta di classicismo e di tirannide, Firenze,
1970, pp. 207-294, ainsi qu’a celle de C. Vasoli in Studi sulla cultura del Rinasci-
mento, pp. 48-68. Ces trois études se réferent a la Laudatio florentinae urbis étu-
diée ci-dessous.

4 La lutte fut certes menée avant tout par Coluccio Salutati, mais la Lauda-
tio florentinae urbis et les Historiae florentini populi, écrites toutes deux aprés la
mort de Jean-Galéas Visconti (1402) s’insérent encore dans cette atmosphére de
lutte pour la défense d’un régime républicain idéalisé.

5 «During the war between Florence and Gian Galeazzo Visconti of Milan,
which began in 1390, the latter said that a thousand Florentine horsemen did less
damage to him than the letters of Coluccio» (B.L. Ullman, The Humanism of
Coluccio Salutati, Padova, 1963, p. 14). D’autres sources parlent méme de
douze mille cavaliers! (cf. ibid., p. 14, n. 2).

6 La plus célébre est I’Invectiva in Antonium Luscum dans laquelle Salu-
tati, s’adressant au Chancelier milanais, célébre la beauté de Florence, ses activi-
tés économiques et la gloire de ses écrivains; mais de nombreuses lettres de Salu-
tati et de Bruni a4 des humanistes italiens et européens reprennent ce méme
théme.

7 L’édition critique de ce texte a été publiée par H. Baron en appendice a
son recueil d’études From Petrarch to Leonardo Bruni, op. cit., pp. 219-263.

8 Bien qu’il en reprenne le théme et la structure.

? Pour une analyse plus détaillée de ce dernier théme, nous renvoyons a la
conférence d’A. Stiuble, «Ville réelle, ville idéale et ville utopique dans la litté-
rature italienne de la Renaissance», in L’Homme dans la ville, Lausanne, 1984
(Publications de I’Université de Lausanne. Cours général public 1983-84),
pp. 17-44.

10 I, Bruni affirmait, par exemple: « Cumque homo imbecillum sit animal
et, quam per se ipsum non habet sufficientiam perfectionemque, ex civili socie-
tate reportet, nulla profecto convenientior disciplina homini esse potest, quam,
quid sit civitas et res publica, intelligere» (cité in H. Baron, Leonardo Bruni Are-



ECRITURE ET POUVOIR 15

tino. Humanistisch-philosophische Schriften mit einer Chronologie seiner
Werke und Briefe, Berlin, 1928, p. 73).

11 C’est le cas, par exemple, du Discursus de pace inter imperatorem et
regem, des Parole da dirle sopra la provisione del danaio ou du Tradimento del
Duca Valentino (cf. J.-J. Marchand, Niccolo Machiavelli. I primi scritti politici
(1499-1512). Nascita di un pensiero e di uno stile, Padova, 1975).

12 T e Politien fut certes le secrétaire de Laurent le Magnifique, mais ce poste
ne lui donna jamais le moindre pouvoir politique.

13 Le chapitre le plus caractéristique a cet égard est le premier: «Tous les
Etats [...] sont ou des républiques ou des principautés. Les principautés sont ou
héréditaires ou nouvelles. Les nouvelles le sont ou entiérement [...] ou comme
des membres ajoutés a ’Etat héréditaire [...]. Ces provinces ainsi gagnées sont
ou habituées a subir I’autorité d’un prince ou a vivre libres. On les acquiert en
recourant ou aux armes d’autrui ou aux armes propres, ou par chance ou par
mérite. »

14 Pour une étude détaillée de ces phénomeénes, nous renvoyons aux volumes
Les écrivains et le pouvoir en Italie a I’époque de la Renaissance 1, Paris, 1973, et
II, Paris, 1974, ainsi qu’au vol. Le pouvoir et la plume. Incitation, controle et
répression dans I’Italie du XVIe siécle, Paris, 1982, publiés par le Centre inter-
universitaire de recherche sur la Renaissance italienne (vol. 2, 3 et 10 de la collec-
tion). Cf. aussi La corte e il «Cortegiano», 1: La scena del testo, a c. di
C. Ossola, Roma, 1980, II: Un modello europeo, a c. di A. Prosperi, Roma,
1980 et La corte e lo spazio: Ferrara estense, a c. di G. Papagno e A. Quondam,
Roma, 1982, publiés par le Centre d’études « Europa delle corti».

13 En outre, la fortune et les forces magiques jouent un réle beaucoup plus
important dans le destin de ces deux personnages que dans celui des autres prota-
gonistes.

16 Un recueil de ses poémes fut publié en 1498, mais la majeure partie de son
ceuvre est inédite. Sur cet auteur, dont nous préparons I’édition critique des
poémes italiens, il n’existe pas de monographies récentes. Nous pouvons toute-
fois renvoyer le lecteur a ’article de S. Pasquazi consacré a cet auteur dans le
Dizionario critico della letteratura italiana, 111, Torino, 1973, pp. 476-478. Sur la
fortune de Tebaldeo auprés de ses contemporains, cf. T. Basile, «Antonio
Tebaldeo nel giudizio dei contemporanei», in Umanita e Storia. Scritti in onore
di Adelchi Attisani, 11, Napoli, 1971, pp. 187-220.

17 De 1498 a 1550 son recueil de poémes fut réédité une quarantaine de fois,
alors que plus de 60 anthologies publiaient une ou plusieurs de ses ceuvres.

18 11 fut au service des familles Malvezzi et Bentivoglio a Bologne, Gonzague
a Mantoue (comme précepteur d’Isabelle d’Este) et des Este a Ferrare (ou il eut,
entre autres, la fonction de secrétaire de Lucréce Borgia): mais ce furent tou-
jours des emplois de courte durée. C’est seulement a partir de 1512 qu’il trouva a
la cour de Léon X une protection plus durable.

19 «Quando io venni al servitio de la Signoria Vostra, quella, oltra la Provi-
sione, mi fece altre promissione; ma trovo mancharme I’uno e I’altro [...]. Mi
maraviglio asai che uno Marchese di Mantua, che ha tanta fama de liberalita,
non sia liberale a me, almen del mio, sendoli stato fedelissimo. Pregho la Excel-
lentia Vostra voglia ch’io sia satisfacto, ché se non sono persona di gran conto,
non son perho da essere straciato, non havendo commesso errore» (Archives
d’Etat de Mantoue, Archivio Gonzaga, F. II. 8, busta 2453, f. 178).



16 ETUDES DE LETTRES

20 1] ne faut naturellement pas négliger I’influence notable qu’exercérent sur
Tebaldeo les élégiaques latins, ainsi que les épigrammatistes grecs connus grace a
I’ Anthologie grecque (plus tard palatine) largement diffusée dans les milieux lit-
téraires italiens de la fin du XVe siécle.

21 Cf. par exemple F. Ulivi, L’imitazione nella poetica del Rinascimento,
Milano, 1959; E. Battisti, I/ concetto di imitazione nel Cinquecento italiano, in
Rinascimento e Barocco, Torino, 1960, pp. 175-215 et P. Floriani, Bembo e
Castiglione. Studi sul classicismo del Cinquecento, Roma, 1976.

22 1] s’agissait de poémes illustrant des gravures érotiques réalisées par Mar-
cantonio Colonna sur des dessins de Jules Romain.

23 Cf. P. Larivaille, L’Arétin entre Renaissance et Maniérisme, 1492-1537,
Lille, 1972, 2 vol. (Thése de doctorat). Cette étude a paru en italien, en une
forme abrégée, sous le titre: Pietro Aretino fra Rinascimento e Manierismo,
Roma, 1980.

2 Dans la strophe 14 du Chant XLVI du Roland Furieux: «... ecco il fla-
gello / de’ principi, il divin Pietro Aretino».

25 Rappelons que les Sei giornate (ou Ragionamenti) comprennent deux par-
ties: le Ragionamento della Nanna e dell’Antonia et le Dialogo nel quale la
Nanna insegna alla Pippa. On parle aussi de premiére partie (Vie des nonnes, Vie
des femmes mariées, Vie des courtisanes) et de deuxiéme partie, dont chacune est
composée de trois «journées».

26 Sur cet épisode, cf. P. Larivaille, «La ‘grande différence entre les imita-
teurs et les voleurs’: a propos de la parodie des Amours de Didon et d’Enée dans
les Ragionamenti de I’ Arétin», in Réécritures 1. Commentaires, parodies, varia-
tions dans la littérature italienne de la Renaissance, Paris, 1983 (Centre interuni-
versitaire de recherche sur la Renaissance italienne, n° 11), pp. 41-119.

J.-J. M.



	Écriture et pouvoir à la Renaissance italienne

