
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1984)

Heft: 4

Artikel: Écriture et pouvoir à la Renaissance italienne

Autor: Marchand, Jean-Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


\

ÉCRITURE ET POUVOIR
À LA RENAISSANCE ITALIENNE

Cette leçon inaugurale se réfère aux œuvres de six auteurs de la Renaissance
italienne: Leonardo Bruni, Machiavel, l'Arioste, Antonio Tebaldeo, Pietro
Bembo et l'Arétin. Elle a pour but d'étudier comment Vécriture d'un texte peut
varier en fonction des rapports de l'auteur avec le pouvoir. Ce mode d'analyse
des textes littéraires devrait permettre de fournir une clef d'interprétation unique
pour des œuvres apparemment différentes d'un même auteur et d'expliquer la
manière dont un écrivain réutilise ou transforme des codes littéraires.

Dans sa leçon inaugurale, mon collègue Agostino Paravicini
avait relevé que l'émergence du statut de l'intellectuel au Moyen
Age s'accompagnait de la reconnaissance d'un lieu géographique
autonome de la part du pouvoir politique et religieux (la
Sorbonne à Paris, par exemple)1. D'une manière plus générale,
l'intellectuel tend toujours à se garantir un certain espace d'autonomie

face au pouvoir: cet espace peut être géographique,
politique, économique ou strictement intellectuel2. Même le poète
courtisan le plus soumis à l'autorité aspire à une meilleure rétribution

ou à une place plus en vue auprès du prince; même l'écrivain
le moins engagé d'une démocratie libérale désirera un meilleur
statut fiscal ou social pour son activité. Le pouvoir de son côté,
surtout dans les Etats à régime répressif, tend à considérer cet
espace comme une limitation de son autorité. Il existe donc entre
l'intellectuel et le pouvoir aux tendances autocratiques des
rapports négatifs. Mais du pouvoir politique, économique, social ou
religieux, l'intellectuel souhaite aussi la mise en œuvre de conditions

favorables à ses activités. Alors que ce même pouvoir attend
de lui soit une confirmation de ses propres valeurs, soit, au moins,
un accroissement de son prestige. Ce sont des rapports que
j'appellerais positifs. Ainsi donc l'intellectuel, et l'écrivain en
particulier, est presque toujours impliqué, consciemment ou
inconsciemment, dans ce type de relation connotée tantôt positivement,



4 ÉTUDES DE LETTRES

tantôt négativement. De même tout acte d'expression, et a
fortiori de création, est un acte de pouvoir qui peut soit rivaliser avec
l'autorité de l'Etat, soit la favoriser.

La Renaissance italienne, même limitée à la littérature, offre
un champ d'expérimentation assez vaste pour mettre en évidence
les caractéristiques de cette relation dans toute leur complexité et
parfois même leur ambiguïté. Cependant ce genre de recherche
expose le critique à deux risques opposés: soit de passer
insensiblement de l'étude d'une œuvre ou d'un genre à une analyse
sociologique de la création littéraire: ce qui implique l'acceptation
— explicite ou implicite — d'une relation strictement déterministe
entre société et littérature; soit de minimiser ou de nier a priori
toute relation entre une œuvre et le contexte d'où elle est née pour
éviter toute contamination de la démarche critique par des
éléments allogènes. Or, l'œuvre littéraire étant le point de rencontre
idéal entre la diachronie et la synchronie, c'est-à-dire entre d'une
part la sublimation du passé (le vécu psychique, social et culturel
de l'auteur) et du futur (l'influence du lecteur potentiel sur
l'œuvre), et d'autre part la réalité extratemporelle du texte, à la
fois achevé et ouvert à d'infinies lectures grâce au pouvoir
dynamique des interactions des niveaux du signifiant et du signifié,
toute opération critique ne peut s'accomplir, me semble-t-il,
qu'en tenant compte de ces deux composantes fondamentales.

En évitant donc ces écueils que constituent des méthodologies
trop dogmatiques, je voudrais étudier dans cette leçon comment
des œuvres traduisent, directement ou indirectement, une relation
conflictuelle ou harmonieuse avec le pouvoir. Plus précisément
encore, j'aimerais mettre en évidence comment Vécriture d'un
texte, en plus des caractéristiques qui lui sont propres et chaque
fois uniques, peut varier en fonction des rapports de l'auteur avec
le pouvoir. Cette analyse se basera sur les œuvres de six écrivains
italiens des XVe et XVIe siècles: le chancelier florentin Leonardo
Bruni, Machiavel, l'Arioste, le poète de cour Antonio Tebaldeo,
le législateur de la langue littéraire Pietro Bembo et l'Arétin.

Leonardo Bruni3 représente le mieux, avec Coluccio Salutati,
cette génération de chanceliers humanistes florentins qui luttèrent
de leur plume pour la défense de l'indépendance et du prestige
républicain de leur ville face à l'hégémonie milanaise des
Visconti4. Avec eux, le statut de l'écrivain atteint le sommet du prestige:

toute la cité est unie derrière son chancelier qui participe à sa
manière au maintien de l'Etat. Sa contribution n'est du reste pas
illusoire, puisque Jean-Galéas Visconti reconnaissait que les



ÉCRITURE ET POUVOIR 5

lettres de C. Salutati étaient plus redoutables que mille cavaliers
ennemis5. Le rôle du chancelier n'est donc plus seulement de rédiger

en une forme juridique ou littéraire les décisions des autorités
avant de les faire parvenir aux fonctionnaires, aux ambassadeurs
ou aux princes, mais de composer ce que nous appellerions
aujourd'hui des lettres ouvertes destinées aux lecteurs des deux
camps et, au-delà, à ceux des autres Etats italiens6. Ainsi non
seulement le contenu, mais aussi la forme de la lettre officielle se
modifient.

Il en va de même pour des oeuvres plus élaborées qui reflètent
dans leur structure formelle cet «état de grâce» entre le pouvoir et
l'écrivain. La Laudatio florentinae urbis de Leonardo Bruni7 me
semble un exemple particulièrement significatif de ce phénomène,
même si elle a été écrite avant que l'auteur n'accède à la charge de
chancelier. Composée vers 1403, la Laudatio diffère à la fois de
son modèle grec (le Panathenaicon d'Aelius Aristides)8, des
laudes médiévales et des représentations de villes utopiques9.
L'œuvre débute par une description géographique de Florence
selon un procédé qui annonce la technique de la perspective dans
l'art de la Renaissance. Le palais de la Seigneurie est le cœur de la
cité à partir duquel, en cercles concentriques et en un ordre
parfait, se disposent les palais; de même la ville est le centre de l'Etat
florentin, entouré de collines et de villes selon une disposition
toute rationnelle; cet Etat occupe enfin une région située au
milieu de l'Italie, entre les deux mers et à équidistance du Nord et
du Sud.

Mais la perfection de la cité ne se manifeste pas seulement
dans ses caractéristiques physiques, elle apparaît aussi au plan
spirituel. Héritière de la Rome républicaine, Florence en a gardé
toutes les valeurs, alors que sa perfection artistique et culturelle
fait d'elle une nouvelle Athènes. Cependant ce qui détermine la
structure particulière de l'œuvre, c'est que l'auteur ne se contente
pas de présenter la ville dans sa perfection, mais qu'il cherche
dans cette perfection même les motifs qui justifient la sauvegarde
de l'indépendance florentine. S'associant à l'effort de survie de la
ville, se confondant avec les aspirations du pouvoir, il construit
son discours selon un schéma analytique et non descriptif. La
parfaite disposition géographique de Florence à l'intérieur de ses

murs, dans son Etat et en Italie, a donc une valeur non seulement
esthétique mais aussi logique. La ville exprime sa perfection et sa
supériorité par le triomphe de l'équilibre, de la mesure et de la
raison. Son histoire ne s'explique pas, comme on le faisait au Moyen



6 ÉTUDES DE LETTRES

Age, par une succession de faits mythiques et merveilleux, mais
par l'idéal républicain de son fondateur: le Romain Sylla. Ainsi
donc, par une suite logique d'événements, Florence n'a cessé de

perpétuer les deux valeurs de la Rome républicaine: la justice et la
liberté. Ses institutions enfin ne sont pas une juxtaposition
d'organes disparates, comme on les avait présentées jusqu'alors;
chacune d'elles a, au contraire, une fonction logique dans le cadre
de la défense de la démocratie et des droits individuels.

On aura compris que c'est non seulement le contenu qui est
influencé par cette conception de l'œuvre, mais aussi sa forme,
son écriture. La passion et la raison qui marquent les rapports
harmonieux du futur chancelier avec le pouvoir se reflètent dans
le style. La phrase est tantôt caractérisée par des énumérations,
des interrogations rhétoriques, des hyperboles ou des superlatifs,
tantôt par des formules déductives ou conclusives qui traduisent
— parfois jusqu'à la maladresse — le désir de ne pas se laisser
emporter par l'émotion ou l'esthétisme.

On pourrait peut-être objecter que ce genre d'écriture est commun

à toute forme de littérature engagée. Certes, c'est bien cela sa
principale caractéristique; mais de cette œuvre émanent aussi une
foi, un enthousiasme, une confiance en soi qui reflètent cette
harmonie entre l'écrivain et la cité si typique de la plupart des
humanistes florentins10.

Cependant en peu d'années la situation évolue. Déjà chez
Poggio Bracciolini, chancelier à l'époque où le pouvoir des Médi-
cis s'est imposé à Florence, cette passion dans la défense d'un bien
commun a disparu. Certes Machiavel, dans une république
temporairement «ressuscitée», vibre de nouveau de cet enthousiasme
humaniste et plusieurs de ses premiers écrits politiques sont marqués

par une structure plus ouverte11. Mais après le retour des
Médicis à Florence en 1512, tout espoir de concilier la plume et
le pouvoir se révèle impossible. Compte tenu de ses origines
modestes et de son passé anti-médicéen, Machiavel peut tout au
plus aspirer à la fonction de conseiller politique. C'est une activité
ambiguë à l'égard du pouvoir: ce n'est ni celle d'un homme qui
s'exprime au nom du gouvernement (comme pouvaient encore le
faire Salutati ou Bruni), ni celle du poète courtisan totalement
écarté des affaires de l'Etat (comme le fut le Politien)12. Elle
repose essentiellement sur une dialectique: d'une part le désir de
se mettre au service du seigneur, et d'autre part la volonté de le
guider, voire de le diriger dans sa politique. Le Prince de Machiavel

reflète cette dialectique à tous les niveaux. Alors que les écrits



ÉCRITURE ET POUVOIR 7

des chanceliers humanistes étaient caractérisés par la linéarité,
l'œuvre de Machiavel est marquée par la bipolarité. Bipolarité des
forces qui interviennent dans les actions des hommes: la virtù et la
fortuna, c'est-à-dire d'une part les qualités d'intelligence,
d'astuce et de persévérance et, d'autre part, le sort, les forces
irrationnelles qui échappent à la volonté humaine. Bipolarité dans la
politique à suivre: la fermeté ou l'indulgence, à l'exclusion de
toute demi-mesure. Bipolarité, aussi et surtout, dans la construction

du discours logique: la célèbre phrase de type binaire qui
procède par une série d'oppositions en cascades13. Mais cette structure

ne caractérise pas seulement la démarche d'un discours
rationnel, elle marque aussi la différence entre l'idéal et la réalité,
entre le prince physiquement et moralement parfait de la tradition
médiévale du speculum principis et l'exigence de la totale adhésion

à la réalité des faits revendiquée par l'auteur.
Pratiquement toute la seconde partie de l'œuvre est construite

sur cette opposition. C'est le cas, en particulier, de l'avant-dernier
chapitre où s'affrontent deux thèses contradictoires: la possibilité
ou l'impossibilité de déduire des règles de comportement politique
à partir de phénomènes historiques récurrents, la possibilité ou
l'impossibilité pour un prince de s'adapter continuellement aux
circonstances.

Pourtant, cette aspiration à la fonction contradictoire de
sujet-conseiller du prince n'est qu'une illusion, entretenue par
Machiavel sa vie durant. En fait, malgré quelques soubresauts
«républicains», Florence s'est engagée depuis longtemps, sous
l'autorité des Médicis, dans cette évolution inéluctable vers le
principat qui a marqué tous les Etats italiens (à l'exception de
Venise). Dès la seconde moitié du XVe siècle, dans la plus grande
partie de l'Italie, la littérature n'est pratiquement plus séparable
des cours: celle des Sforza à Milan, des Gonzague à Mantoue, des
Este à Ferrare, des Montefeltro à Urbin, des Médicis à Florence,
des papes à Rome et des Aragon à Naples.

Le cas de Ferrare est particulièrement caractéristique à cet
égard. Des poètes comme Boiardo (dans une moindre mesure),
l'Arioste et plus tard le Tasse y sont des fonctionnaires salariés,
auxquels le duc peut demander d'accomplir les missions les plus
diverses: soit dans l'organisation des divertissements de cour, soit
dans l'armée, soit dans la diplomatie, soit encore dans l'administration.

Mais d'autres poètes ont un statut encore plus précaire:
payés assez chichement et plutôt irrégulièrement, ils perdent leur
poste lorsque les finances du prince sont en crise ou lorsqu'ils



8 ÉTUDES DE LETTRES

tombent en disgrâce. D'autres encore ne reçoivent une compensation
financière que lorsque l'envoi d'une œuvre a l'heur de plaire

à un membre de la famille ducale. Une telle relation entre l'écrivain

et le pouvoir ne peut que se répercuter au niveau de
l'écriture14. Mais, disons-le d'emblée, elle n'entraîne pas forcément

un effet négatif. Les trois exemples ferrarais que j'ai donnés
tout à l'heure en sont une preuve. On relèvera donc que les structures

de création ne sont certes pas indépendantes des structures
sociales mais que les unes traduisent les autres selon un code fort
complexe.

A première vue, les influences directes du pouvoir sur l'œuvre
sont incontestables. A Ferrare, par exemple, le goût du duc et de
la cour pour les épopées chevaleresques des cycles carolingien et
breton joue un rôle décisif dans le choix du genre littéraire et des
structures narratives du Roland amoureux de Boiardo et du
Rolandfurieux de l'Arioste. En outre, une convention tacite entre
le seigneur et le poète exige que dans tout poème d'une certaine
ampleur figure, directement ou indirectement, un panégyrique de
la famille régnante. Faut-il pour autant y voir une forme de censure

ou de pression du pouvoir réduisant la liberté de création du
poète? Faut-il, au contraire, considérer ces exigences comme de
simples «conditions de travail» sans influence sur l'œuvre? Sans
vouloir les ignorer, il me semble que ces deux attitudes risquent de
nous distraire de l'essentiel. On devra donc dépasser ce niveau
d'apparente contradiction pour remarquer que chez la plupart des
grands poètes de la Renaissance ces contraintes ne sont ni subies,
ni ignorées. Elles sont, au contraire, prises en compte d'une
manière à la fois positive et significative pour devenir l'élément
structurel de l'écriture d'un texte. En guise d'illustration, je ne
citerai que deux exemples tirés du Roland furieux.

L'Arioste ne reprend pas passivement et dans sa signification
anachronique le monde de la chevalerie médiévale que le pouvoir
désirait voir revivre comme un emblème dynastique. Il n'en fait
pas non plus un paravent de pure convention derrière lequel il
représente librement une réalité et une sensibilité nouvelles. La
fiction chevaleresque constitue, au contraire, le filtre à travers
lequel le poète transmet à ses lecteurs sa conception humaniste de
la vie; l'auteur utilise en effet la liberté qu'offre ce genre littéraire
dans la manière de traiter le temps, l'espace et l'action pour mieux
suggérer l'infinie variété de l'âme humaine et de toute la création.
Libéré des contraintes de la poétique classique, l'Arioste peut
alors aborder sa matière avec sérénité et détachement pour donner



ÉCRITURE ET POUVOIR 9

l'impression, au-delà de la richesse et de la complexité des
épisodes, d'une unité et d'une harmonie supérieures. D'autre part les
aventures de Ruggero et de Bradamante, présentés comme de
valeureux ancêtres de la famille d'Esté, ne sont pas seulement
conçues pour rendre hommage au mécène; elles permettent
d'enrichir l'échelle des actions du poème par la création d'un
niveau intermédiaire entre l'échelon supérieur où figurent Angélique

et les principaux paladins15, et l'échelon inférieur où n'apparaissent

que des personnages de troisième plan à la faveur de tel
ou tel épisode secondaire.

Mais cette sublimation des contraintes du pouvoir dans l'écriture

se manifeste aussi chez les poètes de cour mineurs, comme cet
Antonio Tebaldeo qui brilla aux cours de Ferrare, de Mantoue et
de Rome entre le XVe et le XVIe siècle16. Bien que son œuvre ait
été appréciée de ses contemporains, comme l'atteste le grand
nombre de rééditions de ses poèmes17, son statut d'homme de
cour fut des plus précaires et ses conditions financières fort difficiles

avant qu'il ne soit accueilli à la cour pontificale18. Quelques-
unes de ses lettres sont révélatrices du peu de cas que la plupart
des seigneurs font de leurs poètes et du sentiment de frustration
qui en résulte. Je ne citerai qu'un bref passage d'une lettre au
Marquis de Mantoue datée du 18 novembre 1499 qui me semble
assez signigicatif:

Lorsque je me mis au service de Votre Seigneurie, vous m'aviez
fait plusieurs promesses en plus du salaire que vous m'assuriez;
or je me retrouve sans les unes et sans l'autre [...]. Je m'étonne
beaucoup qu'un Marquis de Mantoue qui a un si grand renom
de libéralité ne soit pas libéral à mon égard, au moins en ce qui
concerne mon dû, alors que j'ai été entièrement fidèle envers
lui. Je prie Votre Excellence de me donner satisfaction car si je
ne suis pas un personnage important, je ne mérite pas d'être
maltraité, n'ayant commis aucune erreur19.

On aurait beau jeu de relever que ce statut social impose au poète
de ne pratiquer qu'une poésie désengagée ou adulatrice. Là n'est
pas l'essentiel, à mon avis. Certes la littérature de cour en général,
et celle de Tebaldeo en particulier, est surtout une poésie d'inspiration

amoureuse et bucolique; le poète ne s'écarte de ces motifs
que pour exalter les vertus de ses protecteurs ou pour évoquer
d'une manière assez vague les malheurs de la guerre. Mais ce qui
est plus intéressant, c'est que les contraintes du pouvoir s'y trouvent

sublimées. Ainsi les exigences mondaines des cours de la



10 ÉTUDES DE LETTRES

Renaissance contribuent à transformer profondément la tradition
héritée de Pétrarque. Le lexique, les figures rhétoriques, la
métrique se modifient. Le sonnet, par exemple, est souvent conçu
en fonction du trait d'esprit final et sa structure tend à se rapprocher

de celle de l'épigramme20. Il arrive aussi que l'habituelle
séparation thématique et rythmique entre les deux quatrains et les
deux tercets disparaisse au profit d'une progression continue
jusqu'au dernier vers ou parfois même d'une rupture entre les
treize premiers vers et le quatorzième. La noble et austère
canzone, mal adaptée à une récitation dans le cadre des spectacles de

cour, est remplacée par l'églogue qui permet, grâce au dialogue,
plus de vivacité et de dramatisation. Le choix du tercet et d'un
vocabulaire plus concret fait en outre évoluer ce genre littéraire
jusqu'aux limites du théâtre.

Enfin, si Tebaldeo écrit plusieurs sonnets de circonstance que
son statut social de poète de cour lui impose, il donne à ces mêmes
poèmes une signification globale bien différente lorsqu'il réunit
une partie de son œuvre en un recueil où il évoque l'histoire de

son amour malheureux. Placés aux deux tiers de son canzoniere,
au moment où l'expérience sentimentale est sur le déclin, ces sonnets

annoncent par leur fréquence de plus en plus grande le
détachement du poète de son unique passion et préparent le lecteur à
la nouvelle de son renoncement à l'amour humain en faveur de
l'amour divin. Ici encore une série de contraintes du pouvoir à
l'égard du poète deviennent fonctionnelles dans le système de
l'œuvre et sont sublimées dans son écriture.

Le passage du XVe au XVIe siècle est marqué par les profonds
bouleversements dus aux guerres d'Italie et par une remise en
question des valeurs de l'Humanisme. Particulièrement parmi les
classes dirigeantes se manifeste alors le désir de codifier toutes les
relations humaines et sociales: les lois, la politique, la religion, la
vie de cour, etc.; c'est une manière de retrouver une légitimité et
des points de repère dans un monde en mouvement. Les intellectuels

sont naturellement sollicités par les princes à s'associer à
cette tâche de codification.

C'est dans ce contexte que s'insère l'œuvre de Pietro Bembo.
Les rapports de cet auteur avec le pouvoir sont assez complexes et
ont été jusqu'ici peu étudiés. Héritier d'une illustre famille
vénitienne, promis aux plus grands honneurs grâce aux relations de
son père et à ses qualités exceptionnelles, il quitte la ville à la suite
de critiques suscitées par ses Asolani et de différends avec les
autorités. Dès 1513, après un séjour à Urbin, il accède aux hon-



ÉCRITURE ET POUVOIR 11

neurs et aux fastes de la cour pontificale, mais en 1521, déçu de ne
pas avoir obtenu la pourpre cardinalice, il se retire près de Venise

pour se consacrer à son œuvre. Nommé cardinal en 1539, il
revient à Rome, mais se déclare toujours plus insatisfait de ce
séjour, bien qu'on ne cesse de le célébrer et de l'honorer.

Cette alternance de hauts et de bas dans ses rapports avec le
pouvoir s'explique tantôt par la satisfaction de voir son talent
reconnu, tantôt par la déception de ne pas être estimé à sa juste
valeur. Elle s'explique aussi par une double aspiration contradictoire:

désir de succès mondain auprès des plus grandes cours prin-
cières, qui finit par le priver de la sérénité nécessaire à la création,
et désir de gloire littéraire grâce à une œuvre lentement élaborée
dans une retraite discrète, mais éloignée des plaisirs du monde.
Sans ignorer l'influence déterminante exercée par tout le débat
littéraire, linguistique et philosophique de son temps sur la genèse
de son œuvre, on peut considérer que les Prose délia volgar lingua
traduisent aussi les rapports entre Bembo et le pouvoir. Aux autorités

qui avaient émis des critiques à l'égard de ses Asolani à
Venise et à celles qui n'avaient pas voulu reconnaître ses mérites
culturels à Rome dans les années vingt, Bembo oppose une œuvre
à la fois de séduction et de prestige: le traité de codification
littéraire et linguistique le plus ambitieux de toute la Renaissance
italienne. Les Prose, dans leur contenu et dans leur écriture, se
présentent comme une somme; elles sont à la fois la synthèse et la
solution de la problématique littéraire du siècle: la définition de la
langue écrite, la défense de la dignité de l'italien par rapport au
latin, les principes stylistico-rhétoriques de l'imitation et le choix
des modèles à suivre. Mais l'œuvre reflète aussi le pôle négatif de
ses rapports avec le pouvoir: la recherche toute pétrarquiste de la
perfection loin des compromissions avec le monde. Ainsi le lieu
fictif où se déroule ce débat de fins lettrés que constituent les
Prose n'est pas une cour princière, mais la demeure vénitienne du
frère de Bembo. Plus nettement encore, la langue littéraire proposée

comme modèle — et utilisée dans les Prose —, n'est pas celle
des cours, ni celle du langage oral de telle ou telle région, mais
celle de Pétrarque et de Boccace, que chaque poète et chaque écrivain

devra patiemment assimiler et reconstituer21.
C'est cependant avec l'Arétin que le conflit entre l'homme de

plume et le pouvoir atteint son point culminant. Fils d'un savetier,

Pietro Aretino accomplit une ascension sociale fulgurante: à
25 ans il est déjà à Rome, protégé par le tout-puissant banquier-
mécène Agostino Chigi; et bientôt la cour pontificale de Léon X



12 ÉTUDES DE LETTRES

l'accueille avec faveur. Mais il suffit de quelques pasquinades
impertinentes contre le futur pape Adrien VI pour qu'il se voie
contraint à l'exil. En 1525, il tente de nouveau sa chance à Rome
sous Clément VII; mais c'est alors de sa vie même qu'il risque de

payer sa liberté d'expression, puisque pour avoir défié le dataire
pontifical Giberti en publiant des Sonnets luxurieux22, il échappe
de peu aux coups d'un tueur à gages. Abandonné de tous, il doit
se réfugier à Venise. C'est alors qu'il met en place la plus grande
opération de chantage littéraire de tous les temps23. En s'adressant

à des seigneurs de plus en plus puissants, il leur propose un
marché: soit il recevra d'eux une forte somme d'argent ou des
cadeaux et il diffusera dans toute l'Europe des poèmes qui vanteront

leurs mérites, soit il ne recevra rien et lancera contre eux une
campagne de dénigrement. Ce chantage culminera vers 1536
quand l'empereur Charles-Quint l'emportera sur le roi François

Ier en assurant au poète une forte rente annuelle et sa
précieuse protection. On assiste donc à un surprenant renversement
des rapports entre l'écrivain et le pouvoir: le fils du savetier
d'Arezzo, que la toute-puissance de la Curie voulait réduire au
silence, devient aux yeux de toute l'Europe «le fléau des princes»,
comme l'appellera l'Arioste24, celui qui du bout de sa plume réussit

à tenir en respect le pouvoir.
Apparemment la boucle est bouclée: l'écrivain retrouve la

puissance politique qu'il avait à l'époque des chanceliers florentins.

Mais en fait tout a changé et nous sommes à l'opposé de
notre point de départ: alors que le chancelier défendait à la fois sa
patrie, sa liberté et ses convictions, l'Arétin doit payer sa liberté
économique et son prestige par le mensonge intéressé de l'adulation

ou du dénigrement.
Mais encore une fois comment la relation de l'écrivain avec le

pouvoir se répercute-t-elle sur l'écriture? Nous avons vu que la
situation de l'Arétin est caractérisée par un renversement des
rapports habituels entre l'artiste et le seigneur et par l'ambiguïté du
comportement de l'écrivain à l'égard des princes. Or son œuvre
littéraire reflète cette même attitude: renversement des codes de
création littéraire, mais aussi ambiguïté à l'égard de la tradition.
Le dialogue humaniste de fins et nobles lettrés sur l'essence de
l'amour platonique, comme celui qui caractérisait les Asolani,
devient, dans les Sei giornate25 de l'Arétin, dialogue obscène entre
une prostituée et son élève sur tous les vices et toutes les perversions

de l'amour physique. Dans le Ragionamento délia Nanna e
dell'Antonia, l'auteur, en recourant à un langage à la fois



ÉCRITURE ET POUVOIR 13

moderne, concret, dialectal et obscène, prend exactement le con-
trepied de Bembo qui, dans les Prose délia volgar lingua, avait
présenté le modèle d'un langage archaïque, abstrait, littéraire et
châtié. Mais les Sei giornate, et surtout le Dialogo nel quale la
Nanna insegna alla Pippa conservent aussi leur marge d'ambiguïté:

tout l'enseignement de Nanna à sa fille Pippa s'insère dans
le cadre de cette codification de toute action humaine désirée par
le pouvoir. L'art de la prostitution peut donc être codifié comme
la science de la politique dans le Prince de Machiavel, comme la
formation et le comportement du courtisan dans le Cortegiano de
Castiglione, comme l'usage de la langue littéraire dans les Prose
de Bembo. Du reste le style même de l'Arétin reflète cette ambiguïté

entre le refus et l'acceptation d'une tradition. C'est le cas,
par exemple, de sa longue parodie du livre IV de l'Enéide, où
certes le récit des amours de Didon et d'Enée est dégradé en une
aventure d'une pauvre fille naïve trompée par un baron hâbleur,
mais où le modèle classique est quand même implicitement
présent comme terme de comparaison26. C'est le cas aussi de la
construction du dialogue de la mère et de la fille qui suit la tradition

de la comédie dans sa structure, dans ses effets et dans son
vocabulaire.

Peut-on déduire une règle générale de ces observations? Il me
semble en tout cas indéniable qu'il existe une relation entre l'écriture

d'une œuvre et les rapports que l'auteur entretient avec le
pouvoir. Toutefois, ce qui est intéressant ce n'est pas l'existence
de cette relation, mais bien la transformation sous forme d'écriture

de cet état psychologique. La mise en évidence de ce phénomène

peut souvent fournir une clef d'interprétation globale pour
des œuvres apparemment différentes d'un même auteur ou expliquer

la manière dont l'écrivain utilise, ou modifie, les codes
littéraires. Il ne s'agit naturellement que d'une des nombreuses
manières d'éclairer une œuvre et de l'interpréter, mais cette
méthode me paraît mieux adaptée que d'autres à une approche
critique qui privilégie le texte sans ignorer le contexte. En ce sens
une telle démarche me semble conciliable avec une méthode
structurale ou, en tout cas, avec une analyse de type sémiologique.

Jean-Jacques Marchand.



14 ÉTUDES DE LETTRES

NOTES

1 «Les intellectuels et le pouvoir au Moyen Age. Réflexions sur l'imaginaire
social», in Etudes de Lettres, 1984, 1, pp. 21-48.

2 Nous ne citerons, parmi l'abondante bibliographie sur ce sujet, que trois
contributions italiennes récentes: A. Asor Rosa, art. «Intellettuali» in Enciclo-
pedia Einaudi, Torino, 1979, VII, pp. 801-827; ainsi que les vol. Intellettuali e
potere dans la série Storia d Italia, Annali 4, Torino, 1981 et II letterato e le isti-
tuzioni, vol. I de Letteratura italiana, Torino, 1982.

3 Sur cet auteur nous renvoyons aux études de H. Baron, From Petrarch to
Leonardo Bruni. Studies in Humanistic and Political Literature, Chicago-
London, 1968, pp. 151-171 et La crisi del primo Rinascimento italiano. Umane-
simo civile e libertà repubblicana in un'età di classicismo e di tirannide, Firenze,
1970, pp. 207-294, ainsi qu'à celle de C. Vasoli in Studisulla cultura de!Rinasci¬
mento, pp. 48-68. Ces trois études se réfèrent à la Laudatio florentinae urbis
étudiée ci-dessous.

4 La lutte fut certes menée avant tout par Coluccio Salutati, mais la Laudatio

florentinae urbis et les Historiaeflorentinipopuli, écrites toutes deux après la
mort de Jean-Galéas Visconti (1402) s'insèrent encore dans cette atmosphère de
lutte pour la défense d'un régime républicain idéalisé.

5 «During the war between Florence and Gian Galeazzo Visconti of Milan,
which began in 1390, the latter said that a thousand Florentine horsemen did less
damage to him than the letters of Coluccio» (B.L. Ullman, The Humanism of
Coluccio Salutati, Padova, 1963, p. 14). D'autres sources parlent même de
douze mille cavaliers! (cf. ibid., p. 14, n. 2).

6 La plus célèbre est l'Invectiva in Antonium Luscum dans laquelle Salutati,

s'adressant au Chancelier milanais, célèbre la beauté de Florence, ses activités

économiques et la gloire de ses écrivains; mais de nombreuses lettres de Salutati

et de Bruni à des humanistes italiens et européens reprennent ce même
thème.

7 L'édition critique de ce texte a été publiée par H. Baron en appendice à

son recueil d'études From Petrarch to Leonardo Bruni, op. cit., pp. 219-263.
8 Bien qu'il en reprenne le thème et la structure.
9 Pour une analyse plus détaillée de ce dernier thème, nous renvoyons à la

conférence d'A. Stäuble, «Ville réelle, ville idéale et ville utopique dans la
littérature italienne de la Renaissance», in L'Homme dans la ville, Lausanne, 1984
(Publications de l'Université de Lausanne. Cours général public 1983-84),
pp. 17-44.

10 L. Bruni affirmait, par exemple: «Cumque homo imbecillum sit animal
et, quam per se ipsum non habet sufficientiam perfectionemque, ex civili socie-
tate reportet, nulla profecto convenientior disciplina homini esse potest, quam,
quid sit civitas et res publica, intelligere» (cité in H. Baron, Leonardo Bruni Are-



ÉCRITURE ET POUVOIR 15

tino. Humanistisch-philosophische Schriften mit einer Chronologie seiner
Werke und Briefe, Berlin, 1928, p. 73).

11 C'est le cas, par exemple, du Discursus de pace inter imperatorem et
regem, des Parole da dirle sopra la provisione del danaio ou du Tradimento del
Duca Valentino (cf. J.-J. Marchand, Niccolô Machiavelli. Iprimi scrittipolitici
(1499-1512). Nascita di un pensiero e di uno stile, Padova, 1975).

12 Le Politien fut certes le secrétaire de Laurent le Magnifique, mais ce poste
ne lui donna jamais le moindre pouvoir politique.

13 Le chapitre le plus caractéristique à cet égard est le premier: «Tous les
Etats [...] sont ou des républiques ou des principautés. Les principautés sont ou
héréditaires ou nouvelles. Les nouvelles le sont ou entièrement [...] ou comme
des membres ajoutés à l'Etat héréditaire [...]. Ces provinces ainsi gagnées sont
ou habituées à subir l'autorité d'un prince ou à vivre libres. On les acquiert en
recourant ou aux armes d'autrui ou aux armes propres, ou par chance ou par
mérite. »

14 Pour une étude détaillée de ces phénomènes, nous renvoyons aux volumes
Les écrivains et le pouvoir en Italie à l'époque de la Renaissance I, Paris, 1973, et
II, Paris, 1974, ainsi qu'au vol. Le pouvoir et la plume. Incitation, contrôle et
répression dans l'Italie du XVIe siècle, Paris, 1982, publiés par le Centre
interuniversitaire de recherche sur la Renaissance italienne (vol. 2, 3 et 10 de la collection).

Cf. aussi La corte e il «Cortegiano», I: La scena del testo, a c. di
C. Ossola, Roma, 1980, II: Un modello europeo, a c. di A. Prosperi, Roma,
1980 et La corte e lo spazio: Ferrara estense, a c. di G. Papagno e A. Quondam,
Roma, 1982, publiés par le Centre d'études «Europa delle corti».

15 En outre, la fortune et les forces magiques jouent un rôle beaucoup plus
important dans le destin de ces deux personnages que dans celui des autres
protagonistes.

16 Un recueil de ses poèmes fut publié en 1498, mais la majeure partie de son
œuvre est inédite. Sur cet auteur, dont nous préparons l'édition critique des

poèmes italiens, il n'existe pas de monographies récentes. Nous pouvons toutefois

renvoyer le lecteur à l'article de S. Pasquazi consacré à cet auteur dans le
Dizionario critico délia letteratura italiana, III, Torino, 1973, pp. 476-478. Sur la
fortune de Tebaldeo auprès de ses contemporains, cf. T. Basile, «Antonio
Tebaldeo nel giudizio dei contemporanei», in Umanità e Storia. Scritti in onore
di Adelchi Attisani, II, Napoli, 1971, pp. 187-220.

17 De 1498 à 1550 son recueil de poèmes fut réédité une quarantaine de fois,
alors que plus de 60 anthologies publiaient une ou plusieurs de ses œuvres.

18 II fut au service des familles Malvezzi et Bentivoglio à Bologne, Gonzague
à Mantoue (comme précepteur d'Isabelle d'Esté) et des Este à Ferrare (où il eut,
entre autres, la fonction de secrétaire de Lucrèce Borgia): mais ce furent
toujours des emplois de courte durée. C'est seulement à partir de 1512 qu'il trouva à
la cour de Léon X une protection plus durable.

19 «Quando io venni al servitio de la Signoria Vostra, quella, oltra la Provisione,

mi fece altre promissione; ma trovo mancharme l'uno e l'altro [...]. Mi
maraviglio asai che uno Marchese di Mantua, che ha tanta fama de liberalità,
non sia liberale a me, almen del mio, sendoli stato fedelissimo. Pregho la Excel-
lentia Vostra voglia ch'io sia satisfacto, ché se non sono persona di gran conto,
non son perhô da essere straciato, non havendo commesso errore» (Archives
d'Etat de Mantoue, Archivio Gonzaga, F. II. 8, busta 2453, f. 178).



16 ÉTUDES DE LETTRES

20 II ne faut naturellement pas négliger l'influence notable qu'exercèrent sur
Tebaldeo les élégiaques latins, ainsi que les épigrammatistes grecs connus grâce à
YAnthologie grecque (plus tard palatine) largement diffusée dans les milieux
littéraires italiens de la fin du XVe siècle.

21 Cf. par exemple F. Ulivi, L'imitazione nella poetica del Rinascimento,
Milano, 1959; E. Battisti, Il concetto di imitazione nel Cinquecento italiano, in
Rinascimento e Barocco, Torino, 1960, pp. 175-215 et P. Floriani, Bembo e
Castiglione. Studi sul classicismo del Cinquecento, Roma, 1976.

22 II s'agissait de poèmes illustrant des gravures érotiques réalisées par Mar-
cantonio Colonna sur des dessins de Jules Romain.

23 Cf. P. Larivaille, L'Arétin entre Renaissance et Maniérisme, 1492-1537,
Lille, 1972, 2 vol. (Thèse de doctorat). Cette étude a paru en italien, en une
forme abrégée, sous le titre: Pietro Aretino fra Rinascimento e Manierismo,
Roma, 1980.

24 Dans la strophe 14 du Chant XLVI du Roland Furieux: «... ecco il fla-
gello / de' principi, il divin Pietro Aretino».

25 Rappelons que les Sei giornate (ou Ragionamenti) comprennent deux parties:

le Ragionamento délia Nanna e dell'Antonia et le Dialogo nel quale la
Nanna insegna alla Pippa. On parle aussi de première partie (Vie des nonnes, Vie
des femmes mariées, Vie des courtisanes) et de deuxième partie, dont chacune est
composée de trois «journées».

26 Sur cet épisode, cf. P. Larivaille, «La 'grande différence entre les imitateurs

et les voleurs' : à propos de la parodie des Amours de Didon et d'Enée dans
les Ragionamenti de l'Arétin», in Réécritures 1. Commentaires, parodies, variations

dans la littérature italienne de la Renaissance, Paris, 1983 (Centre
interuniversitaire de recherche sur la Renaissance italienne, n° 11), pp. 41-119.

J.-J. M.


	Écriture et pouvoir à la Renaissance italienne

