
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1984)

Heft: 2

Artikel: Le prologue de Gargantua : problèmes d'interprétation

Autor: Tripet, Arnaud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROLOGUE DE GARGANTUA

Problèmes d'interprétation

Le prologue de Gargantua porte sur l'interprétation et pose un problème
d'interprétation. Rabelais est-il sérieux quand il nous demande de chercher du
sérieux derrière le comique de son roman? Est-ce en sa fin sans prétention ou en
son attaque ambitieuse que le texte contient le «modus legendi» du roman
offert? En l'examinant à la double lumière du comique en deux temps, si
caractéristique de l'art rabelaisien, et d'autre part de la tradition du prologue, la
présente étude tente de dévoiler dans leur convergence ces composantes d'un jeu,
qui n'est ni insignifiant ni traduisible hors de sa forme propre.

Le prologue de Gargantua est un texte énigmatique qui a suscité

déjà de nombreux commentaires. Celui-ci ne prétend pas
clore le débat, mais il pense pouvoir contribuer à son élucidation
en recourant à l'une des conditions sine qua non de la vraisemblance

critique: la convergence sur un texte donné de deux éclairages

complémentaires. Ce sera en l'occurrence le fonctionnement
du comique rabelaisien et l'institution littéraire du prologue.

Le thème de notre prologue est justement l'interprétation.
Rabelais s'y attache à nous dire comment son livre doit être lu. Il
nous offre une sorte de mode d'emploi. C'est d'abord une mise en
garde que l'on pourrait résumer comme suit: «Ne vous fiez pas à

l'apparence disgracieuse ou frivole de ce livre. Son titre, son style
vont peut-être vous inciter à le prendre à la légère, mais
détrompez-vous, il est précieux et pour peu que vous cherchiez
au-delà de cette apparence, vous en tirerez grand profit». Pour
dire cela d'une manière imagée, Rabelais utilise deux comparaisons

tirées de Platon: Socrate, laid extérieurement mais beau
intérieurement, figure le double niveau de réalité du livre; et le chien
philosophique, qui sait dégager la précieuse et nourrissante moelle
de l'os médulaire, figure le bon lecteur, la moelle représentant
l'essence profonde du texte.



136 ÉTUDES DE LETTRES

Cette séquence qui déclare l'existence d'un sens profond dans
le texte en question et que nous appellerons séquence (A), doit-
elle être prise au sérieux? Devons-nous nous demander après tant
d'autres quel est le sens de cette métaphore du sens second, par
exemple, quels seraient le message ou la philosophie que Rabelais
nous promettrait par là? Un doute affleure et la question qui
se pose pourrait être formulée dans une perspective négative:
«Est-ce que vraiment nous devons prendre cela au sérieux?».
Deux raisons nous orientent dans le sens du doute.

La première est que l'un des procédés les plus répandus dans
le roman rabelaisien consiste dans l'exploitation comique du
thème du sens. L'œuvre entière baigne dans un monde de signes à

interpréter et dont l'interprétation même produit souvent le rire.
Enigmes bouffonnes ou réponses bouffonnes à des questions
apparemment sérieuses, nourrissent souvent les dialogues et les
commentaires des personnages. Ce qui est quantitativement
considérable, car les commentaires chez Rabelais envahissent le
terrain de l'aventure, remplacent le Thema par le Rhema, ou l'histoire

par le discours.
Le faux sérieux sémiologique est donc assez abondamment

documenté pour qu'il soit légitime de le voir aussi à l'œuvre dans
le passage du sens profond et de l'os médulaire.

La deuxième raison justifiant la résistance au sérieux du texte
relève du style. La marque la plus significative du faux sérieux est
l'antiphrase et l'exagération, autant dire ici l'ironie. Or, il est
difficile de lire comme l'expression d'une pensée sérieuse la tirade où
Rabelais, en véritable bateleur forain, définit les avantages de la
lecture profonde de son texte: Si vous lisez comme il se doit, vous
découvrirez, en effet, «de très haultz sacremens et mystères horri-
ficques, tant en ce que concerne nostre religion que aussi l'estat
politicq et vie oeconomicques».1

Vous découvrirez tout, en d'autres termes. Sans nier évidemment

que l'œuvre de Rabelais puisse faire penser, ni que Rabelais
en fût conscient, je ne vois pas comment lire cette phrase autrement

que comme une expression ironique.
Mais voilà qu'une seconde séquence (B) vient compliquer le

sens de l'ensemble, surtout pour ceux des lecteurs qui n'auraient
pas perçu l'ironie de la séquence (A). Dans ce cas, en effet, la
séquence (B) apparaît comme contradictoire puisqu'elle semble
proposer au lecteur de se méfier de ce sens profond recommandé
en (A). «J'ai écrit en buvant, déclare en substance le locuteur, et
sans penser à autre chose qu'à me divertir». Il en est résulté chez



LE PROLOGUE DE GARGANTUA 137

beaucoup le désir de réduire la contradiction. Cette réduction de
l'opposition: lire allégoriquement / ne pas lire allégoriquement,
ou fin sérieuse / fin non sérieuse du livre a dépendu le plus souvent

d'une interprétation globale de Rabelais et notamment de la
question de savoir si la leçon du roman est à chercher dans une
philosophie qui pourrait s'exprimer indépendamment du comique
immédiat (lucianisme de Lefranc, évangélisme ou érasmisme de
Febvre et de Screech) ou au contraire dans le comique lui-même
comme c'est le cas dans l'interprétation de Spitzer.2 Au fond
l'interprétation de la relation entre (A) et (B) s'est surtout bornée
à rechercher le sens positif de la «subtantificque moelle» et
ensuite à minimiser le renversement. Nous nous proposons de ne
pas adopter cette démarche, mais en adhérant au texte avec le
moins d'à priori possible, de chercher son sens dans son fonctionnement

bitonal.
Si renversement il y a, ce n'est pas en effet dans le sens, mais

dans la nature du comique adopté. C'est ce que nous examinerons
en premier. Ensuite, nous répondrons aux objections que l'on
pourrait opposer à l'interprétation comique de (A). Enfin, nous
tâcherons de montrer que l'esthétique rabelaisienne du comique
s'agrège parfaitement aux éléments traditionnels du prologue
comme genre, lesquels confirment l'interprétation proposée à la
lumière du comique.

Le renversement

Après la tirade de (A) définissant bouffonnement les avantages

d'une lecture profonde, Rabelais pose brusquement la question

suivante:

Croiez-vous en vostre foy qu'oncques Homère, escrivent
l'Illiade et l'Odyssée, pensast ès allégories lesquelles de luy ont
calfreté Plutarche, Heraclides Ponticq etc...

A la lumière de la séquence (A), où Rabelais lui-même semble
avoir pensé au sens profond de son œuvre comique, on attend une
réponse affirmative, fût-elle ironique. Mais il n'en est rien:

Si le croiez, vous n'approchez ne de pieds ne de mains à mon
opinion, qui décrète icelles aussi peu avoir esté songées
d'Homère, que d'Ovide en ses Métamorphoses les sacremens
de l'Evangile...



138 ÉTUDES DE LETTRES

Premier étonnement, après l'exaltation herméneutique de (A).
D'autant plus que (B) ne se présente pas syntaxiquement comme
un cas particulier ou une objection. Il n'est précédé ni de mais ni
de cependant. Et ce n'est pas tout.

La question prévoit en effet une possibilité négative: «Si vous
ne le croyez pas..., si vous pensez que les lectures allégorisantes
des commentateurs n'étaient nullement prévues, quant à leur
contenu, par Homère lorsqu'il écrivait VIliade et l'Odyssée...», l'on
attend quelque chose comme: «Eh bien, ne m'allégorisez pas,
moi qui comme tout écrivain voulant se faire valoir me place sous
l'égide d'Homère, le grand précédent». Mais, nouvelle surprise,
c'est la conséquence inverse, la réponse contraire que nous
recevons. En voivi la substance: «Si vous ne le croyez pas, pourquoi
vous priveriez-vous de le faire, encore que je n'y pensasse pas plus
qu'Homère, moi qui tout comme lui ai écrit sous l'effet du vin?».

Nous sommes ici en pleine incohérence logique. Une question
double aboutit à deux traitements absurdes. Cela ressemble fort,
mais avec un échec évident et assumé, à ce qu'on appelle dilemme
en logique; une question double qui place l'interlocuteur dans une
double impossibilité, qu'il réponde oui ou qu'il réponde non.

En somme, un nouveau comportement du locuteur se fait
jour. A un orateur qui peut-être exagérait, mais qui possédait la
maîtrise de son éloquence, succède un logicien ouvertement maladroit

et pris de vin. Mais ces dérapages logiques supposent un art
très grand. Ils ressemblent aux maladresses acrobatiques des
clowns. Il y a là un nouvel art de faire rire, s'il est vrai comme le
dit Erasme dans un de ses Colloques intitulé le «Banquet des
nouvelles»:

Quand il s'agit de divertir, Ton doit louer tant celui qui parle
bien que celui qui parle mal, étant donné que l'un et l'autre
sont également divertissants.

Le caractère ludique de (B) est irréfutable, non moins que le
caractère diversement ludique de (A). Le grand jeu comique du
prologue se caractérise donc par une double démarche. Il est un
discours qui rebondit en son milieu.

Socrate et le caractère ludique de (A)

Rappelons-nous cependant que le symbole du double sens est
assumé par Socrate (avant de l'être par la «substantificque
moelle»). Cette figure hautement estimée ne favorise-t-elle pas



LE PROLOGUE DE GARGANTUA 139

une interprétation sérieuse du sens allégorique?3 Et d'abord, n'y
a-t-il pas, chez Rabelais, des exemples de cette pratique allégorique

du récit? C'est l'évidence. Bien que postérieur au Gargantua,
le Quart Livre en apporterait une riche moisson. Prenons le cas
isolé du chap. 28, qui a des chances d'être significatif, d'abord
parce que le sens littéral et le sens allégorique sont donnés dans un
même discours par le même personnage, ensuite parce qu'il offre
un cas analogue à celui de Socrate dans le prologue.4 Il nous met
en présence d'une respectabilité qui nous semble rester intacte au
contact d'une poussée comique.

Le chapitre en question contient le récit et l'interprétation
allégorique de la mort du dieu Pan. Cette mort qui avait été relatée
par Plutarque souligne la grande tristesse qu'elle causa dans le
monde antique.5 Mais Pantagruel va plus loin, et il propose la
thèse suivante: Pan, au fond, c'est le Christ, dont la mort eut, en
effet, un retentissement unique et dont l'importance rejoint la
signification nominale du dieu Pan qui veut dire tout en grec. Or
le Christ est notre Tout. Voilà qui semble désigner la possibilité
d'un sens profond. Rabelais est érasmien, nous le savons, et les
humanistes de cette tendance pratiquaient, avec une certaine
prudence toutefois, ce genre d'interprétation fondée sur un syncrétisme

qui avait été mis en circulation, au XVe siècle, par les
tendances conciliatrices d'un Nicolas de Cues et par les néoplatoniciens

de Florence. Et surtout, dans la mesure où l'étymon déclenche

une méditation sur la réalité christique, il se réfère également
à la théologie mystique des noms divins, et à une pratique qui
remonte au judaïsme biblique, par exemple à la bénédiction
prophétique des descendants {Gen. 49,28; Deut. 33). Je rappelle ces
choses pour donner au texte sa plus grande chance de sérieux.
Mais le sérieux ne tient pas longtemps. Si on poursuit la lecture du
chapitre jusqu'à la fin, l'on rencontre ces lignes:

Pantagruel, ce propous finy, resta en silence et profonde
contemplation. Peu de temps après, nous veismes les larmes
découller de ses oeilz grosses comme oeufs de austruche. Je me
donne à Dieu, si j'en mens d'un seul mot.

On le voit, l'émotion religieuse qui étreint le géant glisse
insensiblement vers le comique. Ses larmes sont comme des œufs
d'autruche et la référence à cet oiseau traditionnellement stupide
n'est pas faite pour atténuer la dérision. Ni d'ailleurs le lapsus qui
clôt le tout: «Je me donne à Dieu», au lieu de «Je me donne au
diable, si je mens». Ainsi l'exégèse sérieuse du chapitre se ren-



140 ÉTUDES DE LETTRES

verse, comme en notre prologue, dans une espèce d'acte manqué.
Et c'est par le je d'un témoin qui ressemble fort à la persona
disant je dans le prologue. Sérieux, comique? Il est difficile de
trancher. Mais ce qui nous intéresse ici, c'est de savoir si, dans le

texte, ce qui est élevé, le reste, malgré la présence du comique, ou
plus simplement, si la respectabilité du Christ allégoriquement
proposé est entachée ou non par la culbute finale. Or, ce qui
frappe dans ce chapitre, c'est l'extraordinaire continuité du
sérieux au comique, les larmes étant prodigieusement volumineuses

et par là, tout à la fois émouvantes et comiques.
Cette continuité est d'ailleurs significative dans tout l'épisode

de Pan. De Pan au Christ, on passe du païen ou du naturel au
chrétien. Puis du Christ à Pantagruel, monstrueusement ému,
l'on passe du sérieux à un mélange de sérieux et de comique. Or le
comique est naturel en ce qu'il provient de l'hypertrophie
physique du héros Pantagruel. En cela, il prolonge, à travers l'expérience

religieuse, la nature symbolisée au début du processus en
trois temps par le dieu Pan. La voix de la nature ne se perd donc
pas dans la transmutation allégorique de Pan en Christ. Elle reparaît

en Pantagruel, image d'une nature excessive mais domestiquée

par l'optimisme du comique. Optimisme qui va très loin,
puisque la ferveur qui l'accompagne n'est pas incompatible avec
une ferveur religieuse de couleur évangélique. C'est là sans doute
le sens que l'on peut tirer de cet épisode déconcertant. Il repose en
tout cas sur un humanisme où le haut et le bas, le physique et le
spirituel ne sont pas séparés. L'on peut parler ici d'humanisme
nordique et rapprocher le texte rabelaisien de visions du monde
où l'homme tout en restant la merveille de la nature est un être
dérisoire, perdu dans un fourmillement de choses animées et
inanimées. Il n'est pas étonnant, dans ces conditions, que Socrate et
Diogène, philosophes profonds et rieurs, aient pu fonctionner
comme références explicites de l'esprit rabelaisien.

La continuité du sérieux au comique et du comique au sérieux
est un principe qui permet de surmonter l'objection que la
personne de Socrate fait naître dans la perspective comique du prologue.

A la lumière du chapitre de Pan, l'exemple de Socrate cesse
d'être, par la respectabilité attachée à sa personne, une entrave au
fonctionnement général du faux sérieux dans la séquence (A), et,
en particulier, dans le sens à donner à la substantifique moelle.
Cette objection levée tournons-nous vers des arguments plus
précisément démonstratifs: le comique rabelaisien et l'esthétique du
prologue.



LE PROLOGUE DE GARGANTUA 141

Le rebondissement comique

L'exemple de Pan et celui de Socrate nous ont montré la
grande puissance d'inclusion du discours rabelaisien. En fait,
cette puissance d'inclusion n'est autre qu'un pouvoir de déploiement

et qui nous fait retrouver une caractéristique propre au
comique de Rabelais. En effet le rire rabelaisien ne déroge que
rarement à la loi d'une sorte de dépassement continu. Fondés sur
la surprise, le rire et le verbe vont toujours au-delà dans un constant

rebondissement. Ce phénomène se répète dans la succession
de deux moments fondamentaux.

Le premier fait du comique un mouvement de subversion qui
consomme la victoire de la vie sur l'institution, de l'imprévisible
sur le connu, du vital sur le sclérosé.

Le second moment conjure le danger d'une nouvelle fixation
et assure le triomphe de la vie, dans un sursaut qui redonne à

l'imprévu le droit de surprendre et d'amuser. Ces deux lois sont à
l'œuvre dans les trois principales modalités du rire rabelaisien: le
rire satirique, gigantal et verbal.

A. Le rire satirique est le plus strictement subversif. Il fait de
la fiction une croisade au profit de la joie et de la liberté. Il introduit

un désordre dans le désordre pour instaurer ou restaurer un
ordre souhaitable. Les oppressions que Rabelais vise le plus
volontiers sont, on le sait, les formes sociales qui imposent un
frein à la vie: les ordres monastiques, le pouvoir judiciaire, le
dogmatisme de la pensée. Maître Janotus de Bragmardo, le théologien,

est un bon exemple de ce dernier abus. Il vient réclamer les
cloches de Notre-Dame que Gargantua, agacé par les Parisiens, a
confisquées. Le discours qu'il prononce à cet effet administre une
démonstration parfaite de l'inutilité de son savoir: son pauvre
latin est à peine reconnaissable au milieu de ses râclements de

gorge et de ses éternuements. La réduction à néant du maître de la
Sorbonne est d'autant plus évidente que de vrais pourparlers ont
eu lieu dans son dos et que les cloches ont été restituées. Pitoyable,

inopérant, on a l'impression que Bragmardo n'a qu'à paraître

pour être mis à mort, pour se mettre lui-même à mort. Mais il
se passe alors quelque chose de fort significatif et qui correspond
à ce que nous avons appelé le sursaut du comique. Comme s'il
voulait éviter qu'une démonstration trop parfaite ne renvoie trop
concrètement à la rigidité, Rabelais nous met brusquement en
présence d'un Janotus gagné par la contagion du fou-rire qu'il a lui-



142 ÉTUDES DE LETTRES

même causé. Il y a comme une remise en circulation de la vie à
l'intérieur d'une mise à mort, et sur le mort lui-même, pourrait-on
dire. Que cette joie inopinée puisse s'expliquer par le gâtisme du
personnage, ou qu'il confirme la relation carnavalesque de la vie
et de la mort proposée par Bakhtine, n'empêche pas que ce
sursaut assume une valeur d'exemple du comique en deux temps, du
comique véritablement libérateur de Rabelais.

Il y aurait lieu ici de parler de Panurge, le subversif, le farceur
à l'état pur, et qui aujourd'hui, pour des raisons bien évidentes,
passe pour le personnage vraiment original et représentatif du
roman.6 Or ce personnage répétitif produit le rire court de la
Schadenfreude. Loin de se développer lui-même dans le sens de la
complexité, il se fige au contraire. L'on a l'impression qu'il
absorbe en son être la méchanceté gratuite du petit diable Pantagruel

que Rabelais a emprunté au folklore français. Cela produit
une libération de l'imaginaire et le méchant diable abandonnant à
Panurge sa méchanceté peut devenir bon géant, grâce auquel le

meurtre devient aussi résurrection. En donnant à Panurge la fonction

de protagoniste dans le Tiers Livre, Rabelais en approfondit
le néant et en fait un actant par défaut. Il est la démonstration par
l'absurde de la pauvreté du comique sans prolongement.

B. Inutile d'insister sur le comique gigantal. Il est à l'évidence
l'expression du sentiment hyperbolique de la nature et de ses énergies.

Il enregistre au premier plan un triomphe définitif. Mais l'on
s'avise, surtout si l'on se souvient du comique satirique, que cette
victoire de la vie présuppose des obstacles. Ainsi, la sexualité
adolescente et la boulimie enfantine du gigantisme sont l'expression
d'un refus et d'un rejet implicites de tout un monde de conventions

sociales qui ont eu raison des droits élémentaires de
l'instinct. Le stade polémique et premier est ainsi sous-entendu dans
l'éclat apparemment unique du gigantisme et dans les phantasmes
joyeusement régressifs du ventre et du sexe. L'on pourrait dire
qu'ici, le premier temps s'exprime, lié à l'épiphanie gigantale,
dans une sorte de syncope.

C. Troisième volet du comique rabelaisien, le comique verbal.
Il va de soi qu'il est largement répandu dans les textes qui relèvent
des deux autres modalités comiques. Est-il besoin de rappeler que
l'œuvre de Rabelais est un grand organisme verbal, un univers de
mots traversé par l'énergie tapie dans les vocables? Le langage y
est en fête dans cette activité où le jeu transforme les mots en



LE PROLOGUE DE GARGANTUA 143

choses et les choses en mots. Rabelais joue avec les mots comme il
joue avec la nature, en pleine connaissance des lois qui lui permettent

d'exagérer agréablement. Passage constant à autre chose qui
ménage toutes les surprises, tous les rebondissements...

Il faut reconnaître que cela se fait parfois dans un sens qui, à
nos yeux de modernes, ressemble à du conformisme. Ainsi, le
langage cicéronien dont certains discours sont faits. Cette élégance et
cette abondance sont jugées «lettre morte» par certains critiques
modernes, comme Floyd Gray et François Rigolot.7 Rappelons-
nous cependant l'importance pour Rabelais de ce langage de
communication que la rhétorique restaurée semblait garantir à nouveau

contre les rigidités obscures de la scolastique. Ce langage
cicéronien avait pour lui quelque chose de polémique et il
ressemble en cela au premier temps du comique. La chose est
particulièrement vraie lorsque l'on s'aperçoit qu'un deuxième temps
est tout prêt à lui répondre et qu'il reproduit parfaitement le
sursaut comique que nous connaissons. En effet, Rabelais fait sien
un genre qui jouissait d'une vogue considérable, à la Renaissance,
et qui se nomme l'éloge paradoxal.8 C'est là une forme de faux
sérieux qui consiste, comme son nom l'indique, à exalter ce qui ne
le mérite pas, à annoblir le bas et le trivial en recourant aux prestiges

de formes réservées à la louange. Ainsi, ce qu'il pouvait y
avoir de figé dans les belles inflexions cicéroniennes, par exemple,
se trouve renvoyé souvent au monde comique par l'usage qui en
est fait. L'éloge des dettes au début du Tiers Livre en est un bel
exemple, de même que celui du prologue de Pantagruel, où il est
dit que le livre est capable de tous les miracles, à l'exemple des

Chroniques gargantuines, lesquelles présentent l'inouïe capacité
de consoler les chasseurs bredouilles, de soulager le mal de dent
par simple attouchement, enfin de redonner courage aux vérolés
et aux goutteux. Preuve de la toute-puissance du livre et appel
à y croire. Il convient de voir ici combien le prologue de Gargantua

s'inscrit bien dans la perspective du précédent, dont il est en
somme un développement ou une variation. Dans Pantagruel, il
s'agissait de croire (par plaisanterie évidemment), dans Gargantua,

de comprendre, non moins plaisamment. Ce sont là deux
comportements consacrés devant le texte comme révélation.
Rabelais les exploite successivement, partant chaque fois d'un des
éléments du binôme théologique: « credere et/aut intelligere».

Peut-être fallait-il parvenir au rappel de l'usage fréquent que
fait Rabelais de l'éloge paradoxal pour nous rendre pleinement
attentifs à celui de notre prologue et à l'espace vertigineux qui



144 ÉTUDES DE LETTRES

sépare un livre annoncé comme comique (même si ce n'est
qu'apparemment) et une expression comme sens profond qui
renvoie à l'herméneutique chrétienne (même si l'humanisme est
capable de concevoir une lecture allégorique du monde païen).9
Rabelais sait fort bien que le sens profond renvoie stricto sensu au
texte biblique, et à une tradition des différents sens de l'Ecriture
qui remonte à travers les Pères jusqu'à saint Paul. Le ton de son
discours est trop soutenu pour que nous ne pensions pas que c'est
à cela qu'il pense, comiquement s'entend. Car de croire que
Rabelais propose sérieusement un cinquième Evangile, n'est ni
sérieux, ni comique. C'est évidemment absurde.

Avec cette dernière évidence de l'éloge paradoxal, nous avons
tout à la fois terminé notre aperçu sur l'usage rabelaisien du comique

en deux temps et retrouvé notre prologue. Voyons maintenant

comment l'institution dont celui-ci dépend et qui le gouverne
s'accorde avec ce que nous venons de dire.

La tradition du prologue

Qu'est-ce qu'un prologue? C'est une pièce liminaire qui assure
le passage mental d'un temps non esthétique à un temps esthétique.

C'est un pont entre une antécédence et la nouveauté qui se

propose comme l'événement d'une lecture ou d'une audition. Il
faut conduire de l'ancien, du connu, au nouveau. A cet effet, on
utilisera dans la rhétorique médiévale une vérité générale, un
proverbe qui serve de certitude initiale, à quoi l'on pourra confronter
et dont on pourra faire dépendre l'énoncé du propos qu'il s'agit
d'évoquer d'avance. Si, dans le prologue de Pantagruel, la
référence ancienne sont les Chroniques gargantuines, dont le roman
serait une suite améliorée, dans notre prologue, la référence
ancienne est représentée par Socrate. C'est à ce connu-là que va
être comparé l'inconnu du livre. Dans cette économie de la révélation,

Rabelais multiplie les éléments d'une chaîne continue. On
remonte à Platon, au dialogue où Alcibiade compare Socrate aux
Silènes, boîtes bariolées contenant de précieux parfums. C'est là
une manière très explicite et même insistante de se ranger dans la
perspective d'un procédé caractéristique du prologue.

Mais en créant cette longue enfilade d'éléments, de Socrate au
livre, Rabelais met en place un dispositif qui nous égare, qui nous
fait perdre le fil. Ainsi, de l'opposition initiale portant sur la relation

physique entre l'extérieur et l'intérieur, et entre la laideur et



LE PROLOGUE DE GARGANTUA 145

la beauté, le texte passe subrepticement à l'opposition d'un sens
apparent comique et d'un sens profond sérieux. En estompant les
articulations de la pensée, Rabelais domestique notre sens critique
et nous fait oublier que c'est de Gargantua qu'il nous parle. Or,
c'est justement là un des procédés favoris de l'éloge paradoxal, et
de tout sophisme un peu développé. Il consiste à faire en sorte de
camoufler dans le continuum d'un discours les inégalités et les
disproportions des essences et des attributs. Quel chemin parcouru,
des boîtes grotesques aux propos hyperboliques que nous avons
cités au sujet des avantages du livre! Rabelais a donc utilisé le

passage de l'ancien au nouveau, requis par l'esthétique du prologue,
pour moduler un éloge paradoxal. Sur le sérieux d'une institution,
il a greffé le faux sérieux de l'ironie. L'institution littéraire
devient ainsi la base formelle d'une subversion littéraire qui relève
du burlesque. Mais le burlesque travaille le texte d'une autre
manière, dans la mesure où le prologue de Gargantua s'aligne ou
fait semblant de s'aligner sur le prologue épique, tel qu'il était
pratiqué en Italie surtout depuis la fin du XVe siècle. Sous sa
forme complète le prologue épique comporte trois éléments: le
premier, relatif à l'auteur et à son inspiration se réalise, depuis
Homère, dans l'invocation à la Muse; le second a trait au lecteur
ou au destinataire de l'œuvre; le troisième concerne le livre et son
contenu.

Dans notre prologue, les deux premiers éléments sont présentés

de manière burlesque: l'inspiration de l'auteur est le vin, les
destinataires sont «les buveurs très illustres et les vérolés très
précieux»... Comment ne pas s'attendre dès lors que le livre,
troisième élément de notre triade, soit aussi comique? Ainsi l'appel
d'un sens profond se rangera dans un mécanisme général régi par
le burlesque ou l'éloge paradoxal. Il n'y aurait guère de raison en
effet que le prologue pour rire d'une épopée pour rire laisse hors
jeu cette partie du texte.

Passons maintenant à la deuxième loi comique, celle du
rebondissement et voyons comment elle s'agrège à notre texte. Le temps
de la démystification (B) qui suit celui de la mystification ironique
(A) n'est autre que l'application dans le prologue de cette loi du
rebondissement. Oui, le rire n'a qu'un temps, et même le comique
du faux sérieux, si riche de par ses ressources allusives et culturelles,

ne saurait durer sans risquer de se figer, c'est-à-dire de mourir.

Le beau discours, comiquement vivifié par l'ironie, n'échappe
pas au danger de voir son ironie passer elle-même au stade d'institution.

Il faut donc renverser celle-ci, changer de masque et de



146 ÉTUDES DE LETTRES

rôle. La brusquerie de l'apparente palinodie de (B), qui donne
tant de perplexité à la critique d'idées, apparaît au lecteur sensible
au rire comme une merveilleuse utilisation de la mobilité des tons
et des genres, dans le comique. A la cohérence d'un orateur pour
rire, dans la première partie, succèdent les à-peu-près d'un logicien

pris de vin; à la maîtrise du rhéteur qui joue, une spontanéité
toujours moins inhibée, toujours plus imbibée. Cette capacité de
«changer à vue» que présente la persona locutrice du prologue est
à rattacher au principe de rebondissement qui caractérise le comique

rabelaisien; mais il est aussi, peut-être, un cas particulier du
caractère occasionnel de tout comique, occasionnalisme qui
entraîne et parfois recherche la contradiction. Le concept d'ambiguïté,

qui a été très justement utilisé par Floyd Gray pour rendre
compte de notre prologue en général, ne suffit cependant pas à

expliquer le changement de masque.10 Le prologue donne en effet
l'impression d'un texte qui a d'abord été lu et qui devient un
discours improvisé, une énonciation plus qu'un énoncé, où le locuteur

prend peu à peu la place des paragraphes et profère la joie
d'ingérer et d'exagérer. C'est bien un sursaut de vie qui complète
joyeusement un jeu de l'esprit, lequel menaçait, comme tout jeu
d'esprit, de tourner court. Assez ri de cette façon, pas assez ri
cependant; l'un et l'autre nécessitent un nouveau départ au milieu
du texte, tandis que le prologue, dans sa totalité finie, propose un
nouveau départ en direction du livre même.

D'ailleurs ce rebondissement qui exploite un ordre binaire
relevant du comique suit encore le principe d'une dualité que l'on
trouve dans le prologue comme tradition littéraire. Selon Donat,
grammairien du IVe siècle qui commenta Térence, il y a deux
sortes de prologue; le prologue dit relativus, qui expose essentiellement

le sujet de la pièce, et le prologue commendativus, qui
entreprend de la justifier dans son art surtout. La première partie
de notre prologue peut très bien passer pour une exploitation du
filon relativus, puisqu'il y est parlé du contenu du livre et de la
manière de le découvrir. La seconde partie, qui justifie l'auteur et
son insouciance avinée, est commendativus. Cependant, dans les
deux cas, l'attente est trompée, le prologue relativus étant
ironique et le commendativus proclamant non pas la dignité de
l'auteur et de son œuvre, mais l'indifférence à l'égard de toute
respectabilité.

Ainsi, à bien des niveaux, les lois du comique et les lois du
prologue se prêtent mutuellement assistance dans le texte qui nous
intéresse. Du commencement à la fin il se réalise comme réponse



LE PROLOGUE DE GARGANTUA 147

comique à une sollicitation littéraire. A l'intérieur de (A), l'éloge
paradoxal transforme une initiation en ironie, puis dans la
séquence (B) la tension rhétorique de (A) se dénoue. Au fond, à
l'intérieur de (A), et dans le rapport de (A) à (B), l'on assiste à des
tensions qui se dénouent. Grande loi de la vie et du comique!
C'est là que se situe pour nous le sérieux de ce faux sérieux et de ce
rebondissement. En effet, la tension existe, même dans un univers
qui se veut comique. La tragédie est implicite dans la comédie, ou,
pour reprendre l'intuition nietzschéenne, l'ivresse dionysiaque
reste indissociable d'une signification tragique. L'euphorisation
comique ne part-elle pas chez Rabelais de la maladie à oublier ou
à transformer en puissance de vie? Mais, au niveau du texte lui-
même, nous sommes mis en garde contre l'esprit de sérieux qui
menace presque toujours l'entreprise herméneutique. Rabelais se

moque du sérieux en le recommandant, et nous amène par l'ironie
à jouir de son texte. Le commentateur — ironie de mon propos —
est celui qui lit mal. C'est le professeur Raclet de Pantagruel, qui
s'oppose phoniquement déjà à Rabelais, mais intellectuellement
aussi, car il est quelqu'un qui ne comprend rien, il est de la race du
théologien Bragmardo. Un certain sérieux cependant reste au
commentateur, celui de comprendre la grande loi de la
complémentarité vivante dont nous avons parlé, et pour laquelle militent
entre autres les renversements du comique.

Nous conclurons brièvement sur ce thème de la complémentarité.
Complémentarité exemplaire de l'écrit et de l'oral d'abord,

qui réalise «le passage à la vie», en tout point du prologue, et en
particulier dans le renversement tonal de la séquence (B). Dans
son ensemble, l'oral semble l'emporter. On le voit dans la spontanéité

revendiquée pour Homère dans la séquence (B), et mimée au
même endroit par le locuteur lui-même. L'ivresse triomphante
inverse l'ordre exemplaire du Banquet, sur la mention duquel
notre texte débute, fait significatif! Dans le dialogue de Platon les

participants ont bu la veille, mais ils se proposent de rester sobres
dans leurs entretiens sur l'amour. Cependant, la personne de
Socrate chez Rabelais permet de maintenir un rapport plus subtil
et plus dialectique entre l'écrit, qui est la réalité effective de

l'auteur, et l'oral, qui est sa tonalité idéale. Héros de la continuité,

Socrate est rattaché à Platon et au discours très écrit de (A),
mais, en même temps, il annonce déjà, lui qui est l'homme de la
parole proférée, la spontanéité de la séquence (B). Ecrit et oral, il
est l'image fraternelle de l'autre pour l'écrit et pour l'oral,
l'emblème vivant de leur complémentarité. Celle-là même que



148 ÉTUDES DE LETTRES

Rabelais espère retrouver chez un lecteur qui «oralisera», dans
une sympathie de bon convive, le monument de mots qui attend
de lui cette résurrection.

Ainsi la part du lecteur est grande. André Gendre l'a souligné
dans un bel article consacré aux deux premiers prologues de Rabelais.11

Il a été suivi par Michel Butor, qui croit également que la
séquence (B) invite le lecteur à prendre ses responsabilités face au
texte. Le romancier moderne est enclin à voir en Rabelais un
prédécesseur des formes ouvertes qu'il affectionne et qu'il
pratique.12

Complémentarité de l'écrit et de l'oral, du texte et de son
lecteur, il faudrait ajouter, à la lumière de ce que nous avons vu, de
l'ancien et du nouveau. L'ancien étant l'ensemble des conventions

à partir desquelles le texte se déploie comme fidélité infidèle.
Il y a un secteur de l'ancien et du nouveau qui, par manque

d'espace, n'a pu être envisagé ici. C'est celui des références culturelles

avec lesquelles Rabelais joue également. Avec cet «ancien»,
l'argumentateur assure à son texte un réseau serré de références,
des plus savantes aux plus populaires, à partir desquelles la
respectabilité bouffonne de l'argumentation prend consistance.
Cette topique nourrit le détail imagé du raisonnement. Pour le
thème de l'extérieur et de l'intérieur par exemple, l'on trouve
Socrate, les Silènes, l'habit qui ne fait pas le moine, la bouteille
qui demande à être débouchée, l'os à moelle. Mais cette topique
permet aussi des jeux de plus vastes dimensions. Une relation de
longue portée s'effectue par exemple entre les séquences (A) et (B)
grâce au contraste implicite entre Platon, au début de la première,
et Homère, au début de la seconde, si l'on se rappelle que le philosophe

chassa le poète de sa république idéale comme inutile et
impie. Or, que développe la séquence (A), si ce n'est, dans la
lecture profonde, le thème d'une littérature utile, tandis que la
séquence (B) développe celui d'une littérature euphorique? Voilà
qui nous fait rencontrer, et ce n'est pas par hasard, le topos hora-
tien de l'utile et de l'agréable. L'utile et l'agréable articulent
également le premier chapitre de Gargantua, qui est en fait un second
prologue, proposant en son début les avantages de la connaissance

généalogique. Nul étonnement de voir, là encore, le principe

de l'utile coïncider avec le sérieux (ou plutôt le faux sérieux),
et le principe de l'agréable avec la joie folle et l'influence du vin
qui fait raisonner de travers. La succession «faux sérieux - dérapage

bouffon» (ou inversement «folie - faux sérieux») se retrouve
également dans les chapitres 3 et 6 et même, dans une certaine



LE PROLOGUE DE GARGANTUA 149

mesure, 9 et 10 du même Gargantua, prouvant dans sa récurrence
une véritable «forme maîtresse» du discours comique chez
Rabelais.

Dans notre prologue, l'utile et l'agréable sont disjoints de
manière plus nette qu'ailleurs, comme avaient été disjoints croire
et comprendre respectivement dans le premier et le deuxième
prologue. Mais le principe de disjonction ou de succession dans
l'exploitation des topoi peut être à son tour dépassé. Dans le
prologue du Tiers Livre l'utile et l'agréable sont conjoints. Rabelais
s'y représente avec son livre comme un poète aux armées, dont les
distractions sont censées contribuer à la bonne marche de la
campagne militaire. Ces multiples utilisations des ressources d'une
thématique traditionnelle sont d'une importance primordiale
pour la compréhension de l'art rabelaisien. C'est bien un art qui
se construit à partir d'éléments connus (Yinventio de la rhétorique)

et dont la nouveauté tient à leur disposition, à leur
combinaison, à leur variation. Ce caractère musical de l'œuvre doit être
reconnu sans faute, car seule la compréhension du jeu peut
conduire ici à une compréhension du sens.

Terminons en disant que, soit dans le cadre que nous avons
analysé, soit dans les références topiques que nous n'avons fait
que signaler, la complémentarité de l'ancien et du nouveau,
partout présente dans le prologue de Gargantua et qui n'est autre
qu'une modalité de l'écrit et de l'oral ou du texte et de son lecteur,
mérite amplement d'être prise en considération. Elle le mérite
pour permettre de mesurer et d'éprouver la surprise du comique
et pour saisir sa manifestation littéraire en deux temps, comme
variation, ou encore comme subversion suivie d'un rebondissement.

Il ne suffit donc pas de chercher la signification du
prologue dans l'unique rapport que celui-ci entretient avec le livre
qu'il présente. Il est un prologue sur le prologue, un texte en principe

interprétatif qui joue sur le thème de l'interprétation et qui
nous entraîne dans ce jeu à notre tour. Comme tout texte il
n'existe concrètement que dans la mesure où il prend forme par et
contre un contexte qui lui est antérieur et sous-jacent. Comme
tout texte, et surtout lorsqu'il s'agit comme ici d'un discours
ouvert sur le savoir, il appelle une critique différentielle, qui est
mesure d'un écart par rapport à un code et à un univers mental.
C'est ce qu'il nous a semblé utile d'expliciter dans cette lecture.
Encore cela ne suffit-il pas, et, pour saisir plus sûrement l'identité
du prologue, l'évaluation de l'écart n'eût comporté qu'une valeur
probatoire limitée, s'il n'avait rencontré l'évidence de conclusions



150 ÉTUDES DE LETTRES

homologues dans l'ordre du comique. C'est dans cette convergence

méthodologique, qui est la principale complémentarité de
notre propos, que réside peut-être la garantie d'une véridicité, ou
pour être plus modeste, d'une vraisemblance critique.

Arnaud Tripet.

NOTES

1 Nous citons d'après l'édition de la Pléiade, Jacques Boulenger, 1955. Le
prologue de Gargantua figure aux pp. 3 à 6.

2 Œuvres de François Rabelais, édition critique d'Abel Lefranc, 1.1, Paris,
1912; Lucien Febvre, Le Problème de l'incroyance au XVIe siècle. La Religion
de Rabelais, Paris, 1942; M. A. Screech, édition critique de Gargantua, Genève,
1970, et pour le dernier état des recherches capitales de cet auteur, Rabelais,
Londres, 1979; Leo Spitzer, «Ancora sul prologo del primo libro del Gargantua»,

Studi francesi, IX, 1965. Voir en outre, W. Raible, «Der Prolog zu
Gargantua und der Pantagruelismus», Romanische Forschungen, 1966, et D.G.
Coleman, «The Prologue of Rabelais», Modem Language Review, 1967.

3 Cette question a paru si légitime à Erich Auerbach qu'il en arrive à opter
pour un sens sérieux de la «substantifique moelle», dont le contenu serait l'idée
d'une synthèse entre la chair et l'esprit, tant au niveau du réel que du style:
Mimesis, trad, fr., Paris, 1968, le chap, intitulé «Le monde que renferme la
bouche de Pantagruel».

4 Raison qui nous a fait retenir cet exemple déjà utilisé pour illustrer une
pratique allégorique de Rabelais par Leo Spitzer dans son article déjà cité. C'est
de cette étude d'ailleurs que notre interprétation se rapproche le plus, en particulier

en ce qui concerne le faux sérieux.
5 Sur ce sujet on lira «La mort du grand Pan» de Philippe Borgeaud in

Revue de l'histoire des religions, 1983, 1, pp. 3-39.
6 Voir à ce sujet l'étude d'Olivier Pot dans le présent recueil.
7 Floyd Gray, Rabelais et l'Ecriture, Paris, 1974; François Rigolot, Les

Langages de Rabelais, Genève, 1972.
8 Voir l'étude de Camilla Nilles dans le présent recueil.
9 Cf. Jean Pépin, Mythe et Allégorie, Paris, 1976; Henri de Lubac, Exégèse

médiévale. Les Quatre Sens de l'Ecriture, Paris, 1959; André Pézard, Dante
sous la pluie de feu, Paris, 1950; l'annotation de M. A. Screech à son édition de
Gargantua.

10 Floyd Gray, «Ambiguity and Point of View in the Prologue to Gargantua»,

The Romanic Review, LVI, 1965.
11 André Gendre, «Le prologue de Pantagruel et le prologue de Gargantua.

Examen comparatif», RHLF, LXXIV, 1, 1974.
12 Michel Butor et Denis Hollier, Rabelais ou c'était pour rire, Paris, 1950.

A. T.


	Le prologue de Gargantua : problèmes d'interprétation

