
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1984)

Heft: 2

Artikel: ""Ma patrie est une citrouille" : thèmes alimentaires dans Rabelais et
Folengo

Autor: Jeanneret, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«MA PATRIE EST UNE CITROUILLE»

Thèmes alimentaires dans Rabelais et Folengo

Les festins rabelaisiens ont valeur inaugurale. Dans l'histoire des géants, ils
consacrent les débuts: origine de la race, naissance ou apparition des personnages,

instauration du lien communautaire. Mais le modèle convivial sert aussi à
définir le rapport idéal du narrateur avec son public. Comme dans le poème
macaronique de Folengo, écriture et lecture sont versées, par métaphores, dans
le champ de l'alimentaire; pour la langue en fête, les mets et les mots ont une
saveur égale. Topos burlesque? La célébration de la nourriture, dans Rabelais et
Folengo, engage de plus larges enjeux: elle délimite une éthique, elle esquisse une
poétique.

«Zucca mihi patria est»
(.Baldus, XXV, 649).

1 «Ars macaronica»1

L'épopée macaronique de Folengo, Baldus, finit en queue de
poisson: partis à la conquête des enfers, les héros se laissent
entraîner par un bouffon, qui, sur un pas de danse, les introduit
dans une citrouille — et là s'achève le récit, comme s'il n'avait
tendu qu'à cette burlesque conclusion. Désoeuvré, le narrateur ne
tarde pas à rejoindre ses personnages. Car la citrouille est la
demeure par excellence des poètes, le lieu symbolique de l'art,
l'espace creux et grotesque où, jusqu'à la fin des temps, les
conteurs et menteurs, victimes complaisantes de leur vertigineuse
vanité, paieront le prix de leurs impostures. Figure saisissante de
la fiction qui, futilité suprême, se résorbe avec son auteur dans
son propre vide.

Cette réduction de la geste héroïque à l'inconsistance de la
lettre et de la sphère de la parole à celle de l'alimentaire était largement

amorcée. Plus haut dans le dernier livre, tandis qu'ils cheminent

de surprises en merveilles, Baldus et ses amis, en train de se

raconter «les follies inventées par les Poètes»2, entrent dans le



26 ÉTUDES DE LETTRES

pays de Fantaisie: «Undique phantasmae voûtant»3. C'est le
monde des philosophes et des grammairiens, où voltigent, comme
autant de chimères venteuses, les arguments dialectiques, les
catégories captieuses et les sophismes de la scolastique — substances
volatiles que les voyageurs tentent vainement d'attraper. Eux-
mêmes, captivés par leurs fantasmes, gagnés par le vide ambiant,
flottent dans l'apesanteur: leur séjour dans l'univers labile des
formes et des idées les aura initiés à la folie douce des savants et
des artistes. Ils n'ont plus dès lors qu'à emboîter le pas au bouffon

qui les conduit au cœur de la déraison et de la loufoquerie,
dans cet espace de jeu où les mots ne valent que leur pesant d'air
— dans la citrouille.

Cette ultime occurrence de l'alimentaire ne surprend pas.
Manger et boire, c'est l'un des centres de gravité du Baldus,
l'alpha et l'oméga d'un texte qui, s'achevant sur l'emblème de la
citrouille, avait commencé puis s'était déployé sous le signe de la
bonne chère. Dès l'invocation initiale, la métaphore des Muses
nourricières était prise au pied de la lettre et l'inspiration, associée
aux plaisirs du ventre. Selon la formule burlesque, le poète, dans
son appel aux nymphes grasses et pansues, ne revendique d'autre
impulsion que la fumée des poêles et la saveur des ragoûts: des
mets autant que des mots. Le lieu privilégié de l'écriture serait un
plantureux pays de Cocagne, longuement décrit dans les vers
liminaires, comme pour servir d'amorce ou de signe propitiatoire au
déploiement du poème. Ainsi investi de sa dignité originaire, le

thème, dès lors, jalonnera le récit, que ce soit pour reprendre le fil
de la prière aux Muses cuisinières ou pour détailler — dans les
deux premiers livres surtout, afin d'entrer en appétit — le menu
des repas que s'offrent les personnages.

Lorsqu'il s'agit de festoyer, Merlin Coccaie, l'auteur fictif, et
ses héros se rejoignent dans le même goût pour les bons plats. Une
fable sur l'origine du poète vient d'ailleurs confirmer la valeur
archétypale, la fonction initiatique du plaisir alimentaire. Pour
satisfaire à la requête des habitants de Cipada qui, à la ville rivale
de Pietola, patrie de Virgile, voudraient opposer un génie
supérieur, Apollon recommande: «Allez-vous en plustost aux soûil-
lons de cuisine, et trouvez les beaux et luisans Royaumes des Cres-
pes et Beignets»4. Tandis que Virgile partage la liqueur des dieux,
le poète macaronique vient du pays «où les habitans lient les
vignes avec des saucisses et où les arbres partout portent pour leur
fruict des tourtes et tartes»5, comme si quelque festin primitif
devait servir de paradigme — ou de garantie — à l'abondance du



«MA PATRIE EST UNE CITROUILLE» 27

verbe. Le choix d'un nom pour ce narrateur imaginaire vient
encore renforcer l'isotopie: Cocaie, c'est d'abord, par homonymie,

le mantouan cocai (ou le macaronique coconus), bouchon,
bondon6, mais ce pourrait être aussi, par attraction paronymique,
le cuisinier (coquus) ou le ressortissant de Cocagne, sans compter
que cocochia, dans la langue de Folengo, est synonyme de zucca,
la citrouille. Les indices convergent: mythes originaires du poète
et de son discours, valeurs latentes du pseudonyme, tout contribue

à associer dégustation et création, plaisir de la mangeaille et
plaisir de la parole.

La portée d'un procédé aussi ordinaire, comme signe de
l'inversion burlesque, peut paraître mince. Le lieu commun,
pourtant, échappe à l'insignifiance, ne serait-ce que par la cohésion

du réseau sémantique élaboré par Folengo. Surtout, un subtil
déplacement dans la structure du thème lui rend sa pertinence et
son dynamisme: contrairement à l'usage reçu, les mets intéressent
moins comme produits finis que saisis dans leur processus de
fabrication. Autant que de consommation, il s'agit, dans le Bal-
dus, de cuisine. Si l'abondance règne, si les festins regorgent, c'est
que d'habiles cuisiniers ont transformé les substances brutes en
plats artistement dosés. L'écart d'avec le modèle de Cocagne est
significatif: les satisfactions gastronomiques, ici, se conquièrent,
les nourritures ne dégagent leur saveur que traitées selon de
complexes recettes. Les mets préférés sont aussi les plus apprêtés:
ragoûts et rôtis mijotés, sauces et potages dextrement assaisonnés,
et les pâtes, bien sûr, avec tout le métier, tout le zèle dont un
Italien est capable. Les puissances latentes de la mangeaille se réalisent

moins à table qu'autour des fourneaux, où de savants
chimistes procèdent à leurs mélanges — et convertissent la nature en
culture.

Le thème alimentaire et sa variante culinaire, indicateurs
traditionnels du projet burlesque, réfléchissent en fait, comme
métaphores en abîme, une dimension du texte bien plus importante et
moins commune: le travail sur la langue. Ce qui se cuisine, se
transforme et s'amalgame, ce sont aussi les divers ingrédients qui
composent l'idiome très spécial de Folengo: le latin macaronique
— un latin de cuisine qui mérite bien son nom, non seulement par
ses inflexions grossières et parodiques, mais parce que, véritable
pot-pourri, il procède du mélange de langues hétérogènes. Certes,
dans le milieu des clercs et des moines de l'Italie septentrionale,
traversée de fortes tensions linguistiques — relations conflictuelles

du latin et du vulgaire, du toscan et des dialectes locaux — le



28 ÉTUDES DE LETTRES

goût de l'expérimentation langagière et du canular philologique
n'est pas rare. Bien avant Baldus, Vars macaronica avait opposé
au purisme de l'humanisme classique une langue bâtarde et
composite, divertissement raffiné issu de cercles bilingues et destiné,
comme tout détournement parodique, à un public de lettrés.7
Mais c'est Folengo qui, de ces manipulations verbales, tire les
effets les plus étonnants.8 A partir de bases morphologiques,
syntaxiques et lexicales latines, il opère une série de contaminations

par des prélèvements dans d'autres systèmes linguistiques:
toutes les licences du latin vulgaire, bien sûr, mais aussi, empruntés

à l'usage contemporain, des tournures italiennes, des expressions

dialectales, des maniérismes professionnels, des locutions
populaires... Sur des sèmes et des morphèmes familiers, librement
adaptés et combinés, il crée une série inépuisable de néologismes
et de barbarismes — mots hybrides, langue disparate, pêle-mêle
de voix hétéroclites qui perturbent les conventions, défient les
routines et engendrent un parler qui, pour être inédit, demeure
cependant intelligible. Le plus frappant, dans ce tripotage maca-
ronique, c'est qu'il s'invente en marchant et ne se laisse jamais
immobiliser en un système fixe. Les ressources de la création
lexicale, de la fantaisie grammaticale, le renouvellement des dosages
et des métissages déterminent un idiome qui échappe aux
contraintes d'un code stable: une langue qui n'en est pas une et,
toujours en cours de production, ressemble plutôt à un acte de
parole, immédiat, temporaire, spontané.

C'est là, dans cette cuisine des formes et ce brassage des mots
que réside l'enjeu dominant de Baldus — et que se noue sa sympathie

avec Rabelais. Encadrer et quadriller le poème par le thème
alimentaire, c'est donc, par delà la farce et la provocation, faire
signe vers l'essentiel, qui se joue au niveau de la langue. 11 ne
s'agit pas, bien sûr, d'émousser la truculence du propos gastronomique:

l'appel aux nymphes de la casserole, l'évocation de parties
gourmandes plaident pour les satisfactions sensuelles et s'inscrivent

dans un programme carnavalesque. Leurs vertus euphorisantes

et libératrices ne les empêchent pas, cependant, d'illustrer
réflexivement le bricolage du poète sur les matières sonores et les
formes du langage — activité concrète qui n'est pas moins voluptueuse

que la confection ou la dégustation d'un ragoût. Si
Folengo choisit d'interroger les affinités poétiques de la gourmandise

et de la logophilie, s'il dresse de soi le portrait d'un écrivain
cuisinier, pourquoi vouloir dissocier ce qu'il assimile et séparer,
contre son gré, les opérations complexes, ambivalentes de la



«MA PATRIE EST UNE CITROUILLE» 29

langue? Le plaisir oral est aussi une affaire de parole, la bouche
est aussi le laboratoire où se fabrique le discours: manger et parler
entretiennent un rapport de solidarité, de similarité. Or cette
analogie qui fonde la cohérence du grand œuvre macaronique,
Rabelais, même s'il ne pousse pas l'aventure du signifiant aussi
loin que Folengo, en exploitera à son tour les ressources. Et lui
aussi, dans ses premiers récits, instituera la nourriture en thème
originaire.

2 «Un renouvellement du temps de Saturne»9

Rabelais a lu Folengo: en témoignent trois mentions de «Merlin
Coccaie»10 et surtout l'imitation, dans le Quart Livre, de deux

épisodes de Baldus: les moutons de Panurge et la tempête11. Le
rapprochement de Panurge avec Cingar est possible, mais constitue

une preuve moins sûre. Quelle que soit l'étendue des

emprunts, les affinités des deux auteurs — dans l'inversion
burlesque, dans le dispositif narratif, dans l'expérimentation générique

et stylistique — sont évidentes; sous-estimées ou franchement
ignorées par la plupart des commentateurs au profit de l'inter-
texte classique et des sources «sérieuses» — revanche posthume
de la science scolaire sur ses disciples émancipés —, elles mériteraient

d'être réévaluées.
Au nombre de ces sympathies — et sans prétendre déceler une

influence —, je retiendrai ici le traitement spécial des nourritures
et des boissons comme thème d'ouverture.12 Que les Pantagrué-
listes trouvent leur plaisir à parler en buvant et mangeant, que le

processus alimentaire fournisse une série de métaphores à l'activité

narrative, cela est si évident que je n'insisterai pas; à quelques
nuances prés13, les fondements idéologiques de ce paradigme ont
été suffisamment éclairés par Bakhtine. Il vaut peut-être la peine
de souligner, par contre, la fonction instauratrice du thème, du
moins dans Pantagruel et Gargantua, auxquels se limite ici
l'enquête. Tout se passe comme si la scène conviviale fournissait
l'impulsion nécessaire au démarrage de l'histoire, au niveau des

personnages et au lancement du récit, dans la perspective du
narrateur. L'espace de la fiction s'ouvre dans l'euphorie d'un festin
— après quoi les événements, proprement inaugurés, n'auront
plus qu'à suivre leur cours.

La chronique pantagruélique débute, on le sait, par un mythe
originaire — parodie de la Genèse et des généalogies historiques.



30 ÉTUDES DE LETTRES

A la naissance de la lignée des géants, qui est aussi celle de
l'humanité, au seuil du livre, c'est l'abondance et le trop-plein.
«Au commencement du monde [...] la terre [...] fut [...] si très
fertile en tous fruictz [...]» {Pant., chap. 1). L'acte primitif, le
geste fondateur qui crée la race et qui amorce l'histoire, c'est de

manger à satiété: sorte de grande bouffe archétypale, qui confère
au texte sa causalité, sa tonalité et détermine la physionomie des

personnages. Si grande est la fertilité de la terre, dans ce paradis
d'avant la chute, que le festin s'étend aux proportions de l'univers:

«Le monde voluntiers mangeoit [...]. Les hommes et femmes

de celluy temps mangeoyent [...]» (ibid).
Si la réplétion est à l'origine de la tribu, il est naturel que le

protagoniste, par sympathie héréditaire, naisse lui aussi dans la
profusion des mets: sortant du ventre de Badebec, Pantagruel est
précédé de «neuf dromadaires chargés de jambons et langues de
beuf fumées, sept chameaux chargés d'anguillettes [...]» (Pant.,
chap. 2). Né sous le signe de la faim et de la soif, il ne prodiguera
les nourritures salées que pour inciter les autres à boire et les
désaltérer. Encore bébé, il ne tarde pas à révéler son prodigieux
appétit. Fidèle à l'instinct du sang, il avale des animaux entiers et,
comme ses ancêtres, grandit démesurément. Gueule béante,
ventre affamé: tel surgit le prototype du héros rabelaisien. Pour
accéder au bien-être des Pantagruélistes, l'épreuve d'initiation
consiste en un acte de joyeuse dévoration.

La naissance et l'enfance de Gargantua se déploient, on le sait,
selon un scénario plus ou moins homologue. Ici aussi, une
séquence biographique s'amorce sur un épisode de festin. Un destin

individuel s'ébauche tandis que la collectivité célèbre sa survie
dans le retour printanier de la germination. Les énergies vitales,
les forces du renouveau triomphent, manifestées par deux actes à

peine distincts: procréer et manger. Il s'en faudra de peu,
d'ailleurs, que l'enfant vienne au monde dans un flux de diarrhée,
comme si la parturition était partie intégrante du cycle alimentaire
et que régénérer le corps, rajeunir l'espèce soient une seule et
même opération.14 Comme dans Pantagruel, mais sans remonter
à l'aube des temps, le roman, et la vie, s'ouvrent dans une
atmosphère de début du monde et la félicité de cet âge d'or, une fois de
plus, trouve son expression privilégiée dans l'abondance de bonne
chère: «Les tripes furent copieuses [...]» (Garg., chap. 4). Ce
geste inaugural, le bébé, bien sûr, se hâtera de l'imiter: son
rapport au monde, son langage, son nom, tout ce qui, dans les
premiers stades de la vie, façonne la personnalité, semble se jouer le



«MA PATRIE EST UNE CITROUILLE» 31

long du circuit digestif, quelque part entre les pulsions orales et les
satisfactions anales.

Comme les deux enfants égyptiens qui, tenus loin du monde, y
pénètrent en prononçant le mot pain15, les deux géants fondateurs
entrent donc dans l'espace du roman par la médiation de la
nourriture. Or ce dispositif va encore se répéter, dans chacun des
récits, pour l'entrée en scène du comparse préféré. Frère Jan et,
avec lui, toute la guerre picrocholine prennent origine dans un
incident alimentaire. Le moine survient pour défendre le «service
du vin» (Garg., chap. 27) et rétablir le droit des gourmets contre
les mal vivants qui transgressent les lois de la convivialité, dévastent

la vigne et, au partage des fouaces et du raisin, «viande
céleste» (Garg., chap. 25), préfèrent la violence des armes.

Parallèlement, la première rencontre avec Panurge se déroule
sous le signe impérieux de la faim: message si urgent qu'il mobilise

d'abord la conversation et se répète en treize langues. Ce
personnage, qui ne tardera pas à se compliquer et se nuancer, correspond,

à son entrée, au type du vagabond altéré et boulimique:
«Panurge [...] ayant tousjours le flacon soubz sa robbe et quelque
morceau de jambon: car sans cela jamais ne alloit-il, disant que
c'estoit son garde-corps» (Pant., chap. 15). Le récit de ses aventures

chez les Turcs, pour compléter ce premier portrait, ne
présente d'ailleurs qu'une variation sur le même thème: mangeant-
mangé, Panurge se représente à demi rôti, «mys en broche tout
lardé comme un connil» (Pant., chap. 14) et près de servir au
festin des infidèles. Pour cet affamé et cet assoiffé, Pantagruel
éprouve une sympathie instinctive et leur amitié se nouera,
comme par hasard, autour d'une table plantureuse, leur lieu
commun: «Lors commenda Pantagruel qu'on le menast en son logis
et qu'on lui apportast force vivres. Ce que fut faict, et mangea
très bien [...]» (Pant., chap. 9).

On le voit: le geste alimentaire ne double pas seulement
l'apparition de l'individu, il préside aussi à l'édification du lien
social. De la satisfaction de l'instinct, on passe alors à un stade
plus policé, mais la nourriture, désormais partagée, conserve sa
fonction inaugurale: elle accompagne le sujet dans une étape
majeure de son développement; elle commande son initiation à la
vie collective. Le premier acte social de Pantagruel sera, précisément,

de s'asseoir à une table de festin. Laissé à l'écart, enchaîné
à son berceau, il dévorait, solitaire, des animaux tout crus;
accueilli dans le cercle convivial, il apprend à satisfaire son appétit
en compagnie; il découvre autrui et pénètre dans la société des



32 ÉTUDES DE LETTRES

adultes en partageant avec eux un repas. Sur ce point aussi,
Gargantua répète le même scénario: l'enfant se repaît copieusement,
mais, dans un mouvement simultané d'ouverture, offre le vin à la
ronde: «A haulte voix s'escrioit: 'A boyre! à boyre! à boyre!'
comme invitant tout le monde à boyre, si bien qu'il fut ouy de
tout le pays de Beusse et de Bibaroys» (Garg., chap. 6). Dans la
plénitude de cet âge d'or, l'assouvissement individuel et la réjouissance

commune s'accordent. La propension originaire à la
bouteille libère dans le sujet les penchants végétatifs et les inclinations
sociales, il exprime à la fois — et pour la première fois — l'instinct

de nature et l'avènement de la conscience collective. Du plaisir

infantile et des satisfactions solitaires, Gargantua, on le sait,
s'élèvera peu à peu à la reconnaissance de l'autre, aux bienfaits de
l'éducation et du savoir-vivre, aux contraintes de la vie civile et de
l'exercice du pouvoir. A chacune des étapes, dans cet apprentissage

du monde, un banquet ou un coup de vin marque l'accès à
une activité, à un milieu nouveaux. C'est le carrefour idéal des
hommes réunis par le plaisir, le point central où la communauté
s'organise; c'est surtout le lieu commun qui jalonne le récit et qui,
à ses différents paliers, lui fournit l'articulation et lui communique

l'impulsion propres à poursuivre le mouvement narratif.
La vertu civilisatrice de la nourriture et sa contribution à

l'édification d'une société heureuse s'imposent à l'évidence dans
chacune des deux séquences de guerre, contre les Dipsodes dans
Pantagruel, contre Picrochole dans Gargantua.

Les agresseurs sont des brutes, ils ne savent pas vivre ni manger.

A plusieurs reprises, Picrochole et ses hommes, après avoir
refusé les fouaces et gâché la vendange, rejettent une invitation à
partager la nourriture en signe de paix (Garg., chap. 32, 34). La
gourmandise, pour ces rustres, n'offre pas l'occasion d'un
rapprochement, mais suscite l'hostilité et conduit au rapt; rompre les

rapports de bon voisinage, déclencher la guerre et mépriser la
bonne chère, c'est tout un. A son lieutenant qui s'inquiète de
l'approvisionnement, l'usurpateur répond: «Nous n'aurons que
trop mangeailles. Sommes-nous icy pour manger ou pour batailler?»

(Garg., chap. 32).
A l'inverse, les amis s'ingénient à atténuer et corriger la fureur

des armes par le charme des banquets. Non qu'ils se dérobent au
combat; mais leur aménité, leur civilité, leur bonne nature les
conduisent à fêter plus souvent que tuer. Une partie importante
de la guerre picrocholine se déroule à la table de Grandgousier: à
Ponocrates qui veut affronter sans tarder les ennemis, le souve-



«MA PATRIE EST UNE CITROUILLE» 33

rain répond: «'Vrayement ce ne sera pas à ceste heure, car je
veuix vous festoyer pour ce soir, et soyez les très bien venuz'. Ce
dist, on apresta le soupper» (Garg., chap. 37). Ils sacrifient
d'abord au plaisir et se préparent à l'action en faisant bombance:
c'est accumuler les énergies vitales et, déjà, réunir les conditions
de la victoire.

Le dispositif, dans la guerre des Dipsodes, est comparable.
Pour enseigne, la bande de Pantagruel a choisi «la main au pot et
le verre au poing» {Pant., chap. 32): vocation généreuse, car les

champions associent volontiers les ennemis à leurs réjouissances.
A peine ont-ils remporté un premier succès que Pantagruel «les
fist refraîchir et bien repaistre sur le rivaige joyeusement et boire
d'autant le ventre contre terre, et leur prisonnier avecques eulx
familiairement» {Pant., chap. 25). Dès lors, les prouesses
militaires alterneront avec piques-niques et libations; une stratégie est
planifiée à l'aide de la bouteille, puis appliquée sur le terrain. A
moins que les deux opérations ne soient simultanées: ainsi
lorsqu'on abreuve les ennemis pour les duper {Pant., chap. 28) ou
quand les armées fraternisent dans un banquet pendant que les
deux chefs se battent en combat singulier: «'Nous ne faisons
poinct la guerre. Donnez-nous à repaistre avecques vous, cepen-
dent que noz maistres s'entrebatent'. A quoy voluntiers le roy et
les géans consentirent, et les firent bancqueter avecques eulx»
{Pant., chap. 29). Cette structure à deux temps — armes et man-
geailles — se trouve formalisée dans l'érection de deux trophées
rigoureusement symétriques {Pant., chap. 27): le premier à la
mémoire de la bravoure militaire, le second, copie parodique, à la
gloire d'un festin. Emblème épique et emblème gastronomique
occupent le même espace textuel, revendiquent la même légitimité;

les clichés de l'honneur chevaleresque entrent en dialogue
avec le discours du ventre et la guerre, démystifiée par ce voisinage

burlesque, y gagne des proportions humaines.
On reconnaît dans ce procédé le mécanisme de l'inversion

carnavalesque selon Bakhtine: une puissance d'oppression, par la
mutation des signes, est transférée dans la zone du «bas corporel»
et le maléfice, ainsi, désamorcé. Mais si la nourriture fournit à
Rabelais l'antidote le plus adéquat pour neutraliser la loi de la
violence, elle fait plus que seulement rabaisser dans le registre du
grotesque. Ambivalente, à la fois triviale et régénératrice, elle
défend les droits naturels de l'appétit, mais, en tant qu'institution
sociale et rite culturel, joue aussi un rôle civilisateur. La convivialité

propose un modèle de vie communautaire, elle accorde le plai-



34 ÉTUDES DE LETTRES

sir individuel et l'écoute d'autrui, elle fonde un art de vivre par
lequel l'homme réalise pleinement l'ensemble de ses virtualités.

Montaigne le dira dans les dernières pages de son dernier
essai: le bon usage de la nourriture témoigne de cette sagesse
conquérante qui, sans exclusive, tire parti de toutes les ressources
humaines; dans le rapport du sujet à soi, à la collectivité et aux
biens du monde, il marque un degré d'épanouissement optimal, la
reconnaissance simultanée de la loi du plaisir et de la nécessité
d'un code, le point d'équilibre idéal entre la pulsion naturelle et la
soumission à un ordre. Tel est peut-être le contexte idéologique
où s'explique le dispositif observé ici: la nourriture est un thème
inaugural en ce sens qu'elle prépare le héros à tirer le meilleur
parti des choses et l'installe de plain-pied avec les hommes et les
événements. Manger et boire, c'est faire symboliquement
l'apprentissage du monde, c'est libérer un appétit, une force de
désir, qui dynamisent toute la suite.16 Et si tel personnage, à tel
moment stratégique, retourne à table, ce sera pour faire provision
d'énergie et relancer le mouvement de sa conquête.

Plus tard, dans le Quart Livre (chap. 61-62), Rabelais
célébrera l'ingéniosité de Messere Gaster, maître des arts et inventeur
des techniques. Cette fable ne fait que formaliser une intuition
active dès le début de l'œuvre, puisque l'estomac, d'entrée de jeu,
nous est apparu comme une force originaire, l'agent fondateur et
moteur par excellence, dans la mesure où, pour combler un manque

primitif, il met en œuvre toutes les ressources du corps et de
l'esprit, toutes les puissances de la nature et de la culture. Destiné
à occuper, dans le récit, les seuils et les paliers, le thème, après
avoir accompli sa fonction instauratrice, tend à s'estomper. A
l'histoire et à ses personnages, il communique l'impulsion initiale,
puis, normalement, passe à l'arrière-plan, pour les laisser suivre
leur cours.

3 «Nos passetemps épicénaires»11

Deux niveaux de fiction, on le sait, se superposent dans les
récits: l'histoire des géants est introduite par une scène où narrateur

et narrataire miment ensemble le rapport idéal de l'auteur et
du lecteur. Dans chacun des prologues, un décor imaginaire est
posé, pour la production et la réception du texte, un contrat de
lecture est thématisé, un ton est donné: programme liminaire et
prise de contact entre partenaires de l'échange, après lesquels la
narration même pourra commencer. Or à ce plan aussi, le thème



«MA PATRIE EST UNE CITROUILLE» 35

alimentaire joue un rôle inaugural. Au moment d'ouvrir le livre,
le lecteur est invité à boire et manger; pour pénétrer dans l'univers
de la fiction, le rite de passage est un simulacre de convivialité.
Voilà ce que je voudrais vérifier à travers les cinq prologues,
dépassant ici le corpus des deux premiers récits.

Une voix s'élève, dans chacun de ces discours, un je, qui interpelle

son auditoire à la deuxième personne, comme s'il était
présent. Tout est mis en œuvre pour imiter une situation de communication

orale, un échange entre interlocuteurs bien vivants. Le
récepteur, c'est vrai, ne prend pas la parole: le modèle serait plutôt

le prologue théâtral ou la récitation publique — un monologue
traversé d'apostrophes, pour établir un lien avec l'assistance et
susciter sa participation. Quoi qu'il en soit, la feinte d'un face à
face direct entre «moy qui parle» et «vous, mes bons disciples»
(Garg., Prol.) traverse comme une constante l'ensemble des

prologues.
Dans trois d'entre eux (Garg., TL, CL), puis çà et là dans le

cours du récit (Pant., chap. 1; TL, chap. 1), les destinataires sont
désignés comme des «buveurs» et invités à trinquer avec le narrateur.

Le lieu commun de l'échange littéraire se situerait donc
autour d'une table, sous le signe de la bouteille: tel serait, selon ce
scénario liminaire et récurrent, l'espace originaire du récit. Avec
celui de Gargantua, le prologue du Tiers Livre pousse le plus loin
la logique de cette position d'énonciation. Boire et raconter, pour
le producteur, c'est tout un: «Icy beuvant je délibère, je discours,
je résoulz et concluds. Après l'épilogue je riz, j'escriptz, je
compose, je boy» (TL, Prol.). Réciproquement, écouter et picoler
coïncident: «De luy [Diogène] vous veulx présentement une
histoire narrer pour entrer en vin (beuvez doncques) et propous
(escoutez doncques)» (ibid.).

Le paradigme convivial esquisse un programme qui est clair: il
soustrait le livre au maléfice de la lecture solitaire et silencieuse, il
refuse le contact anonyme et distant de l'écrit, encore aggravé par
la diffusion imprimée et, pour conjurer cette dénaturation,
ranime le vieux mythe (déjà actif dans VOdyssée) de la narration
comme «passetemps épicénaire» (TL, Prol.), divertissement
symposiaque. Le modèle idéal, pour la transmission de l'histoire,
ce serait le genre des propos de table ou celui, voisin, des fables de
la veillée, où le récit serait réellement le produit d'une récitation,
un acte oral inscrit dans un milieu concret. Par toutes sortes
d'effets sonores et d'appels intersubjectifs, par une expérimentation

verbale foisonnante qu'il serait trop long d'analyser ici, les



36 ÉTUDES DE LETTRES

prologues feignent la communication parlée. Comme il se doit
dans un banquet, la langue est à la fête: elle bavarde en dégustant,
elle se délie et se délecte dans l'exubérance des mots et des mets.

Le banquet libère le discours et il resserre aussi la fraternité
des bons biberons; la relation qu'il opère est à double entente:
narration et liaison. Figure d'une parfaite solidarité narrative, la
situation conviviale réunit un cercle de compagnons qui sont
d'accord sur l'essentiel: priorité du rire et du plaisir, refus des
contraintes, fidélité aux amis. Du champ de son public, le narrateur

fictif bannit d'emblée les parasites et les cafards (TL, Prol.).
Ça n'est pas un hasard si les prologues invoquent régulièrement
l'idéal du Pantagruélisme et, de cet art de vivre dans la gaieté et la
confiance, fournissent les définitions les plus élaborées. Dans son
autoportrait imaginaire, le narrateur, pour mieux se démarquer
du rôle de l'écrivain, se présente comme l'ordonnateur d'un festin,

«architriclin loyal» (TL, Prol.), qui trie ses hôtes sur le volet
— compagnie de joyeux buveurs et «gens de bien» (QL, Prol.).

Pareille mise en scène de l'échange littéraire complète le
modèle convivial par tout un réseau de métaphores qui, elles
aussi, contribuent à verser le livre dans la sphère de l'alimentaire.

Les prologues de Gargantua et du Tiers Livre le répètent:
écrire, boire et manger s'inscriraient dans le même ordre référentiel,

dans le même registre spatio-temporel: «Ennius beuvant
escrivoit, escrivant beuvoit. Aeschylus [...] beuvoit composant,
beuvant composoit» (TL, Prol.). Cette contiguïté, le je fictif la
revendique pour lui-même: «A la composition de ce livre seigneurial,

je ne perdiz ne emploiay oncques plus, ny aultre temps que
celluy qui estoit estably à prendre ma réfection corporelle, sçavoir
est beuvant et mangeant. Aussi est-ce la juste heure d'escrire ces
haultes matières» (Garg., Prol.). Parmi les divers masques qu'il
arbore au moment de se présenter au lecteur, celui-ci est tenace:
poète éméché qui écrit (ou mieux, parle) son livre à une table de
cabaret et, selon le topos horatien, travaille davantage à la senteur
du vin qu'à la lueur de l'huile. Renouant, à la fin de Pantagruel,
avec la même situation d'énonciation, il feint l'ivresse: «La teste
me faict un peu de mal et sens bien que les registres de mon
cerveau sont quelque peu brouillez de ceste purée de septembre»
(Pant., chap. 34). Dans cette représentation survivent probablement

quelques vestiges du mythe de l'inspiration dionysiaque et
de la théorie néo-platonicienne des fureurs — la référence au Banquet

et à Bacchus, dès le début du prologue de Gargantua, n'est
pas gratuite. Reste que la métaphore est complètement désacrali-



«MA PATRIE EST UNE CITROUILLE» 37

sée et que, traitée au pied de la lettre, elle contribue à une théorie
matérielle et ludique de l'écriture; à l'enthousiasme divin, Rabelais

préfère l'entrain des bons compagnons. Pour être moins
sublime, la fiction n'en demeure pas moins une.

De l'écrivain mangeur, buveur ou amphitryon, l'isotopie,
logiquement, s'étend au livre comme produit de consommation et
à la lecture comme ingestion. Si le destinataire est invité à boire,
ça n'est pas seulement pour se mettre en joie et agrémenter
l'écoute — simple rapport de contiguïté —, mais parce que la
boisson s'impose aussi comme métaphore de l'acte de lecture —
rapport plus complexe de similarité, motivé par les sèmes
communs de plaisir, fraternité, abondance, expansion... Le récit,
quant à lui, est un flacon qui se débouche avec convoitise:
«Crochetastes-vous oncques bouteilles?» (Garg., Prol.). Le
prologue du Tiers Livre élabore longuement la métaphore filée du
livre comme tonneau et l'on sait à quel degré de subtilité le
Cinquième Livre portera les variations symboliques sur la Dive Bouteille

comme bréviaire de sagesse et de savoir.
Le dispositif burlesque à l'œuvre dans ces images — rabaisser

la lecture et l'ensemble de l'opération littéraire dans la zone du
matériel et du physiologique — commande à l'évidence le choix
des références dans la sphère voisine des nourritures solides:
«Beaulx livres de haulte gresse» (Garg., Prol.), «gros, gras,
grand, gris, joly, petit, moisy livret» (Garg., chap. 1). Le prologue

du Cinquième Livre tisse une métaphore qui, dans l'échelle
du goût, gravite elle aussi assez bas: les «livres frians» sont autant
de «febves», fèves en fleurs ou fèves en gousse, fèves qui s'écos-
sent et qui s'«incorporent». Car lire l'histoire, c'est, ici comme
ailleurs, la mâcher, l'avaler et en assimiler la substance «à l'aise
du corps et au profit des reins» (Garg., Prol.). La fameuse
comparaison de l'«os médulare» (ibid.) complète l'assimilation du
livre à une matière grasse et, surtout, par la ressemblance cocasse
du lecteur avec un chien gourmet, par la truculente série des verbes

qu'elle déclenche (entamer, briser, sucer, fleurer, sentir...),
offre de la lecture comme excitation sensorielle et jouissance
alimentaire la représentation la plus significative. Plus que l'objet de
la dégustation, c'est en effet le procès qui retient l'attention:
préhension par le toucher, par l'odorat et le goût, manducation,
digestion. Contrairement à Folengo, Rabelais néglige le stade de
la cuisson pour détailler la phase d'ingestion et d'absorption. Il
rejoint par là un ancien lieu commun de la rhétorique latine: la
lecture en tant qu'imitatio et préparation à l'écriture est un travail



38 ÉTUDES DE LETTRES

d'innutrition et de digestion destiné à alimenter l'œuvre
nouvelle.18 La lecture à haute voix qui, dans les monastères puis
les collèges, accompagnait les repas a sans doute contribué à raviver

la métaphore: la mémoire s'imprégnait de séquences textuelles
pendant que le corps assimilait la nourriture: matières livresques
et matières nutritives, ingérées, digérées de concert se rejoignaient
dans le même imaginaire physiologique. L'association,
commune, aurait pu être banale; intégrée à l'ensemble de l'isotopie
alimentaire, ranimée par la sensualité des images ambiantes, elle
acquiert une énergie qu'elle n'avait sans doute jamais eue.

L'inscription, dans un récit, du cadre idéal de sa production et
de sa réception est fréquente dans la littérature classique: en
témoigne par exemple la vogue du Décaméron, imité par quantité
de recueils de nouvelles qui, eux aussi, se construisent sur un
simulacre de récitation orale. Parmi les variantes de ce dispositif,
le choix de la situation conviviale est chargé de sens. L'importance

que lui attache Rabelais est clairement marquée par deux
références en position stratégique. Dès le début du prologue de
Gargantua, le texte se place sous l'autorité du Banquet de Platon:
c'est faire appel, d'emblée, au prototype du genre symposiaque,
au modèle par excellence de l'échange narratif arrosé de libations.
Le discours, qui s'ouvre en citant les paroles d'Alcibiade, manifeste

sa fidélité, ou sa dette, aux convives inspirés de Platon. Le
prologue du Tiers Livre apporte un indice complémentaire: le
premier renvoi explicite à un texte classique y est réservé aux Sympo-
siaca de Plutarque — autre source majeure dans l'édification du
genre et, de la part de Rabelais, autre signe de solidarité avec la
tradition des banquets antiques.

Mais le canon classique, s'il est discrètement profilé, se trouve
largement recouvert par l'évocation de la place publique, de la
scène de cabaret, de la kermesse populaire. Ce qui ne veut pas dire
que la référence soit moins littéraire. Car le climat de fête où les

prologues invitent le lecteur à pénétrer ressemble avant tout au
monde de l'histoire qu'ils introduisent. Entre les deux plans de la
fiction, entre les partenaires de l'échange narratif et les personnages

du récit, les sympathies sont multiples. Plus que personne, les

géants et leurs amis aiment boire et bavarder ensemble, s'asseoir à
table pour se raconter des farces. La compagnie des «bien yvres»
(Garg., chap. 5), -par exemple, avec la gaieté et la volubilité que lui
inspire la bouteille, semble relayer les acteurs du prologue, dont
elle illustre et réalise le programme. Pareil effet de miroir intervient

encore au festin de Grandgousier (Garg., chap. 37-41): la



«MA PATRIE EST UNE CITROUILLE» 39

prodigieuse loquacité de Frère Jan, le jet continu de contes et de
blagues parmi la profusion des plats paraissent renvoyer au prologue

l'image amplifiée de son dessein. Si le récit se charge ainsi de
reproduire et concrétiser les circonstances d'énonciation dont il
serait issu, le projet inaugural, de son côté, déborde les premières
pages et, par des apostrophes aux lecteurs-buveurs, par la truculence

des interpellations, se perpétue au cœur de l'histoire. Les
deux degrés de la fiction s'enchaînent, maître Alcofribas pénètre
dans le cercle des géants, le racontant et le raconté se retrouvent
dans la même tonalité, dans le même domaine référentiel —
manière de se retourner, en chemin, vers le point de départ et de
rappeler que tout avait commencé dans l'émergence d'une parole
conviviale.

4 «A l'aise du corps et au profit des reins»19

Le risque serait bien sûr de surinterpréter le rôle inaugural du
thème alimentaire et de sous-estimer la signification probable
qu'y attachaient Folengo et Rabelais. Ouvrir un récit ou une
séquence sur la célébration de la bonne chère, c'est d'abord,
simplement, signaler une intention burlesque et assigner ainsi à la
lecture un horizon d'attente facile à identifier. Nourriture et boisson
s'inscrivent dans des registres générique et stylistique traditionnellement

vulgaires; les associer à l'invocation des Muses ou à la
topique de l'épopée (Folengo), à une préface théorique ou à la
généalogie des géants (Rabelais), c'est déclasser le haut par le bas
et bousculer la hiérarchie des valeurs; en ravalant le sublime au
niveau des contraintes matérielles, le texte provoque le choc
incongru de deux ordres conventionnellement séparés et brouille
le rapport usuel forme-contenu. Lorsque, dans un passage déjà
signalé, Panurge oppose, au trophée militaire de Pantagruel, un
monument symétrique pour célébrer la mangeaille, les deux
termes du système burlesque — l'épique et le trivial — se font face
in praesentia. Même si la dissonance, souvent, n'est perçue que
par la mémoire intertextuelle, il est évident que ce mécanisme
détermine, systématiquement chez Folengo20, sporadiquement
chez Rabelais, le fonctionnement du discours — et que la nourriture

lui fournit un ressort privilégié.
Limitée à cette fonction, elle ne serait pourtant qu'un simple

repoussoir, subordonné à un dessein parodique. Or elle doit son
pouvoir de séduction, du moins chez nos auteurs, à son ambivalence.21

Dans son fonctionnement ordinaire, le burlesque ne con-



40 ÉTUDES DE LETTRES

teste pas sérieusement la distribution reçue du haut et du bas; les

déplacements qu'il opère s'effectuent à l'intérieur de l'échelle des
valeurs traditionnelles: le ventre reste trivial, sa force en dérive.
Dans Folengo et Rabelais, la situation est plus complexe, plus
nuancée. Si le thème alimentaire perturbe le système générique,
c'est qu'il échappe au dualisme figé et antinomique du matériel
contre le spirituel, du vulgaire contre le sublime. Il fait plus que
bouleverser négativement le canon classique ou exhiber
seulement, par provocation, le non-dit de l'orthodoxie officielle. Il
remplace la structure antithétique habituelle par un ordre axiolo-
gique et littéraire intégré, un mode discursif qui, au delà de sa
visée critique, trace un programme qui absorbe les oppositions.
Sans renier le bas ni atténuer la puissance du plaisir sensoriel, il y
découvre des dimensions imprévues, traditionnellement réservées
à des thèmes plus abstraits. A la disjonction statique et verticale
des pôles adverses, il substitue un système unitaire et dynamique.
Ce qui se joue dans les morceaux d'ouverture étudiés ici, c'est
donc, par delà le projet burlesque, l'énoncé d'une vision plus
embrassante, plus généreuse, la recherche d'une sagesse totalisante

où se rejoignent le haut et le bas. Là réside peut-être la
source de la sérénité et du bien-être communicatifs que génèrent
nos deux auteurs. Je voudrais, pour finir, m'en expliquer à partir
de deux exemples.

La cuisine et les Muses aux mains grasses de Folengo ne sont
pas si vulgaires ni provocantes qu'il paraît d'abord. Un chevalier
et sa princesse qui descendent dans une chaumière et mettent la
main à la pâte22 déchoient peut-être, mais leur collation rustique a
les charmes de l'idylle et vaut tous les festins: la hiérarchie
habituelle, déjà, fait défaut. Parmi les compagnons de Baldus, le rôle
de cuisinier est tenu par un admirable bouffon, Boccalo, farceur
et prestidigitateur qui, par sa liberté, sa versatilité et sa fantaisie,
transcende également les catégories du haut et du bas; il échappe
aux censures officielles, à la morale des bien-pensants, et, ventripotent

cocasse, amuse davantage qu'il ne scandalise. Il est comme
la langue macaronique, elle aussi faisandée et loufoque, mais si

pittoresque et si drôle, dans l'invention de son jargon, et à ce
point affranchie des systèmes, qu'elle communique un sentiment
puissant de libération.

C'est dans cette même tonalité ludique et joyeuse qu'il faut
lire l'épisode final de la citrouille.23 Une descente aux enfers saturée

de réminiscences virgiliennes et dantesques, traversée de
paradigmes héroïques, s'achève dans la folie douce et l'absolue vanité



«MA PATRIE EST UNE CITROUILLE» 41

des personnages, du narrateur et de son récit: la discordance peut
paraître polémique. En fait, l'allégement symbolique des héros,
leur adhésion progressive à la bizarrerie et la gratuité d'une fiction
qui s'assume comme pure fantaisie, tout cela — et la virtuosité
des cuisiniers avec — échappe aux normes morales ou rationnelles
pour déplacer le centre de gravité vers d'autres valeurs, celles du
carnaval ou celles de la liberté spirituelle, deux expressions
complémentaires du monde renversé. Les formes de la satire et de la
parodie auraient pu l'emporter; le ventre n'était alors qu'une
machine de guerre ou un banal instrument de dérision. A
l'inverse, il libère une voix radicalement autre qui, en une langue
elle-même extravagante, déclare la vacance des lois et la suspension

de la logique. L'entrée dans la citrouille parachève le mouvement

fantasque de l'histoire, gagnée par l'esprit d'enfance et la
joie du divertissement. Le latin macaronique, dès lors, n'est plus
l'ombre honteuse ou moqueuse de la norme classique; c'est le
signe de cette liberté conquise de plein droit sur la règle. Parallèlement,

la cuisine n'est ni dégoûtante ni subversive; elle figure la
disponibilité de personnages affranchis des interdits et curieux du
monde dans toute son extension. Quand les mots et les mets sont
ainsi à la fête, les paradigmes habituels — norme morale, classement

esthétique — apparaissent mesquins. Car autre chose, d'une
autre envergure, est ici en jeu.

A la topique de l'enfer, Folengo superpose la fable du plaisir.
Dans les pages d'ouverture de Pantagruel, où se met en marche la
geste gigantale, Rabelais réalise une conversion du même ordre.
Lui aussi récrit, dans la tonalité qui est la sienne, un texte
vénérable: les premiers chapitres de la Genèse, prototype de tous les

débuts, ponctué, on l'a vu, d'avatars alimentaires. Et c'est sur ce
thème, justement, que s'opère le renversement. Dans le récit de la
Bible, plusieurs interdits frappent la nourriture, à commencer par
l'arbre de la connaissance: «le jour où tu en mangeras, tu mourras

certainement» (Gen., 2,17)24. Exclus du paradis pour avoir
goûté le fruit défendu, les hommes sont voués à cultiver désormais

la terre à la sueur de leur front (Gen., 3,17-19). La punition
de Caïn, à peine plus tard, répète la même malédiction: «si tu
cultives le sol, il ne te donnera plus son produit» (Gen., 4,12). Terre
maudite et ingrate, frappée par le péché puis par la condamnation
divine, bientôt noyée par le déluge; survivront les habitants de
l'arche, qui ont fait provision de vivres (Gen., 6,21).

Que la nourriture accompagne les premiers gestes de l'humanité,

Rabelais s'en accommode volontiers; qu'elle soit l'occasion



42 ÉTUDES DE LETTRES

de la faute et du châtiment, il l'exclut. «Peu après que Abel fust
occis par son frère Caïn, la terre embue du sang du juste fut
certaine année si très fertile en tous fruictz...» (Pant., chap. 1). Le
meurtre ne connaît pas ici de sanction: le mal s'inverse en bien, le

sang fertilise la terre et produit quantité de nèfles «belles à l'oeil et
délicieuses au goust» (ibid.). L'excès de gourmandise — première
faute, mais si naturelle qu'elle n'en est pas une — n'entraîne pas
davantage de répression; les corps saturés, c'est vrai, enflent
démesurément, mais la croissance est bénéfique, elle dilate les

organes vitaux et engendre la race des géants. Ce qui, dans la
Bible, est un premier pas vers la mort (Gen., 3,22-24) amorce ici la
conquête de la vie. Et là où, dans la morale chrétienne, les corps
honteux se cachent (Gen., 3,10), des corps grotesques, ici, s'exhibent

dans une joyeuse impudeur. Le déluge, enfin, sera neutralisé
et remplacé par une immense sécheresse — avec cette différence
que les altérés n'en aspirent que davantage à étancher leur soif.

Pareille transformation dépasse, et de loin, le jeu parodique
ou le canular burlesque. Dans le langage du mythe que libère la
fiction, elle formule les conditions d'un monde meilleur — un
monde sans autre loi que celle du plaisir. Car le mal ici n'existe
pas, ni la conscience du péché, ni la perte du paradis; la faute est
gommée. A la version morale et culpabilisante des origines, Rabelais

substitue la fable d'une humanité jouisseuse mais innocente,
identifiée à la nature et occupée à la seule satisfaction du désir.
C'est le premier âge, où les pulsions, ni bonnes ni mauvaises, existent

de leur plein droit; l'appétit est énorme, et rien ne le réprime.
Or ce paradis est un pays de Cocagne. Pour récrire sa propre

version, plus heureuse, d'une création ratée, pour exprimer cet
idéal de la vie pleine, Rabelais a choisi le thème privilégié des
nourritures. Telle est bien, dans les morceaux d'ouverture que
nous avons étudiés, la signification du geste alimentaire. Si tout
commence par un festin, c'est que l'homme à table réalise ses plus
hautes puissances — expansion voluptueuse du goût et de la
parole, provision d'énergies pour s'emparer de l'avenir. Mais
l'enjeu est aussi littéraire: le texte qui gravite autour du ventre,
loin de se spécialiser en quelque genre vulgaire et dérivé, tire parti
de toutes les ressources de l'écriture: le haut et le bas, le sérieux et
le comique, et leur aptitude à se convertir l'un dans l'autre.

Michel JEANNERET.



«MA PATRIE EST UNE CITROUILLE» 43

NOTES

1 Folengo, à propos du latin macaronique de son Baldus: «Ars ista poëtica
nuncupatur ars macaronica a macaronibus derivata, qui macarones sunt quod-
dam pulmentum farina, caseo, botiro compaginatum, grossum, rude et rustica-
num» (Merlini Cocaii Apologetica in sui escusationem, cité in Merlin Cocai, Le
Maccheronee, ed. A. Luzio, Bari, 1911, 2 vol.; t. 2, p. 284). Sur les rapports de
Folengo et Rabelais, voir plus bas note 11.

2 On peut lire le Baldus dans la magnifique traduction française de 1606,
Histoire macaronique de Merlin Coccaie, prototype de Rabelais-, nouvelle éd.

par G. Brunet et P.L. Jacob, Paris, 1859; p. 443.
3 Baldus, XXV, 479.
4 Baldus, XXII, 82-83; Histoire macaronique [...], p. 373.
5 Ibid., p. 374.
6 Voir C. Cordié, « Ancora Cocaio» in Lingua nostra, 25 (1964), pp. 57-58.
7 Sur la tradition macaronique, voir O. Delepierre, Macaroneana [...],

Brighton, 1852.
8 Sur le macaronique de Folengo, voir, outre les travaux de G. Billanovich,

E. Bonora, Le Maccheronee di Teofilo Folengo, Venezia, 1956, et les études de
C. Segre, E. Paratore et L. Goggi Carotti, dans Cultura letteraria e tradizione
popolare in Teofilo Folengo, Atti del Convegno di Mantova, 15-17 Ottobre
1977, Milan, Feltrinelli, 1979.

9 «[...] et belles tables rondes, garnies de force vivres, dressées par les rues.
Ce feut un renouvellement du temps de Saturne, tant y fut faicte lors grande
chère» (Pant., chap. 31). Le temps de Saturne, c'est l'âge d'or. Les citations de
Rabelais suivent le texte de la Pléiade.

10 Pant., chap. 1 et 7; Tiers Livre, chap. 11.
11 Ces parallèles ont été souvent signalés et étudiés. Voir la bonne mise au

point de M. Tetel, «Rabelais and Folengo», in Comparative Literature, 15

(1963), pp. 357-64. Le titre de la première traduction française de Baldus (voir
note 2) présente Folengo comme le «prototype de Rabelais».

12 Par gain de simplification, j'assimilerai souvent, dans cet article, le boire et
le manger, sans tenir compte des valeurs symboliques propres au vin, qui excèdent

la portée du thème alimentaire.
13 M. Bakhtine, L'Œuvre de François Rabelais et la culture populaire au

moyen âge et sous la Renaissance, trad. A. Röbel, Paris, Gallimard, 1970. On
peut reprocher à Bakhtine de négliger par exemple, dans le traitement du thème
alimentaire, le modèle de la Cène, les valeurs symboliques du vin dans la tradition

platonicienne et les différences, pourtant sensibles, entre les quatre récits
(voir mon «Ambivalence, antithèse et ambiguïté dans Rabelais», à paraître dans
Littérature).



44 ÉTUDES DE LETTRES

14 C'est précisément ce qu'explique Panurge dans l'Eloge des dettes: le corps
«prestant, doibvant, empruntant est si bon que, ceste alimentation parachevée,
il pense desjà prester à ceulx qui ne sont encore néz et par prest se perpétuer s'il
peult et multiplier en images à soy semblables: ce sont enfans. A ceste fin chas-
cun membre du plus précieux de son nourrissement décide et roigne une portion,
et la renvoyé en bas: nature y a praeparé vases et réceptacles opportuns, par les-
quelz descendent ès genitoires en longs ambages et flexuositéz, reçoit forme
compétente et trouve lieux idoines tant en l'homme comme en la femme, pour
conserver et perpétuer le genre humain» (Tiers Livre, chap. 4).

15 L'anecdote, tirée d'Hérodote et citée dans le débat sur la langue originaire,
est à la Renaissance un lieu commun; elle est rapportée par Rabelais dans le Tiers
Livre, chap. 19.

16 Dans le même sens, le Cinquième Livre rappelle l'étymologie traditionnelle
de vin: «Vos Académicques [...] disent en Grec [oïvoç] estre comme [vis, force,
puissance] pour ce qu'il emplist l'âme de toute vérité, tout savoir et toute
philosophie» (chap. 45).

17 Tiers Livre, Prol.
18 Voir par exemple Quintilien, Inst, or., 10, 1, 19; Macrobe, Saturnalia I,

Praef. 7. Métaphore reprise par Du Bellay, Défense et Illustration [...], I, 7.
19 Garg., Prol.
20 Les deux derniers vers de Baldus, parodie de Virgile, Bucoliques, 2, 58-59,

dressent un bilan adéquat: «He heu, quid volui, misero mihi, perditus Austrum
/ Floribus et liquidis immisi fontibus apros» (XXV, 657-58) («Ha! miserable
que je suis, j'ay amené le vent de Midy et d'Auster sur de belles fleurs; et par mes
porcs sales et villains, j'ay soûillé les belles et claires fonteines»).

21 Notion développée par M. Bakhtine, op. cit. supra, note 13.
22 Baldus, II.
23 Je rejoins ici la belle lecture de G. Barberi Squarotti, «L'Inferno del

Baldus», in Cultura letteraria [...], op. cit., pp. 153-85.
24 Trad, de l'Ecole de Jérusalem.

M. J.


	""Ma patrie est une citrouille" : thèmes alimentaires dans Rabelais et Folengo

