
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1984)

Heft: 2

Artikel: Tradition rhétorique et création littéraire chez Rabelais

Autor: Demerson, Guy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRADITION RHÉTORIQUE ET CRÉATION
LITTÉRAIRE CHEZ RABELAIS

Pour Bakhtine, c'est à la forme rhétorique qu'on reconnaît le sérieux du
message; pour Brault, ce pathos est parodique; pour Rabelais, comme la tenue
soignée du médecin, la rhétorique du locuteur fait estimer son ethos. Mais la
déformation ironique des procédés et des codes est faite pour mettre en question
la crédibilité de la parole d'apparat. En littérature, la rhétorique s'oppose au
sérieux comme l'allégorisme à l'expression directe et la fiction à la mimèsis. Elle
n'est ni dialectique de propagande ni sophistique de pure dérision: elle est
al-lusion, invitation à entrer dans le jeu. Plus son élocution est splendide, et plus
l'orateur tient à rappeler que les jeux de la parole restent en marge des choses
fortuites.

Le problème essentiel qui se pose au lecteur de Rabelais est
celui du sens: quel critère permettra de discerner les passages
bouffons et les affirmations sérieuses? Pour Bakhtine, ce signe est
donné par la forme rhétorique du message: «Rabelais, écrit-il1, a
exprimé directement et sans équivoque les positions d'avant-garde
qu'il prônait [...] dans des épisodes comme [...] la lettre de
Gargantua à Pantagruel, les réflexions de Pantagruel sur les
interprètes médiévaux du droit romain [...], la célébration de la
politique d'occupation de Pantagruel, etc. Dans une mesure plus ou
moins grande, tous ces épisodes sont rhétoriques»; ce sont «les
paroles vraiment sincères de l'auteur»: cette «langue livresque»
est «le dernier cri de l'époque». Au contraire, pour G. Brault2,
une composition rhétorique comme la lettre de Gargantua est une
parodie non des conceptions humanistes, mais de leur pathos déjà
démodé, des oripeaux sous lesquels le vieillard cache ses
ignorances.

Rabelais assumait-il donc ou ridiculisait-il la tradition de la
rhétorique classique qui caractérisait en son temps le grand style
humaniste?

Nous développons ici une communication présentée lors du Congrès de
l'Association Guillaume Budé, «La rhétorique et l'éloquence en Grèce, à Rome
et en France», le 29 août 1983 à Pont-à-Mousson.



4 ÉTUDES DE LETTRES

Sur la définition et le rôle de la discipline rhétorique elle-
même, Rabelais ne pouvait ignorer les problèmes qui se posaient
aux humanistes3 et qui ont été clairement analysés notamment
dans les ouvrages de Terence Cave, M. Fumaroli, F. Rigolot,
R. Lanham et autres, sans oublier J. Chomarat sur Erasme4: la
rhétorique est-elle simplement une science de l'ornementation du
langage ou une stratégie de la persuasion efficace? Sœur de la
grammaire et de la dialectique au sein du trivium, doit-elle privilégier

le soin donné à Velocutio par rapport aux travaux préliminaires

de l'inventio et de la disposition Comme Pantagruel, qui
avait «fort bien estudié en tous les sept ars liberaulx» (2, 7, 239)5,
Rabelais, dans ses années de moinage, a été formé aux disciplines
du trivium, qui privilégiait alors la sûreté de la dialectique par
rapport à l'élégance de l'expression, mais il acquit par ses efforts
personnels une solide information en rhétorique classique. De
nombreux ouvrages d'étude ont pu l'aider6, ainsi que la conversation
des cercles humanistes, à un moment où la France cultivée avait
l'impression de sortir d'une époque de vaines disputes témoignant
d'une ignorance barbare. Il était l'ami et même l'émule des
«Grands Rhétoriqueurs»7 en «première» comme en «seconde»
rhétorique: sa prose bénéficie de leurs techniques: énumérations
sophistiquées, allitérations, assonances, paronymies, parono-
mases, effets de rythme, que l'énormité même protège contre la
préciosité. Formé chez les Franciscains à la prédication en milieu
populaire, il finit par s'imposer auprès d'auditoires cultivés.

La mode humaniste est patente dans les bribes de sa
correspondance qui nous ont été transmises.8 Son style diplomatique
révèle la familiarité avec le rythme de phrase des chancelleries et
les poncifs des cours.9 Les prologues signés par le conteur Alco-
fribas ou par l'auteur lui-même ont une structure qui rappelle les
six parties de la rhétorique discursive: exorde, narration, division,
confutation, confirmation, conclusion. Le soi-disant biberon ne
perd pas la conscience de la belle ouvrage méthodique: «icy beu-
vant je délibéré, je discours, je resoudz et concluds» (3, Pr., 367).

Cette éloquence travaillée à l'imitation des modèles latins
visait à défendre et illustrer la langue française. Rabelais répète
qu'il participe à ce combat nationaliste engagé par Clamenges et
Gaguin10 et continué par une «longue centurie d'autres poetes &
orateurs Galliques [...] à l'eternelle fabrique de nostre vulgaire
[...], le tout en rhétorique armoisine & cramoisine [...] tant par
inventions transcendentes que par ornement de langage [...] en
barbe de je ne sçay quels centonnifiques batteleurs de matières



TRADITION RHÉTORIQUE ET CRÉATION LITTÉRAIRE 5

cent & cent fois gabelées, rappetasseurs de vieilles ferrailles
latines» (5, Pr., 789).

* * *

Le lecteur quitte le livre impressionné par un style marqué en
permanence par la rhétorique, ou plutôt par les traditions
rhétoriques diverses.

— La verve apparemment improvisée du batteur d'estrade
utilise des schémas attendus répertoriés par A. Krüper et par
Bakhtine: accumulations et antithèses grotesques, fausses injures
et louanges piégées, exploitation de la sonorité des mots; ajoutons
une argumentation illogique pour justifier slogans et injonctions
sans nuances (p. ex. 2, 34, 350); références et exempla érudits
révèlent, dans le flot dru de ce verbe, la connivence de l'humaniste.

De son éducation cléricale, Rabelais a gardé la technique de
Yars predicandi11 ; il cite le dormi secure (1, 14, 82), qui n'est
qu'un aide-mémoire, mais aussi les divisions, les images macabres
ou infernales, l'allégorisme inepte, le débit, la gestuelle; comme
Erasme, il ridiculise cette conception obsolète de l'éloquence, qui
devrait faire place à un art touchant l'intelligence et la raison au
lieu de s'adresser à l'esprit mystique en frappant les sens
charnels.12

— L'are dictaminis, qui s'était développée au moyen âge alors
que les anciens réservaient l'art oratoire aux prestations orales,
avait pris un essor extraordinaire grâce aux traités de rhétorique
épistolaire13 dont les règles gouvernent les épîtres des géants
rabelaisiens tant dans l'invention des arguments et leur mise en ordre
que dans l'élégance de l'exposition.

Toute l'œuvre est soumise à l'ordre de la rhétorique classique
et l'on pourrait s'amuser à la considérer comme un répertoire des
divers genres oratoires: délibératif (conseil précipité des gouverneurs

de Picrochole, regret et difficulté que fit Grandgousier
d'entreprendre guerre), judiciaire (procès de Baisecul et Hume-
vesne, jugement de Bridoye), démonstratif (éloge des dettes, du
Pantagruélion). Rabelais exécute tous les exercices de rhétorique
scolaire: discours, dialogue, portrait, parallèle, tableau, description,

allégorie, dissertation... 11 serait encore plus amusant de
dresser un tableau de tous les types d'ornements et de figures
rhétoriques qu'il a mis en jeu avec une habileté d'élocution
vertigineuse.14 Lorsqu'il récrit en 1552 le brouillon du Quart Livre paru
en 1548, il multiplie les réduplications rhétoriques (tautologies du



6 ÉTUDES DE LETTRES

genre: «grande & ample bouteille»)15, de même qu'il corrige
l'ordre des termes pour donner à sa syntaxe une couleur latine qui
rappelle le pastiche; il recherche une ampleur de rythme et une
allure archaïque qui s'écartent notablement de l'écriture
quotidienne. 16

Rabelais concevait ce recours constant à la rhétorique classique

comme un ornement: à Ponocrates qui s'étonne de l'entendre
jurer, le moine rétorque: «ce n'est que pour orner mon langage:
ce sont couleurs de rhétorique Ciceroniane» (1, 39, 160); il se

place sous le patronage du maître par excellence du Logos humaniste;

or, pour Cicéron, la couleur est la volonté d'art qui anime
la splendeur du langage. Comme le montre A. Michel, elle est
l'âme de l'esthétique raffinée qui révèle l'homme instruit et de
libre condition17; et en effet l'exclamation facétieuse de frère Jan
provoque la réaction admirative du bien-disant Eudémon: «je
entre en grande resverie considérant l'honesteté de ce moyne»...
L'honestas est précisément l'élégance de l'homme libéré sinon
bien né, qui ne met pas au premier plan les valeurs de l'utile; la
parole du moine est libre, à la différence des froides propositions
d'une langue logique, parce qu'elle s'orne d'arabesques
innocentes.

Pour Rabelais, l'ornement rhétorique est cette distance que
prend par rapport au réel l'esprit supérieur qui domine une situation,

qui maîtrise la connaissance: Pantagruel, invité à résoudre
un problème embrouillé par les spécialistes du droit, rappelle que
la compétence «nécessaire à l'intelligence des lois» ne gît pas en
une technique de la précision mais en une culture littéraire à base
rhétorique: les lois «sont rédigées en latin le plus elegant & aorné
qui soit en toute la langue Latine, & n'en excepteroys voluntiers
ny Saluste [...], ny Ciceron [...], ny Quintilian. Comment donc-
ques eussent pu entendre ces vieulx resveurs le texte des loix, qui
jamais ne virent bon livre de langue Latine, comme manifestement

appert à leur stille, qui est stille de ramonneur de cheminée
[...], non de jurisconsulte?» (2, 10, 259). L'ornement rhétorique
est signe que la science a une conscience. Comme le répète Valla
dans les Elegantiae et dans le de Voluptate, si le dialecticien ne
vise qu'à la victoire dans un combat d'idées, l'orateur a pour but
le bonheur qui se transmet par l'agrément de la persuasion.18 II
suffit de lire à haute voix une page de Rabelais pour percevoir cet
appétit de bonheur qu'exprime la rhétorique; ce qui caractérise
son style, et plus que son style, la couleur de sa parole, c'est
l'allégresse qu'il met à souligner généreusement le pouvoir qu'a le lan-



TRADITION RHÉTORIQUE ET CRÉATION LITTÉRAIRE 7

gage d'amplifier gratuitement les formes et les vertus du réel. La
rhétorique délibérative ou judiciaire n'est pas controverse ou
argutie, mais débat pour le plaisir, la rhétorique démonstrative
n'est pas analyse pondérée d'une puissance mais louange ou
exécration énorme.

Cet aspect ornemental, décoratif et gratuit, est d'autant plus
frappant dans une œuvre relevant du genre narratif. Chez l'historien

antique les discours concouraient à la définition d'un genre
où le récit prend sens par la reproduction de la pensée des acteurs.
Chez Rabelais on a l'impression que l'histoire a pour fonction
d'introduire plus ou moins artificiellement des «genres intercalaires»

de type discursif; mais l'analyse montre que ces prestations

rhétoriques assurent la genèse de récits qui suggèrent un sens
à la narration principale: les exempta, «figure de pensée» essentielle

à Veloquentia popularis, donnent une profondeur de champ
au quotidien en élargissant la perspective par la multiplicité des

plans historiques19; ils insèrent un cas fortuit dans l'histoire de
l'homme. Ainsi Epistémon, pour faire saisir le ridicule de
Panurge faisant vœu de ne plus porter de braguette, enchaîne:
«vous entendant parler, me faites souvenir du vœu des Argives à
la large perruque»... etc., «du vœu aussi du plaisant Hespaignol
Michel Doris, qui porta le tronçon de greve en sa jambe»... et
notre orateur de disserter sur l'histoire de l'historien qui perdit
son temps à narrer ce fait absurde (3, 24, 455); l'anecdote insignifiante

prend un sens paradigmatique du fait que le discours la
rapproche d'un épisode du récit lui-même apparemment absurde.
L'exemplum est donc plus qu'un court narré qui viendrait perturber

l'axe narratif principal: en perturbant l'histoire par la perception

d'une analogie, le discours découvre un ordre sous-jacent: le

seigneur de Basché contant à ses gens «l'exemple de maistre François

Villon» (4, 13) leur apprend que la mesquinerie malveillante
est durement châtiée.

On peut donc dire que l'exemplum ressortit à la topique dans
la mesure où la topique sophistique est devenue une réserve de
«lieux communs réifiés», un arsenal d'arguments20: «il me soub-
vient à ce propos, dit Bridoye continuant, que, on temps que
j'estudiois à Poictiers [...] estoit à Semerve un nommé Perrin
Dendin» (3, 41, 518)... «Et n'est par moy telle interpolation sans
raison faicte. Il me souvient que on camp de Stokolm un Guascon
nommé Gratianauld...» (3, 42, 523); le technicien en argumentation

et en références connaît le poids d'une narration prise hors de
l'argument. Ainsi Vexemplum apporte l'ornementation de la rhé-



8 ÉTUDES DE LETTRES

torique à la persuasion dialectique. Panurge, obsédé par la question

de son cocuage, souffre de l'ambiguïté de cette figure: Eudé-
mon lui propose comme exemple l'argument d'un «patelinage»,
la farce de La Femme muette. Panurge n'admet pas ce jeu allusif :

«Retournons à nos moutons: vos parolles translatées de barra-
gouin en françois voullent dire que je me marie hardiment»
(3, 34, 497). L'expression figurée prend ses distances par rapport
au réel, si bien que l'allégorie paraît énigmatique et dérisoire à

l'esprit affairé.
Les prologues abondent en figures de ce type; en effet ils ne

cherchent pas à transmettre une connaissance mais à faire apprécier

la personnalité de celui qui vient de prendre la parole. Pour le

texte écrit, un effet primordial de la rhétorique est de procurer, à
l'intérieur même du discours, un substitut à l'action de l'énoncia-
teur, des marques qui suscitent la bienveillance du lecteur pour le

caractère, Yethos de l'absent qui veut se faire entendre. Par l'art
de rhétorique, l'écrivain se masque donc d'une personnalité
factice, d'une persona.21 Ainsi les ornements de rhétorique doivent
être considérés comme l'aspect agréable que le médecin soigné
donne à son visage et à ses habits, «non pour se gorgiaser & pomper,

mais pour le gré du malade» (p. 563) ou encore comme la
parure que Julie, fille d'Auguste, savait adapter soit à la «lascivité»

de son mari soit à la gravité de son père: la rhétorique n'est
pas un vêtement impudique mais une façon de se présenter adaptée

au destinataire. C'est un art d'ornementation, mais ce qu'elle
embellit, ce n'est pas tellement le discours que le personnage qui
discourt. Panurge faisant l'éloge d'un monde où tous seront
beaux, tous seront gentils, se rend crédible en mimant d'abord
Yethos du croyant ravi en la perception de l'harmonie cosmique:
«Je me perds en ceste contemplation [...]. Il m'est avis que je y
suis». Il appelle alors les auditeurs à un exercice d'imagination
qui permettra à leurs pathè de se régler sur sa propre contenance:
«A ce patron, figurez nostre microcosme [...]. Lors quelle joye
pensez-vous estre entre ces [membres]?» Il mime enfin les
passions qu'il pense avoir éveillées: «Vertus guoy! je me naye, je me
pers, je m'esguare quand je entre on profond abisme de ce monde
ainsi prestant...» (3, 4, 389). Par l'hypotypose, Panurge ne
travaille pas à créer directement la conviction, mais il joue sur un
processus de double identification: sa persona oratoire est son
premier public; sa parole de rhéteur avisé a un «rôle à jouer»22
dans cette comédie littéraire qu'est le beau discours.

* * *



TRADITION RHÉTORIQUE ET CRÉATION LITTÉRAIRE 9

Mais Panurge, s'il est bien formé à la technique rhétorique, ne
persuade pas son auditeur, précisément parce que son éloquence
est trop visible: vous «me semblez bon topiqueur» lui répond
Pantagruel, qui apprécie ses «belles graphides & diatyposes»,
pour conclure «rien ne nie aurez persuadé [...] par vostre beau
parler» (3, 5, 389); l'éloquence met en question les pouvoirs de la
parole. L'inefficacité de la rhétorique sur les personnages du
roman est un des premiers enseignements suggérés par une action
illogique. Le cas du capitaine Touquedillon est révélateur: il interprète

d'abord comme un signe de faiblesse un généreux plaidoyer
de Grandgousier pour la paix; quatorze chapitres plus tard (1,
46), une nouvelle harangue semble avoir plus d'effet sur lui puisque,

cette fois, il transmet le message éloquent; malheureusement
ses actions sont en contradiction avec son pacifisme de néophyte:
il frappe à mort son collègue Hastiveau qu'avait indigné sa
conversion. La rhétorique reste théorique, le logos est affaire
d'esthètes.23 Le plus souvent, ce n'est pas la rhétorique qui est
efficace, mais la parole brutale, le cri, l'invective obscène, voire le
silence24; Gaster, le ventre affamé, n'a pas d'oreilles, il ne parle
que par signes, mais à ces signes tout le monde obéit «plus soub-
dain qu'aux edicts des Praeteurs» comme la terre tremble au cri
du lion (4, 57, 735) et Alcofribas ne perd pas son temps à réfuter
ses censeurs: il les chasse comme animaux puants: «Arrière mas-
tins! Gz. Gzz. Gzzzz. Davant! Davant! Jamais ne puissiez vous
fianter qu'à sanglades d'estrivières!» (p. 373). Loin de Yurbanitas
louée par Cicéron, Rabelais répond aux abois par des aboiements.
Ce sont les mots brutaux remontant du corps, de l'animalité, de la
fureur qui frappent l'attention du vulgaire.

Les efforts de la rhétorique se dépensent en pure perte, si,
comme le rappelle Erasme25 elle ne tient pas compte des dispositions

de l'auditoire. Mais son échec est non moins cuisant quand
elle ne s'adapte pas à son objet: Panurge composant un enkô-
mion des dettes devant Pantagruel, Homenaz exaltant les Décrétâtes

devant tes pèlerins de la Bouteille, Dindenault vantant ses

moutons à l'intention de Panurge, tous ces «laudateurs infati-
guables» gaspillent leur éloquence parce que 1e scepticisme de
leurs auditeurs est renforcé par la faute de decorum, par
l'inadéquation du style pompeux à la médiocrité de l'objet. L'éloge, ce
produit par excellence de l'éloquence démonstrative, devient ainsi
l'assomption de l'indéfendable; on croit y voir une satire de l'être
paradoxalement vanté, mais plus profondément, 1e «rhyparo-
graphe» (5, Pr., 791) institue malgré lui 1e procès de la rhétorique



10 ÉTUDES DE LETTRES

ornementale. Le signe de ce jeu ironique est la disconvenance du
niveau du style avec l'objet représenté. Toute auxèsis, toute
hyperbole, mine le respect qu'elle voudrait mimer; l'éloquence
ruine l'éloge. 11 faudrait être naïf pour accepter sans réserves la
louange de l'ébriété que contredit une rhétorique à la fois trop
sublime pour son sujet trivial et trop maîtresse de ses moyens pour
se prétendre ivrogne.

C'est que Rabelais ne se sert pas du verbe pour représenter le

réel, il met la rhétorique au service du verbe au détriment des
choses, mais aussi de sa propre crédibilité et de toute crédibilité:
«si ne le croyez, je ne m'en soucie, mais un homme de bien, un
homme de bon sens croit tousjours ce qu'on luy diet & qu'il
trouve par escript» (1, 6, 57). Ses paradoxes amusent, mais il ne
faut pas oublier la règle donnée par Aristote pour les combats
oratoires: le paràdoxon est le lieu du champ de bataille où l'on
cantonne l'adversaire: le paradoxe est le théâtre de l'autre.26 Par
ses clins d'yeux de connivence, Rabelais met en garde son lecteur
contre ses propres paradoxes: son but est de dé-concerter, de
détruire le concert créé par la parole habile, en grossissant jusqu'à
l'absurde les procédés qui attirent l'approbation naïve; B. Bowen
a montré le rôle du bluffdans cette anti-rhétorique. Alcofribas est
un maître en logomachie, en répétitions stériles de banalités ou de
fanfreluches insignifiantes; après avoir argumenté contre le
scepticisme du lecteur face à l'histoire des ancêtres du tresredouté
Pantagruel, il conclut en interrompant sa phrase par le refrain
d'une ritournelle: «car, si ne le croiez, non fais-je fist-elle» (2, 1,

222); le raisonnement se dissout en baliverne. Le vide du discours
est exhibé par la pratique. M. Fumaroli27 note ce désenchantement

de l'humaniste devant le fait que la souveraineté de la parole
n'est pas immédiate.

Quant aux personnages du roman, on peut dire que c'est leur
type d'éloquence qui leur tient lieu de personnalité.28 Or beaucoup

n'existent que par le vide d'une sophistique qui se contente
des verba et ignore les res. Tel est le cas des Papimanes, qui
représentent bien l'humanisme verbeux de la Cour pontificale
condamné par Erasme car il incarnait une renovatio literarum que
n'accompagnait pas une renovatio spiritus.29 Bien des aspects de
l'éloquence folle, comme on dit qu'une poulie est folle, prennent
ainsi une voix: c'est la loquacitas, cette prolixité vide qui masque
la pauvreté spirituelle ou intellectuelle30: pédantisme d'un Jano-
tus dont la pensée bégaie ou d'un Ouir-Dire qui parle de toute
chose élégantement comme si la mémoire des textes valait la con-



TRADITION RHÉTORIQUE ET CRÉATION LITTÉRAIRE 11

naissance des choses; formalisme des sots sophistes qui «machinent

ce que peuvent» pro et contra (2, 10, 258; 2, 18, 240) et
concluent en baralipton; grandiloquence du pathos asianiste
élaboré jusqu'à la préciosité des déclamations académiques (2, 18,
290) ou de ceux qui recherchent paroles trop antiques et vocables
abolis contrairement au conseil de Ravisius Textor (2, 6, 235)31;
clichés d'une rhétorique amoureuse insincère: Panurge bombarde
la dame parisienne de longs prologues, d'adynata, de comparaisons

mythologiques, de schémas néo-platoniciens avant de parvenir
à une conclusion cynique (2, 21 et 22); virtuosité facile de la

topique: Panurge invente ses arguments par énumération et
classement de catégories vides qu'il remplit par des analogies (par
exemple en mettant artificiellement la prodigalité en relation,
successivement, avec chaque vertu cardinale, et avec leurs sous-
genres) (3, 2 et 3); la rhétorique est devenue art de parler sans
avoir rien de sérieux à dire.

Mais il y a plus pernicieux que ce bavardage creux: ce sont les

paralogismes d'une subtilité dialectique qui se pare d'ornements
rhétoriques. Panurge, dont la faconde est plus rusée que celle
d'Ulysse et de Mercure réunis, a le cynisme de s'élever à plusieurs
reprises contre les sophismes de la «figure dicte metalepsis» (3,
14, 421)32, où il voit ce syllogisme imparfait qui caractérise le
raisonnement en rhétorique33: il prétend récuser toute proposition
qui le mènerait à «logicalement inférer» une autre «proposition
bien abhorrente & paradoxe» (3, 19, 438): que Junon serait
putain, que la parole serait un fait social arbitraire; «où me
renvoyez-vous, bonnes gens? Aux conditionales, lesquelles en
dialectique reçoivent toutes contradictions & impossibilitez. Si
mon mulet transalpin voloit, mon mulet transalpin auroit aesles»
(3, 30, 479). Il n'est pire contempteur de la dialectique que le

sophiste avéré.34 11 le confesse lui-même en s'apercevant que ses
contradictions sont patentes: «Ho ho je me abuse & esguare en
mes discours» (3, 23, 451). Son caractère vaniteux lui fait dénoncer

la vanité de son propos.
Fondamentalement, c'est la vanité que Rabelais méprise chez

les spécialistes de la parole; le parangon en est Démosthène que, à
la différence de ses amis humanistes, il ridiculise et vilipende:
Démosthène est l'orateur qui vend jusqu'à son silence (4, 56, 732
et 779); son élocution besogneuse sent l'huile alors que la libre
parole sent le vin (1, Pr., 40), ce qui le voue à être vigneron dans le
monde renversé des enfers (2, 30, 335). En fin de compte, c'est un
vaniteux fier d'être montré du doigt dans la foule (2, 10, 257). Là



12 ÉTUDES DE LETTRES

gît la vulgarité du rhéteur, qui ne parvient à exister que par l'opinion

publique, qui se consacre à cette image de lui-même que sa
parole fait surgir dans le jugement d'autrui.

La vanité du rhéteur est la forme la plus creuse de la philautie,
de l'amour de soi35: aux questions qu'on lui pose dès sa première
apparition, Panurge répond toujours par la même requête
oratoire, mais en des langages divers que ne comprennent pas ses
interlocuteurs, ni même le lecteur; le beau parleur veut qu'on
s'intéresse à son cas, qu'on fasse effort pour franchir en sa direction

la barrière des mots toujours énigmatiques.36 Le langage finit
par n'avoir plus de fonction cognitive ni même émotive ou cona-
tive; il est simple signal (phatique) attirant l'attention sur une
individualité qui se sait unique. Le discours de Janotus pour
recouvrer les cloches n'a rien d'absurde, jusqu'au moment où,
perdant de vue l'intérêt collectif qu'il défend, il déraille dans les
considérations personnelles, dans la philautie, s'étendant sur le
salaire que mérite sa prestation oratoire pour enfin définir com-
plaisamment son habileté à arguer, présente et surtout passée (1,
19, 92). Voilà la rhétorique enfermant le parleur dans l'incommunicabilité:

la copia dicendi de celui qui a le verbe et non la réalité
n'est pas préférable à Vinopia de celui qui possède les réalités mais
manque de mots pour les dire.

* * *

Si, pour Aristote et Cicéron, la rhétorique est une science
politique (en un sens extrêmement large)37, c'est qu'ils considèrent
l'homme comme un animal essentiellement sociable; l'humanisme

reprendra ce message avec ferveur, constituant sa culture
non à partir de la nature des choses mais d'après les valeurs de
l'homme social — c'est-à-dire capable de transmettre sa parole.38
Les héros de Rabelais vivent toujours en une société d'amis, dans
cette conversation qui est à la fois camaraderie et joyeux devis.
Gargantua, dans sa célèbre lettre, se plaint de ce que son père, qui
a su le faire profiter «en toute perfection & sçavoir politique»,
n'ait pas eu l'occasion de parfaire ses études littéraires, et il se

réjouit par contraste d'imaginer son fils «conversant entre gens de
honneur» (2, 8, 245). Chez Rabelais l'omniprésence de la forme
rhétorique est liée à l'idée aristocratique selon laquelle l'homme
bien né, habile à parler, a une mission dans la cité; la bonne rhétorique,

celle qui se moque des sophistes et des moulins à parole, est
le contraire de la philautie: c'est une philanthropie, qui cherche à



TRADITION RHÉTORIQUE ET CRÉATION LITTÉRAIRE 13

agir pour la personne sociale bien plus qu'à convaincre l'individu
isolé.

L'épisode de la tempête résume cette opposition entre, d'une
part, la logorrhée de mots jointe à la diarrhée excrémentielle d'un
Panurge crispé sur la considération de sa petite destinée et,
d'autre part, î'élocution contenue de l'équipage, dont chaque mot
est acte, et de Pantagruel (4, 18-24); Rabelais attache d'ailleurs
une telle importance à la belle tenue du discours de ce dernier
qu'il transporte au chap. 23 (p. 649) une intervention amébée de
frère Jan et de Panurge qui, dans la version de 1548, venait
interrompre l'organisation des exempta et des sentences prises aux
Anciens (4, 22, 646); cette oraison culmine à la fois sur une
efficace prière à Dieu et sur un généreux et réconfortant conseil pour
ses amis. Le discours ordonné permet de prendre du recul par
rapport aux choses fortuites; c'est paradoxalement parce qu'il se

dégage de l'activité immédiate39 que l'orateur est efficace, comme
le démontrait Philippe Beroalde dans son «Jeu oratoire sur la
prééminence du philosophe, du médecin et de l'orateur» largement

diffusé depuis le début du siècle: en chaque discipline, le
spécialiste est obnubilé par les querelles d'école, seul l'orateur est
sans préjugés. Cette réunion de spécialistes préfigure la conférence

entre le médecin, le philosophe, le théologien et le juriste
imaginée au Tiers Livre (29, 476): il ne manquera à Panurge que
l'orateur pour le sortir de sa perplexité.

On comprend que, pour Rabelais comme pour les humanistes
— notamment italiens40 —, l'école de l'éloquence, qui donne une
vue large et libre des choses, soit la discipline pédagogique qui
forme les personnalités d'élite. A l'imitation d'Erasme41, il donne
à la rhétorique la place d'honneur dans l'enseignement. En effet,
pour un humaniste, celui qui maîtrise le mieux le logos est
l'homme le plus humain.42 L'épisode de la rencontre d'Eudémon
en est l'allégorie: présenté comme un produit de l'éducation
moderne, le jeune page tient au petit Gargantua un discours bien
senti en cinq points. «Le tout fut par icelluy proféré avecques
gestes tant propres, pronunciation tant distincte, voix tant
eloquente & languaige tant aorné & bien latin que mieulx ressembloit
un Gracchus, un Ciceron ou un Emilius du temps passé qu'un
jouvenceau de ce siècle» (1, 15, 83). On voit le rôle important
joué par l'action oratoire dans ce modèle de perfection qui fait
revivre les orateurs anciens; le corps est dominé, mis en harmonie
avec la parole pour obtenir l'effet voulu. Eudémon est loué non
parce qu'il dit la vérité, mais parce qu'il s'exprime comme on



14 ÉTUDES DE LETTRES

doit. Au contraire «toute la contenence de Gargantua fut qu'il se

print à plorer comme une vache [...] & ne fut possible de tirer de
luy une parolle non plus qu'un pet d'un asne mort». Cet exemple
montre comment Rabelais s'explique sur ses intentions: le cicéro-
nianisme d'Eudémon est présenté en un style harmonieux, qui ne
laisse pas de place à l'ironie: pour Eudémon, orner son discours
n'est pas déguiser le vide de la pensée mais exprimer sa foi en une
perfection accessible; sa rhétorique est à la fois le critère de sa
supériorité et l'enjeu d'un combat pour l'homme; le caractère
positif de cette vertu est signifié grâce à un repoussoir; la satire de
la bêtise de l'ancienne pédagogie ne tient que si le lecteur peut
avoir en Eudémon une suggestion de ce qu'est l'idéal positif déçu
par le réel.43

Le discours sérieux se reconnaît à ce qu'il remet en place une
idée qui avait été déformée par la mauvaise rhétorique ou la mauvaise

éducation. Ainsi on peut contredire G. Brault, qui a
tendance à voir de la critique même dans la louange de l'humanisme:
le jeune eruditus «qui ressembloit quelque petit angelot» prend sa
valeur par opposition à la contenance bestiale de Gargantua; la
comparaison avec une vache n'est pas innocente, et l'aphasie qui
l'apparente à un cadavre d'animal révèle en lui le manque
d'humanité. N'étant pas formé à la rhétorique, il est demeuré
bête. Le discours inharmonieux n'est pas un discours ridicule, ce
n'est pas un discours: la beauté n'est pas attribut superflu, mais
vertu organique. Bien parler, c'est exister pleinement avec un
sentiment agréable de plénitude.

Maîtriser son langage, c'est s'humaniser, c'est mettre en ordre
le monde en surmontant l'immonde. La harangue de Gallet (1,
31, 136), aussi harmonieusement rythmée qu'habilement composée,

est une leçon pour le lecteur plus que pour Picrochole: c'est
sa forme qui suggère le contraste entre la finesse mesurée de la
civilité et la violence de la barbarie44 qui s'est déchaînée «sans se

interroger plus oultre» (1, 26, 136).45 Thaumaste, qui prétend
argumenter autrement que par la parole, émet dans son angoisse
de grosses gouttes de sueur, un pet de boulanger; il pisse vinaigre
et souffle comme une oie quand ses sublimes conceptions sont
mises en défaut (1, 19, 296): l'animalité surgit là où manque la
parole.

Aux chants informes et insignifiants des moines, frère Jan
oppose un raisonnement ordonné et argumenté: «Ecoutez,
Messieurs...» (1, 27, 125). L'espace humain où agit la rhétorique est
celui du raisonnable, de l'explicite; la grande prière adressée à



TRADITION RHÉTORIQUE ET CRÉATION LITTÉRAIRE 15

Dieu par Pantagruel (2, 29, 329) est un modèle d'exercice rhétorique

en style classique: l'argumentation est très fortement soulignée

par ornements et exempla historiques qui se subordonnent
au mouvement général culminant sur les promesses politiques
faites au Maître du monde par le despote éclairé. Le rhéteur
s'explique, c'est-à-dire déplie sa pensée en un mouvement qui est
celui de la copia. Comme il refuse les cris bestiaux et les ricanements

bêtes, Rabelais récuse les intuitions sublimes qui défient
l'intelligence: s'il préconise la figure de rhétorique qu'est l'allégorie46,

métaphore prolongée du type de l'os à moelle qui représente
une pensée cachée dans une enveloppe dure, il s'élève contre
l'allégorisme mystique qui veut découvrir arbitrairement les

mystères de l'Evangile chez Virgile (1, Pr.). Face à la menace
rugissante ou taciturne du chaos, la rhétorique exprime l'effort du
logos humain toujours menacé.

Ratio oratio: selon l'adage répété par les humanistes italiens47,
l'homme trouve sa raison dans l'oraison; invoquant le Manoir
platonicien des Idées, Pantagruel invente d'y faire figurer les
Paroles à côté des Formes (4, 55, 750); pour connaître la vérité en
un débat douteux, il avait amené à discuter «de vive voix» deux
hommes en chair et en os, négligeant les pièces, fatrasseries,
papiers et copies du procès (2, 10, 258). L'éloquence vraie est
savante et vivante car elle comporte une méthode pour inventer sa
vérité; dans la mise en œuvre complexe de Yinventio, les figures
de rhétorique sont douées d'un pouvoir herméneutique: pour
connaître les vertus admirables de l'herbe dite Pantagruélion, il
suffit de scruter successivement les figures que sont l'étymologie
du nom, qui est une étiologie de l'être, la similitude des sonorités,
l'antiphrase, la Fable... (3, 51, 549). Le modus proferendi n'est
pas indépendant du modus inveniendi.48

La rhétorique est une recherche qui engage l'intelligence
créatrice: mais est-elle science sérieuse? Doit-on croire que la louange
du Pantagruélion ou des Andouilles est un enkômion «sincère»?
«Si ces discours ne satisfont à l'incrédulité de vos Seigneuries,
praesentement, j'entens après boire [...] allez y veoir» (4, 38,
687). Sur le sérieux de cette éloquence démonstrative, les critiques
se prononceront affirmativement ou négativement, selon leur
idéologie. Et ils auront raison: les commentateurs, les annotateurs

ont leur place toute prête dans le livre lui-même; les lectures
sont déjà inscrites dans le texte. Bakhtine lit en la rhétorique de
Gargantua écrivant à son fils une volonté qu'aurait Rabelais,
«l'auteur», de convaincre son public à lui; mais c'est plutôt dans



16 ÉTUDES DE LETTRES

l'éloquence des prologues que, sous le masque, son ethos oratoire
se mesure au pathos de l'auditoire, aux sentiments qu'il ne peut
créer dans son public, mais qu'il veut réveiller, rendre conscients.
Le Prologue du Quart Livre de 1548 présente un «bien bon &
facond orateur», émissaire envoyé à l'auteur par ses lecteurs,
«Buveurs tresillustres et Goutteurs tresprecieux». Ce public jouit
de l'autorité du Préteur: il donne le juge, dit la loi, adjuge le pouvoir

de décision; devant lui, l'auteur doit donc rappeler les
jugements favorables qui ont déjà sanctionné son œuvre, et aussi
récuser les calomniateurs qui l'ont censuré.

En effet, avant d'être un art de la persuasion, la rhétorique a

pour tâche initiale de diviser le public, de mobiliser en son sein un
nombre suffisant d'auditeurs bienveillants pour créer un courant
favorable et neutraliser les malveillants. Le succès du discours ne
dépend pas essentiellement de son sérieux mais de Yopinio sur
laquelle il agit: la rhétorique n'a pas pour argument le vrai, mais
le vraisemblable, c'est-à-dire l'opinion de la multitude selon Platon

(Phèdre, 273 c). Or Rabelais méprise les succès démagogiques
auprès des auditoires de masse, du sot peuple de la ville, «tant
badaud & tant inepte de nature qu'un bateleur [...], un vielleux au
milieu d'un carrefour assemblera plus de gens que ne feroit un
bon prescheur evangelicque» (1, 17, 88). Comme l'avocat,
l'auteur a pour tâche de préparer le public; récuser les avaleurs de
frimards n'est pas seulement un droit mais un devoir: «Notez
bien quelle maniéré de gens je invite: je n'ay percé [ce vray Cornu-
copie de joyeuseté] que pour vous, Gens de bien, Buveurs de la
prime cuvée [...]. Des cerveaux à bourrelet, grabeleurs de corrections,

ne me parlez, je vous supplie» (3, Pr., 371). L'écrivain,
comme l'orateur, n'accepte de préjugé que favorable à sa cause.

Si l'œuvre a une allure rhétorique, ce n'est pas tellement
qu'elle vise une adhésion mais qu'elle quête une participation:
«Afin donques que soyez participans de ceste sagesse advenente &
émancipez de l'antique folie effacez moy présentement de vos
pancartes le Symbole du vieil philosophe...» (5, Pr., 788); pour
pouvoir s'incorporer ses paroles, les Buveurs devront purger
préalablement leur mémoire.

Pour amener son auditeur fictif à jouer correctement ce rôle
de juge, le narrateur fictif contrôle ses réactions, développant
toute une stratégie de l'apostrophe à grand renfort de figures
comme la dubitation, la communication, l'occupation, l'opta-
tion, l'imprécation et autres exclamations qui mettent le public à
la question. C'est l'auteur qui est à l'écoute: «Vous dictez quoy?



TRADITION RHÉTORIQUE ET CRÉATION LITTÉRAIRE 17

qu'en rien ne vous ay fasché...» (5, Pr., 768). Il supporte mal les
frémissements d'incrédulité qu'il croit percevoir: «Vous truphez
ici, buveurs, & ne croyez que ainsi soit en vérité comme je vous
raconte» (4, 38, 687). Il recourt même à la menace à l'égard des

partenaires réticents: «car je vous jure mon grand hurluburlu que
si vous ne m'aidez à la solution du problème susdit [...] je me
repens vous l'avoir proposé» (Prol. manuscrit inachevé, p. 784):
le lecteur qui voudrait garder une attitude de consommateur au
lieu d'entrer dans le jeu est rebuté. La figure de l'allusion est bien
plus qu'une métaphore énigmatique, elle est vraiment al-lusio,
invitation à jouer dans le texte; les figures, bien loin de créer
clarté et facilité, exigent attention et érudition éveillée. Rabelais
va jusqu'à instaurer avec son pétulant lecteur un concours
d'exempla érudits (4, 34; cf. 4, 38): «vous dictez & il est escrit,
que le truant Commodus empereur de Rome [...]. Vous me racontez

aussi d'un archer Indian on temps que Alexandre le Grand
[...], Vous nous dictez aussi merveilles de l'industrie des anciens
François lesquelz...» etc., etc. L'auteur a pris le rôle d'auditeur:
le trésor des anecdotes n'est pas son apanage, le lecteur pourrait
en conter au conteur. Pour la rhétorique il ne s'agit pas seulement
de donner à continuer mais d'inviter à participer.

L'éloquence n'existe que si elle crée une micro-société où elle
puisse déployer ses effets, comme l'ont montré M. Charles, dans
sa Rhétorique de la lecture, et R. Lanham, dont l'étude suggestive
sur la rhétorique de Rabelais semble trop peu connue en France.
Le mérite de Rabelais est de révéler dans l'enseignement de la
rhétorique un jeu social, une agonistique: l'étude artificielle du topos
et de l'exemplum fictif, du Quod libet et du pro et contra forme
des acteurs, des champions qui ne verront dans la vie de la cité que
des occasions de s'affronter sur des mots pour remporter des
victoires de mots. Au moment où va s'engager le combat avec les

Andouilles, Pantagruel évoque Cicéron. Quel est le message du
maître en art oratoire? «Vous me refraischissez la memoire (dist
Pantagruel) de ce que est escript entre les facétieuses & joyeuses
responses de Ciceron»; pendant la guerre civile, «praevoyant que
tout iroit à mal & perdition [...], commença trupher & mocquer
maintenant les uns, maintenant les aultres, avecques brocards
aigus & picquans comme tresbien sçavoit le style»... Après avoir
cité le bon mot de l'orateur, Pantagruel de conclure: «Faites
comme l'entendez. Je resteray icy attendant l'issue de ces
fanfares» (3, 39, 689). Le discours est prise de recul plus encore que
prise de conscience; le langage oratoire est proprement aliéné de



18 ÉTUDES DE LETTRES

l'univers de l'histoire, du soldat qui fait l'histoire et du chroniqueur

qui écrit l'histoire.
Les problèmes posés par la rhétorique ne portent pas sur la

vérité et la réalité (Que croire?) mais sur les conditions formelles
de l'adhésion (Comment croire?). Pantagruel demande solennellement

à Baisecul de lui exposer la vérité, et il se satisfait d'entendre

un discours parfaitement absurde si on le transpose dans
l'univers du sérieux. Prendre la rhétorique au sérieux, c'est tomber

dans le grotesque, ou dans la dialectique totalitaire; mais vouloir

libérer le langage de l'éloquence, c'est l'enfermer dans la
clarté glacée des lois de l'histoire ou des immuables essences.
Ainsi, selon Lanham, la littérature vit de Valternance: alternance
entre le rhétorique et le sérieux, entre discours et narration, entre
conscience critique du langage et adhésion naïve, entre fiction et
imitation du réel, entre allégorisme ambigu et expression claire,
entre l'art pour l'art et l'engagement.

La rhétorique déconcertante de Rabelais nous invite à cette
alternance. L'idéal, exposé par la lettre de Gargantua, d'une
pédagogie humaniste, d'un langage orné, de lectures
innombrables, d'apprentissage de plusieurs langues, est certainement
sérieux; mais, précisément, il est juxtaposé symétriquement à

toute une série de caricatures qui suggèrent que, s'il n'est que
sérieux, il est miné de l'intérieur: la polyglossie de Panurge, le

pompeux jargon de l'écolier limousin, le catalogue polyvalent de
l'inexhaustible bibliothèque de S. Victor sont là comme de
dérisoires anamorphoses pour rappeler que l'éducation littéraire doit
demeurer un jeu pédagogique; à quitter son rôle rhétorique, uto-
pique, l'idéal, vaincu, pleure. Ainsi Thaumaste prétend trouver
dans le débat public la solution de ses problèmes métaphysiques ;

Pantagruel l'approuve de n'y chercher pas «honeur ny applause-
ment des hommes, mais la vérité seule» (2, 18, 291; 293; 294);
Panurge, qui s'est préparé à ce match en chopinant avec de mauvais

garçons en sort vainqueur; le champion est celui qui entre
dans le jeu sans sérieux, sans chercher une quelconque pertinence
dans des arguments qui sont ici déguisés en expression gestuelle.

Pour Platon, la rhétorique est art d'illusion; elle est à la justice
ce que la cuisine est à la médecine, la toilette à la gymnastique;
Rabelais sait jouer magistralement de cette illusion, mais son jeu
rappelle soigneusement qu'il est illusoire. Pour lui, les langages
communs sont à la fois ambigus et redondants; loin d'avoir à pallier

cette ambiguïté et cette redondance, le travail de la rhétorique,
en les exagérant, en fait des ornements. La rhétorique est ainsi le



TRADITION RHÉTORIQUE ET CRÉATION LITTÉRAIRE 19

jeu pédagogique qui empêche la littérature de s'enfermer dans le
réalisme. Ainsi se manifeste la grandeur de l'homme, qui sait
maîtriser efficacement les terribles pouvoirs de sa parole, mais sans
jamais oublier que les langages ne sont que voces et verba, sons et
concepts, «institutions arbitraires: les voix, comme disent les
dialecticiens, ne signifient naturellement mais à plaisir» (3, 19, 438).
La rhétorique est l'utilisation savante de ce bon «plaisir».

* * *

Nous sommes partis du problème posé par les critiques qui
voient dans l'éloquence la marque d'une œuvre entièrement
dérisoire, et par ceux qui y lisent une propagande humaniste. L'étude
de la rhétorique de Rabelais montre qu'elle n'est ni une sophistique

ni une dialectique mais un jeu, et une allusio, appel au jeu,
en alternance avec les évocations sérieuses d'une histoire brutale
ou glorieuse. Ce n'est pas le sérieux de son sujet ni la splendeur de
son verbe qui permettent de diagnostiquer la sincérité de ses
positions. Bien au contraire, plus la question est d'importance, plus le
style est prenant, et plus l'orateur se fera attentif à rappeler que
les jeux de la parole sont en marge, comme l'homme benoîtement
ivre est momentanément délivré des contingences et peut mépriser
les choses fortuites. Bacchus est appelé ailé comme les paroles
d'Homère (4, 65, 760).

Foecundi calices quem non fecere disertum

s'exclament éloquemment les Bien-Ivres (1, 5, 50).

Guy DEMERSON.



20 ÉTUDES DE LETTRES

NOTES

1 Bakhtine, L'œuvre de François Rabelais, p. 449.
2 G. Brault, « Ung abysme de science; on the interpretation of Gargantua's

letter to Pantagruel», in BHR, 28 (1966), pp. 615-632.
3 Par exemple chez Rodolphe Agricola, De laudibus philosophiae (1476),

chez Vives, De ratione dicendi (1533).
4 Voir la Bibliographie à la fin de cet article. Ajoutons l'utile «aide-

mémoire» donné par R. Barthes: «L'ancienne rhétorique», in Communications,
16 (1970).

5 Voir Krailsheimer, Rabelais and the Franciscans. Nous renvoyons à l'éd.
des Oeuvres de R. dans la collection «L'Intégrale» du Seuil, 3e éd., 1980.

6 Citons les Rhétoriques de Fichet (1471) et de Tardif (1475), celle de
P. Fabri en français. Au début du siècle, des compendia publiés à Paris réunissent

divers traités de rhétorique comme ceux de Rutilius Lupus, de Julius Rufi-
nianus et des grands anciens, notamment le Pseudo-Cicéron et Quintilien.

7 Un seul exemple: le dicton victorial inscrit par Pantagruel sur le trophée
(2, 27, 321) illustre l'art de rhétorique — rimes inattendues, rythme acrobatique,
et surtout composition instructive: signification éthique de la victoire, comparaison

avec les preux de Rome, admonition au lecteur, enseignement religieux sous
une forme sentencieuse. Voir Plattard, L'Adolescence de Rabelais en Poitou,
Paris, 1923; Lebègue, «Rabelais et les Grands Rhétoriqueurs», in Lettres Rom.,
12 (1958), pp. 5-18; Rigolot, «Rabelais rhétoriqueur?», in CAIEF, 1978, pp. 87-
103 et Texte de la Renaissance, p. 119.

8 Par exemple sa lettre à Erasme fonde la laudatio du correspondant sur
une comparaison entre la paternité spirituelle et la maternité charnelle et justifie
la recusatio contre Scaliger par la thématique générale. Sa lettre à Tiraqueau en
tête de l'édition de Manardi part d'une question pour se terminer par la salutatio
obligée aux Mécènes après une savante gradation que prépare tout un habile
agencement de citations, de paradoxes, de comparaisons amenées par l'emploi
métaphorique d'adages devenus locutions.

9 Voir F. M. Plaisant, «Rabelais maître ou disciple de Guillaume du
Bellay?», in BAGB, 1971, pp. 95-102.

10 Voir F. Simone, Storia délia Storiografia Letteraria Francese, Torino,
1969.

11 A.J. Krailsheimer, Rabelais and the Franciscans, pp. 61-79, 94, 211.
G. Engelhardt, «Medieval Vestiges in the Rhetoric of Erasmus», in PMLA, 63

(1948), pp. 730-744. J. Chomarat, Grammaire et Rhétorique, pp. 22-24, 60-65.
Sur le cursus universitaire, voir N. W. Gilbert, Renaissance Concepts ofMethod,
New York, 1960.



TRADITION RHÉTORIQUE ET CRÉATION LITTÉRAIRE 21

12 Cf. J. J. Murphy, Rhetoric in the Middle Ages. A History of Rhetorical
Theory, Berkeley, 1974, p. 269.

13 Voir F. Buisson, Répertoire des ouvrages pédagogiques du 16e siècle,
Paris, 1886.

14 Le prologue du Tiers Livre, dont on retient surtout les accumulations
verbales, agence savamment exempla et adages de provenances choisies, figures de
mots interrogeant l'étymologie (Sabaoth) ou jouant par antiphrase (la guerre
dite belle) ou par métaplasme.

15 Effet d'emphase quand il joue sur la synonymie parfaite («je vous absous
& délivré & vous rends francs & libérés») ou effet de variation sémique si l'identité

sémantique n'est pas exacte («il sera gouverné & instruict»); cf. H. Nordahl,
«Figure rhétorique, rhétorisabilité et rhétorisation», in Z. f. fr. Sp. u. Lit., 92
(1982), pp. 124-131.

16 Cf. Plattard, Le Quart Livre de Pantagruel (édition dite partielle, Lyon,
1548), Paris, 1910, pp. 12-23. Sur la distinction entre la syntaxe de Yorator et du
grammaticus, voir les analyses de J. Breton, Formulae Thematum, Paris, 1547,
pp. 8-12, 32-33.

17 A. Michel, Rhétorique et Philosophie chez Cicéron, pp. 357-359.
18 Ibid., pp. 309, 321. Pour Andreas Balthazar, si la dialectique est une

méthode de raisonner avec précision et brièveté, la rhétorique est l'art de composer

un discours harmonieux et magnifique (Quaest. rhetoricae breves, éd. de
1554, f°5v°).

19 A. Michel, Rhétorique et Philosophie, pp. 56, 367, 423-424, 585.
20 R. Barthes, in Communications, 16, p. 208. T. Cave montre que cette

réserve de matériaux compilés chez les anciens est au service de la création
littéraire, à qui elle confère la plénitude de la copia. Cf. G. Defaux, «Rhétorique
humaniste et sceptique chrétienne dans la première moitié du 16e siècle», in
RHLF, 82 (1982), p. 9.

21 Cf. F. Rigolot, Le Texte de la Renaissance, pp. 137-153.
22 Cf. K. Burke, «Rhetoric Old and New», in Journal of General Education,

april 1951. P. Zumthor, Essai de poétique médiévale, Paris, 1972, p. 37.
23 Saint Augustin, dans le De Doctrina christinana, signale la folie de l'art de

rhétorique, qui enflamme l'auditoire pour une erreur et laisse de glace ceux qui
écoutent la vérité; cf. J. J. Murphy, Rhetoric in the Middle Ages, p. 57.

24 Le sermon populaire ne répugne pas à ces moyens grossiers; cf. A.J.
Krailsheimer, Rabelais and the Franciscans, pp. 65 et sq.

25 J. Chomarat, Grammaire et Rhétorique, p. 583.
26 Aristote, Réfutations sophistiques, 12, 172 b, 25 et sq.; cf. A. Michel,

Rhétorique et Philosophie, p. 171.
27 M. Fumaroli, L'Age de l'éloquence, p. 152.
28 Les personnages se caractérisent non par leurs fonctions, mais par leur

langage, ou plutôt par un usage particulier de la rhétorique; Rabelais rend
l'auditeur attentif à l'effet produit par la voix stentorée de ses géants (2, 18, 293;
4, 48, 710). On sait qu'Erasme recommandait comme exercice de rhétorique la
sermonicatio ou dialogisme, qui consiste à faire parler les personnages dans leur
langage typique (J. Chomarat, Grammaire et Rhétorique, I, 521; II, 740).

29 M. Fumaroli, L'Age de l'éloquence, pp. 92-93, 110-113.



22 ÉTUDES DE LETTRES

30 T. A. Cave, The Cornucopian Text, p. 5.
31 Epitres moralles de M. Jean Tissier [...] traduictes de Latin en Françoys

[...] avec les plus elegantes Fleurs, Sentences & Maniérés d'escrire extraictes des
Epitres familières de Cicero [...]» Anvers, 1563, chap. 12. On se souvient que
l'Ecolier limousin semble «grand orateur en François» parce qu'il dédaigne
l'usance du commun parler.

32 Sur la métalepse ou transsumptio, voir J. Chomarat, Grammaire et
Rhétorique, pp. 724-725.

33 Cf. A. Michel, Rhétorique et Philosophie, pp. 173 et sq.; G. Defaux,
Pantagruel et les Sophistes, La Haye, 1973. Panurge, «comme si feust un petit
frere Olivier Maillard [...]» prêchait les moutonniers mourants «leur remonstrant

par lieux de rhetoricque les miseres de ce monde» (4, 8, 603).
34 Cf. M. Gauna, «Healing the Evil Love», in Etudes Rabelaisiennes, 17

(1983), pp. 9 et sq. : comme Platon, Rabelais ne condamne pas le dialecticien et
ses procédures mais le sophiste.

35 Ibid., p. 12.
36 Cf. Alice Fiola Berry, «Rabelais Homo Logos», in J. of Med. and Ren.

St., 3 (1973), pp. 51-68 et G. Demerson, «Le plurilinguisme de Rabelais», in
RHR, 14 (1981), pp. 3-19.

37 A. Michel, Rhétorique et Philosophie, pp. 119-123. Melanchthon, Rheto-
rices Elementa, Lyon, 1533, p. 6.

38 E. Gilson, «Message de l'humanisme», in Culture et Politique en France
à l'époque de l'humanisme et de la Renaissance, Torino, 1974, p. 4.

39 V.L. Saulnier pense que la Quinte Essence qui guérit les malades sans les
toucher symbolise le raffinement nécessaire au médecin (Rabelais, II, 207).

40 Cf. Sozzi, «Retorica e umanesimo», in Storia d'Italia-Annali 4. Intellet-
tuali epotere, Torino, 1981, pp. 47-78; M.H.Nichols, Rhetoric and Criticism,
Bâton-Rouge, 1967; P. Kuentz, «L'objet de la rhétorique», m Etudes de rhétorique,

2, Nancy, 1970, p. 84.
41 Cf. J. Chomarat, Grammaire et Rhétorique, p. 163.
42 Cf. Erasme, Querelapacis (J. Chomarat, op. cit., pp. 66-69).
43 De la même façon, après avoir dénoncé l'aspect spécieux du discours de

Panurge, Pantagruel bâtit lui-même un discours rhétoriquement composé non
seulement pour réfuter la parole de l'autre mais pour définir le statut raisonnable
de l'endettement en recourant aux exemples et sentences antiques pour conclure
de façon pratique sur le cas présent (3, 5, 389).

44 Cf. Sozzi, «Retorica e umanesimo», p. 55.
45 Déjà le berger Frogier avait répondu avec ordre et raison à un tombereau

d'insultes déchaînées (1, 25, 119).
46 Omphalius (De elocutionis imitatione, Paris, 1536, f°97) recommande

l'usage modéré et opportun de cette figure.
47 Sozzi, «Retorica e umanesimo», p. 53.
48 Le bon orateur aide la recherche du vrai en scrutant le fonctionnement

ambigu de ses outils, les mots (J.J. Murphy, Rhetoric in the Middle Ages,
pp. 47-57).



TRADITION RHÉTORIQUE ET CRÉATION LITTÉRAIRE 23

BIBLIOGRAPHIE

Mikhaïl Bakhtine, Esthétique et Théorie du roman, Paris, 1978.
Mikhaïl Bakhtine, L'Œuvre de François Rabelais et la culture populaire au

Moyen Age et sous la Renaissance, Paris, 1970.
Charles S. Baldwin, Renaissance Literature Theory and Practice, New York,

1939.
Barbara C. Bowen, The Age of Bluff. Paradox and Ambiguity in Rabelais

and Montaigne, Urbana, 1972.
Terence A. Cave, The Cornucopian Text. Problems of Writing in the French

Renaissance, Oxford, 1979.
Michel Charles, Rhétorique de la lecture, Paris, 1977.
Jacques Chomarat, Grammaire et Rhétorique chez Erasme, Paris, 1981.
Donald L. Clark, Rhetoric and Poetry in the Renaissance, New York, 1922.
Colloque sur la Rhétorique. Calliope I, éd. par Raymond Chevallier, Paris, s.d.

Caesarodunum, 14 bis).
Morris W. Croll, Style, Rhetoric and Rhythm, Princeton, 1966.
Gérard Defaux, Pantagruel et les Sophistes, La Haye, 1973.
Yves Délégué, «Le Pantagruélion ou le discours de la vérité», in Réforme

Humanisme Renaissance, 16 (1983), pp. 18-40.
Marc Fumaroli, L'Age de l'éloquence. Rhétorique et «Res litteraria» de la

Renaissance au seuil de l'époque classique, Genève, 1980.
Alex L. Gordon, Ronsard et la Rhétorique, Genève, 1970.
Floyd Gray, Rabelais et l'Ecriture, Paris, 1974.
Robert Griffin, Coronation of the Poet. J. du Bellay's Debt to the Trivium,

Berkeley, 1969.
William J. Kennedy, Rhetorical Norms in Renaissance Literature, New Haven,

1978.
A.J. Krailsheimer, Rabelais and the Franciscans, Oxford, 1963.
Paul O. Kristeller, «Humanism and scholasticism in the Italian Renaissance», in

Byzantion, 17 (1944-45), pp. 346-374.
Adolf Krüper, Rabelais's Stellung zur volkstümlichen Literatur, Heidelberg,

1909.
Richard A. Lanham, The Motives of Eloquence. Literary Rhetoric in the

Renaissance, New York-London, 1976.
Deborah N. Losse, Rhetoric at Play: Rabelais and SatiricalEulogy, Berne, 1980.
Alain Michel, Rhétorique et Philosophie chez Cicéron, Paris, 1960.
François Rigolot, Les Langages de Rabelais, Genève, 1972 Etudes Rabele-

siennes 10).
François Rigolot, Le Texte de la Renaissance. Des Rhétoriqueurs à Montaigne,

Genève, 1982.
M. A. Screech, Rabelais, London, 1979.
Testi umanistici sulla retorica Archivio di Filosofia, 1953).

G. D.




	Tradition rhétorique et création littéraire chez Rabelais

