
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1984)

Heft: 1

Artikel: La motivation de la philosophie : étonnement - doute - angoisse

Autor: Schüssler, Ingeborg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA MOTIVATION DE LA PHILOSOPHIE

Etonnement - Doute - Angoisse

L'époque contemporaine est déterminée par la fin de la philosophie
traditionnelle, telle qu'elle a débuté avec Platon et Aristote. La question peut alors se

poser de savoir ce qu'était cette philosophie et quelle en était la motivation. Or,
la motivation de la philosophie traditionnelle a toujours été une certaine passion,
à savoir, dans l'antiquité grecque, l'étonnement et, aux temps modernes, le
doute. Ces passions ont à chaque fois incité l'homme à poser une certaine question,

soit celle de savoir quel est le fondement des choses qui sont, fondement en
quoi consiste leur être. La question de l'être a donc été la question principale de
la philosophie traditionnelle. S'ouvre alors une possibilité nouvelle pour la
philosophie contemporaine, également motivée par une certaine passion, cette fois
celle de l'angoisse, qui produirait elle aussi une certaine question quant à l'être,
question où l'être ne serait pas le fondement des choses qui sont, mais quelque
chose de différent d'elles, d'autre qu'elles. Ainsi s'annonce la possibilité d'un
nouveau rapport de l'homme aux choses qui sont, rapport exempt de toute
domination.

A mes collègues, les professeurs Marie-
Jeanne Borel, Daniel Christoff, Jean-
Claude Piguet et André Voelke.

L'époque actuelle est déterminée dans ses traits principaux par
la fin de la philosophie traditionnelle, c'est-à-dire par la fin de la
métaphysique, qui a commencé avec Platon et Aristote. Cette fin
consiste — pour la caractériser brièvement — dans l'événement
suivant: jadis, le savoir, soit la recherche et la connaissance des

principes et des causes, était en tout premier lieu l'affaire de la
philosophie; la philosophie était donc le siège originel du savoir
dans son ensemble, et, partant, du savoir des sciences également.1

Leçon inaugurale donnée le 10 juin 1982 à l'Université de Lausanne.



76 ÉTUDES DE LETTRES

A la suite de l'achèvement du savoir de la philosophie dans les
systèmes du savoir absolu, celui de Hegel en particulier, se produit

une espèce de mécanisme d'échange: le savoir ne réside plus
dans la philosophie, mais il se déplace pour prendre son siège
désormais entièrement dans les sciences modernes, exactes,
techniques.2 Et ces sciences, au travers d'un calcul planétaire et même
interplanétaire, s'assurent de plus en plus des ressources et
des processus énergétiques du globe et de l'espace, transformant
progressivement ceux-ci en un réseau fonctionnel d'énergies
disponibles.

Face à cette situation, la philosophie devient tout à fait
problématique. On ne sait plus très bien ce qu'est la philosophie et on lui
conteste même souvent toute raison d'exister. Néanmoins, cette
situation peut aussi inciter à poser, entre autres, les questions
suivantes: s'il est bien vrai que ce monde actuel, scientifique et
technique, a son origine dans la philosophie occidentale — qu'était
donc la philosophie jadis et que peut-elle être encore aujourd'hui
comme demain? Comment se fait-il que les hommes s'adonnaient
alors à la philosophie? Quelle était, jadis, la motivation de la
philosophie et que peut-elle bien être encore aujourd'hui, comme
demain, dans ce monde scientifique et technique?

Comme on le sait bien, ce sont Platon et Aristote, qui ont
déterminé les premiers ce qu'est la philosophie. Selon le Sophiste
de Platon, la question principale de la philosophie est celle-ci:

Que voulez-vous indiquer, quand vous prononcez le mot ov
[c'est-à-dire «étant»]?3

Aristote reprend cette question et la formule à plusieurs endroits
du recueil de ses écrits, intitulé Métaphysique. Dans le livre VII de
la Métaphysique, il formule cette question ainsi:

tî tô ôv; [Qu'est-ce que l'étant?]4

Et, dans le livre IV, il caractérise la philosophie en tant qu'elle
pose cette question de la façon suivante:

Il y a une science, qui considère xô 8v fj ov [l'étant en tant
qu'étant] et tout ce qui lui appartient en tant que tel.5

Selon Aristote, la question principale de la philosophie est donc
celle-ci:

tî xô ov fi ov; [Qu'est-ce que l'étant en tant qu'étant?]

Que veut dire cette question? Elle a pour objet «l'étant»,
c'est-à-dire tout ce qui est déterminé par l'être, de telle sorte qu'il



LA MOTIVATION DE LA PHILOSOPHIE 77

est, qu'il existe, — en quelque manière que ce soit. Et elle considère

ces étants — comme le dit Aristote — «en tant qu'étant»,
c'est-à-dire par rapport à la détermination, qui leur est propre, en
tant qu'ils sont des étants. Cette détermination est l'être. La question

a donc pour objet les étants, et elle les considère par rapport
à leur être, — l'être, qui est la détermination et le principe des

étants, qui font qu'ils sont des étants. Selon Platon et Aristote, les

principaux représentants de la philosophie de l'antiquité grecque,
la philosophie est donc engagée, au fond, dans une seule question:

la question de l'être.
Cette question nous semble étrange. Et, aujourd'hui, elle nous

semble d'autant plus étrange que nous, qui sommes plongés dans
un monde scientifique et technique, nous ne la posons plus du
tout. Et pourtant cette question a engagé toute la philosophie
occidentale, non seulement à ses débuts, dans l'antiquité grecque,
mais — certes sous une forme modifiée — jusque chez Kant, chez
Hegel et même jusque chez Nietzsche, qui pourtant renverse toute
la philosophie traditionnelle. Rappelons que dans l'«Architecto-
nique» de la philosophie, qui se trouve à la fin de la Critique de la
raison pure, Kant détermine la philosophie comme étant, au
fond, «philosophia transcendentalis» et celle-ci, ajoute-t-il, est
«ontologia» — Xôyoç toî ovtoç — science de l'être.6 Hegel, dans sa
Grande Logique, détermine l'Idée absolue, comble et résultat de
la philosophie traditionnelle, comme «erfülltes Sein», c'est-à-dire
comme l'être en tant qu'il est rempli par toute la richesse des
catégories développées jusqu'ici.7 Et Nietzsche comprend, dans le
cadre du renversement de la philosophie traditionnelle réalisé
dans son œuvre, le devenir, la vie, le processus de la subjectivité
devenue volonté de puissance, comme étant l'être:

L'essence la plus intime de l'être est volonté de puissance.8

Et pourtant, à l'époque actuelle, nous ne posons plus la question

de l'être. C'est pourquoi nous nous demandons, justement:
Comment était-il possible que se levât cette question? Quelle en
était la motivation? Sur ce point également, Platon et Aristote
sont les premiers à donner une réponse. Dans le Théétète, Platon
dit:

Elle est bien d'un philosophe en effet cette passion: s'étonner
(tô -ôaugâÇeiv); car il n'y a pas d'autre principe de la philosophie

que celui-ci.9



78 ÉTUDES DE LETTRES

Et Aristote dit dans le livre I de la Métaphysique:

C'est par et à travers l'étonnement (•llavgâÇeiv) que les hommes
ont toujours commencé à philosopher, actuellement aussi bien
qu'à l'origine.10

Selon Aristote et Platon, c'est donc une certaine passion qui est
l'origine de la philosophie; et cette passion est celle de l'étonnement

(-Saugct^siv). Or, une passion, au sens grec du mot, — un
jto&oç — n'est pas le sentiment intérieur d'une subjectivité enfermée

en elle-même; une passion envahit bien plutôt toute l'existence

de l'homme dans son ouverture au monde dans son ensemble.

C'est en ce sens que les Grecs s'étonnaient: ils étaient envahis
par l'étonnement dans toute leur existence ouverte vers le monde,
soit vers la totalité des étants, et cela compte tenu du fait qu'il y a
des étants, c'est-à-dire des choses qui sont et qui sont comme elles
sont. Or, une chose qui étonne requérant qu'on la comprenne, les
Grecs cherchaient la détermination et le principe des étants qui
fassent que les étants soient et qu'ils soient tels qu'ils sont.
L'étonnement vis-à-vis des étants les incitait à poser la question de
l'être, question principale de la philosophie.

Nous pouvons nous demander, aujourd'hui: les étants,
qu'avaient-ils donc de si étonnant que les Grecs s'étonnassent
d'eux, et s'étonnassent même passionnément d'eux? C'est un des
mérites de Heidegger d'avoir démontré, dans ses travaux sur Platon

et Aristote, que, pour les Grecs, les étants (tù ovta) se présentaient

comme des phénomènes (cpcuvôgeva).11 Les étants se
montraient à eux comme quelque chose, qui est là, présent, de façon
apparente, brillant dans la splendeur de sa propre forme, de ses

propres limites, et tout cela dans une certaine constance. Or, le

fait qu'il y ait de tels phénomènes apparents et constants était
effectivement pour les Grecs quelque chose d'étonnant. Car est
étonnante la chose qui pourrait ne pas être telle qu'elle est, qui
pourrait être son contraire ou qui pourrait même ne pas être du
tout. Or, c'est là précisément ce qui caractérisait les phénomènes
tels qu'ils se présentaient aux Grecs. Car si les Grecs étaient saisis

par l'étonnement à l'égard du fait qu'ily a des phénomènes apparents

et constants, c'est parce qu'en même temps ils étaient
oppressés par l'expérience de ce qui n'est jamais un tel phénomène,

constant, apparent, brillant dans l'accomplissement de ses

propres limites, à savoir ce «sans-limite», cet ccteiqov mentionné
maintes fois par Platon, Aristote et jusqu'à Plotin qui, parce que



LA MOTIVATION DE LA PHILOSOPHIE 79

lui-même sans limite, prive tout de ses propres limites et fait tout
sombrer dans la confusion.12 C'est ainsi que les phénomènes leur
apparaissaient toujours déjà affectés par la possibilité de sombrer
dans la confusion de l'aneipov, c'est-à-dire d'être entraînés par le
fleuve du devenir inconstant ou bien engloutis par le chaos dévorant.

Le fait qu'/7 y ait des phénomènes lumineux et constants
était pour les Grecs bel et bien étonnant. Aussi surgissait pour eux
la question de savoir ce qui constitue, à proprement parler, la phé-
noménalité de ces phénomènes, en d'autres termes, l'être des

étants, c'est-à-dire la détermination et le principe qui font qu'ils
sont des étants et non pas des non-étants engloutis par le Chaos
dévorant. Les Grecs en venaient ainsi à poser la question de l'être.

Ce principe des étants ne peut être que quelque chose qui, lui-
même, soit un phénomène au plus haut degré, de telle sorte qu'il
ne soit pas affecté par le fleuve du devenir inconstant et le Chaos
dévorant. Et ce phénomène, brillant constamment dans la clarté
de ses propres limites, c'est l'etôoç, l'îôéa, Vidée. C'est en tant
qu'aspect bien délimité de l'essence propre de chaque phénomène
donné par les sens, aspect qui se montre toujours déjà dans la
raison, que l'idée est en effet ce qui se maintient constamment au
travers du multiple changeant, de telle sorte qu'elle est apte à en
constituer des phénomènes du moins relativement constants.13
C'est ainsi que Platon a reconnu Vidée comme principe des étants
et l'a établie comme telle. Telle est la réponse de Platon à la question

de l'être. Sa réponse a été conservée en principe par la
philosophie de l'antiquité grecque tout en subissant, certes, maintes
modifications, telles celle d'Aristote, qui situe l'eïôoç dans le
domaine du sensible14 ou celle de Plotin qui le situe dans le voûç, la
raison divine.15 On peut dire que, dès Platon, dans l'antiquité
grecque, les étants sont fondés sur l'idée, qui est leur principe,
pensé dans la raison. Depuis lors, les étants, pour être admis
comme des étants, doivent répondre à la raison (comme le
disaient Socrate et Platon: Xôyov ôiôôvai, rationem reddere).16
C'est là le début de la domination de la raison. Et c'est également
le début du savoir, s'il est bien vrai, que le savoir consiste dans la
connaissance des choses à partir des principes pensés dans la
raison. Ce savoir est d'abord la connaissance des principes qui
fondent les étants comme tels, donc le savoir propre de la philosophie
et, partant, la connaissance de ce qu'/7 en est de ces étants, des

rapports multiples de ces étants, soit le savoir propre des sciences.
C'est donc bien l'étonnement qui, dans l'antiquité grecque, est
l'origine de la philosophie aussi bien que des sciences.



80 ÉTUDES DE LETTRES

S'il est bien vrai que l'étonnement était la motivation de la
philosophie à son origine, dans l'antiquité grecque, il ne l'est
pourtant plus dans les temps modernes, qui commencent, à

proprement parler, avec le cogito, soit la subjectivité consciente
d'elle-même, pensé par Descartes. Or, on trouvera ici également
une passion fondamentale de la philosophie, mais une passion
différente: 1e doute.11

Comment cela se fait-il? Pour le comprendre, il convient de
partir à nouveau de la question principale que pose la philosophie,

cette fois en tant que philosophie moderne. Cette question
n'est plus celle de la philosophie antique. Il s'agit là, certes, d'une
reprise qui, pourtant, est une transformation. Car, désormais, il
ne s'agit plus de connaître simplement le 8v fj ov ou, dans les

termes de la scolastique latine, le ens qua ens, l'étant en tant
qu'étant, mais il s'agit maintenant — pour rester dans cette
terminologie — de savoir le ens qua certum ens, c'est-à-dire l'étant en
tant qu'il est avec certitude un étant.18 II s'agit donc de connaître
maintenant l'être ou bien le principe des étants, qui fait qu'ils sont
avec certitude des étants — et qui doit donc être lui-même le plus
certain possible. C'est ainsi que Descartes, dans ses Méditations,
qu'il dit porter sur la «prima philosophia» — renouant par là
avec l'ontologie ancienne —, cherche un fondement («fundamen-
tum») qui soit certain et inébranlable («certum sit et inconcus-
sum»).19 Et Fichte — pour ne rappeler qu'un des meilleurs
représentants de la tradition cartésienne de l'idéalisme allemand —
cherche, dans sa Wissenschaftslehre (Doctrine de la Science) de
1794, les principes qui soient, comme le dit la préface, «unum-
stösslich» (inébranlables)20, et, avant tout, un premier principe
qui soit, comme le dit le premier paragraphe, «schlechthin
gewiss» (absolument certain).21 Il s'agit donc, à partir d'un
fondement absolument certain, d'assurer à la totalité des étants la
certitude de leur être; et il s'agit de s'assurer du monde entier en
l'établissant en fin de compte comme le système d'un savoir
absolument certain. Or, la certitude est — comme le suggère d'ailleurs
le terme même — toujours le résultat d'un acte de cerner qui
implique aussi bien une exclusion qu'une inclusion. Et ce qui est
exclu, dans le cas de la certitude moderne22, ce qui est mis à

l'écart, c'est, comme le dit Descartes au début de la première
méditation, tout ce qui est douteux, tout ce qui prête au moindre
doute, aussi minime soit-il.23

Ce qui, par contre, est inclus, ce qui est retenu explicitement,
de façon ferme et décidée, c'est uniquement ce dont on ne peut



LA MOTIVATION DE LA PHILOSOPHIE 81

point douter du tout. La certitude est donc cette manière d'être
des étants selon laquelle ils existent comme distincts de tout ce qui
prête au moindre doute, enclos, enserrés dans la certitude indubitable.

Mais posons-nous la question suivante: Quand donc a-t-on
la volonté de garantir aux étants, à tout ce qui est, cette sûreté
indubitable, de mettre à l'écart, de rejeter tout ce qui peut prêter
au moindre doute? C'est, manifestement, quand préalablement
on est profondément ébranlé par le doute même.24 Le doute serait
donc la passion motivant l'effort de la philosophie moderne. En
effet, il faut bien que toute l'existence de l'homme dans son
ouverture au monde soit déjà ébranlée par le doute pour qu'il
s'engage dans la volonté d'établir une certitude indubitable. Il
faut bien que tous les étants apparaissent sous l'aspect du douteux
pour qu'il s'engage à leur assurer la certitude de leur être. C'est
donc cet aspect du douteux, s'emparant de tous les étants, qui fait
surgir la question de la philosophie moderne, soit la question de
connaître le principe et le fondement qui garantissent aux étants la
certitude de leur être. C'est ainsi que, dans les temps modernes,
surgit la question de l'être.

Mais, demandons-nous, les étants, qu'ont-ils donc de si douteux

que, vis-à-vis d'eux, l'homme moderne soit ébranlé par le

doute profondément dans toute son existence? Pour y voir plus
clair, il convient de considérer ce qu'est, à proprement parler, le

douteux. Or, le douteux, le «dubium», est — comme le suggère le

terme même — ce qui, de deux choses, peut être les deux, c'est-
à-dire ce qui peut être ceci ou cela, ou même être ou ne pas être du
toutrLe douteux est donc ce qui est, en principe, placé dans la
possibilité du non-être. Ce non-être, il faut le prendre ici au sens
absolu. Car, dans le doute métaphysique, ce sont tous les étants,
sans aucune exception, qui apparaissent comme douteux. C'est la
possibilité d'un non-être absolu, la possibilité du néant, dans
laquelle se trouvent placés préalablement tous les étants, qui les

rend si douteux.25 L'homme moderne — qu'il l'avoue ou non —
est hanté par le néant, dans le gouffre duquel peuvent sombrer
tous les étants. C'est le choc du néant qui ébranle les étants, de

sorte qu'ils paraissent douteux. Et ces étants ébranlent l'homme,
de sorte qu'il subit le doute. Plongé dans le doute, il se reprend
pour arracher les étants au néant et leur assurer la certitude de
leur être. Cela ne peut se passer que dans un acte qui rejette
d'abord le néant pour fonder ensuite les étants sur un fondement
inébranlable. C'est ainsi que Leibniz vise d'abord le néant, quand
il pose la question bien connue:



82 ÉTUDES DE LETTRES

Pourquoi y a-t-il plutôt quelque chose que rien?26

Et c'est ainsi, qu'il exige, en riposte à ce néant, que les étants
soient fondés sur la «raison suffisante»27, donc sur un fondement
nécessaire, inébranlable. Et quand la métaphysique scolaire du
XVIIIe siècle prend, chez Christian Wolff en particulier, son
point de départ dans la définition de Vimpossible, pour ne se tourner

que dans un deuxième temps vers celle du possible, elle ne fait
elle aussi que rejeter le néant pour, à partir du possible, s'assurer
d'autant plus des étants.28 C'est donc bien la possibilité du néant
qui ébranle les étants, de sorte que l'homme, ébranlé par le doute,
pose la question visant à connaître le principe qui assure aux
étants la certitude de leur être.

Or le principe ainsi recherché ne peut être que quelque chose
qui est certain au plus haut degré. Il doit donc être, pour reprendre

la formule de Descartes, un «fundamentum inconcussum»,
un fondement qui ne peut pas être ébranlé du tout par le doute, et
cela parce qu'il s'est toujours soustrait à lui, parce qu'il l'a
toujours précédé. Un tel fondement est la subjectivité qui, immédiatement

consciente d'elle-même, a, par sa propre activité (de douter),

toujours réfuté le doute qui, finalement, l'assaillait elle-
même.29 Le fondement inébranlable, c'est la subjectivité et ses
modes de penser, qui sont ce en quoi se sont transformées les
anciennes idées. C'est donc à partir des concepts de la subjectivité
qu'il faut désormais assurer à la totalité des autres étants la certitude

de leur être. La subjectivité doit se référer à ceux-ci au
moyen de ses propres concepts, de telle sorte qu'ils n'existent
désormais que comme ses propres objets, conçus et saisis par ces

concepts. C'est dans les systèmes de la subjectivité absolue, celui
de Hegel en particulier, que cette tâche est en principe achevée.30
Désormais, le monde entier existe en son fond comme le système
assuré de la subjectivité absolue. Il existe dans la certitude absolue
de son être. Le doute métaphysique s'éteint. La philosophie, du
moins dans sa forme traditionnelle, se termine. Comme
conséquence se produit le mécanisme d'échange que nous avons
esquissé: le savoir se déplace de la philosophie pour résider désormais

entièrement dans les sciences modernes, exactes, techniques.
Et celles-ci, en lieu et place de la philosophie et par un calcul
absolu, s'assurent du monde entier comme réseau fonctionnel
d'énergie.

La question se pose de savoir si, dans une telle situation, la
philosophie doit rester muette ou si, une nouvelle fois, il ne pour-



LA MOTIVATION DE LA PHILOSOPHIE 83

rait pas surgir une passion fondamentale qui, en tant que motivation,

pourrait susciter encore une pensée essentielle, différente de
celle de la philosophie traditionnelle? Pour la découvrir, il
convient de jeter un coup d'œil sur le monde actuel. Ce monde est
régi — comme nous venons de le mentionner, par les sciences
modernes, exactes, techniques. Et celles-ci, par un calcul universel,

s'assurent de plus en plus des réserves d'énergies en transformant

progressivement le globe et l'espace dans un réseau
fonctionnel d'énergie. Or, ce qui existe dans un tel réseau d'énergie
disponible, ne peut plus exister, comme dans l'antiquité grecque,
en tant que phénomène constant, brillant dans sa propre essence,
ni même, comme dans les temps modernes, en tant qu'objet
assuré de la subjectivité. Ce qui existe aujourd'hui dans ce réseau
fonctionnel d'énergie disponible n'existe que comme quelque
chose qui doit être toujours à disposition pour remplir n'importe
où et n'importe quand une certaine fonction qui, par ailleurs, ne
vise jamais qu'à assurer et à pousser en avant d'autres fonctions
dans ce réseau multifonctionnel de fonds disponibles.31 La
manière d'être des étants consiste désormais à être prêt, à être à

disposition pour une certaine fonction... Mais si les étants n'existent

désormais qu'en fonction d'une autre fonction, et pour rien
d'autre, ils n'existent que comme destinés préalablement à être
utilisés, usés dans la fonction requise, de telle sorte que tout ce qui
est est déjà accordé préalablement à l'usure, à la consommation, à
la disparition, à l'annihilation. C'est ainsi que, dans le monde
actuel, tout ce qui est est déterminé par un processus de disparition,

de dépérissement incessants. Ce processus de dépérissement
se cache dans un processus inverse: le processus d'une efficacité
toujours croissante qui, en surpassant toujours ses propres fins,
se surpasse toujours elle-même, de telle sorte que ce processus est
sans fin. C'est cet aspect du monde actuel que Nietzsche a mis en
lumière sous le nom de nihilisme. Dans un de ses poèmes tardifs,
les «Dithyrambes de Dionysos», Nietzsche caractérise le processus

de consommation et de dépérissement incessants, caché dans
celui d'une efficacité toujours croissante — processus qui ronge la
substance des choses —, par cette image effrayante:

Le désert croît; malheur à qui recèle des déserts;
Pierre contre pierre crisse, le désert avale et dévore.
La monstrueuse mort jette un regard brun de braise
et mâche, — sa vie est mâchement.32



84 ÉTUDES DE LETTRES

Mais, si le processus de l'efficacité croissante recèle en lui-même
le processus qui ronge les choses en leur substance, l'homme est
alors situé dans un monde où rien ne subsiste, où tout s'en va, où
tout disparaît sans cesse. Ainsi, les étants, disparaissant sans
cesse, ne peuvent plus lui servir d'appui. L'homme, au milieu des
étants, est placé devant le néant. Mais, ici, le néant n'est plus le
néant hors des étants, tel le néant éprouvé dans le doute, qui pouvait

être apprivoisé et maîtrisé par les systèmes de la certitude
absolue. Le néant s'est maintenant immiscé au cœur même des
étants, alors qu'ils sont rongés, consommés, annihilés sans cesse
dans l'efficacité croissante. Au milieu des étants, l'homme actuel
est placé sans issue devant le néant. Et ce néant, auquel l'homme
ne peut plus échapper, nous dirons qu'il est éprouvé dans
Yangoisse L'angoisse est la passion fondamentale de l'époque
technique et industrielle. Et l'angoisse, ainsi comprise, n'est pas
seulement, ni même essentiellement, l'angoisse que l'on pourrait
ressentir aujourd'hui face à la possibilité d'une catastrophe
atomique ou écologique par exemple. Car de telles catastrophes, si
elles avaient lieu, ne feraient jamais qu'accomplir sur le plan des
faits ce qui régit déjà préalablement le monde actuel sur le plan de
l'essence, à savoir l'annihilation de la substance des choses par la
consommation incessante cachée dans l'efficacité croissante.

Or, étant donné qu'à chaque époque une certaine passion est

toujours ce qui motive la philosophie dans l'établissement de sa
pensée rectrice, on comprend qu'aujourd'hui la question puisse se

poser de savoir si l'angoisse ne pourrait pas être à son tour une
telle passion, susceptible de motiver, à l'époque technique et
industrielle, une telle pensée. Mais quelle serait alors cette pensée,
s'il est bien vrai que la philosophie occidentale a pu être, en son
fondement et depuis son origine chez les Grecs, une ontologie?
Serait-il donc possible que, dans l'angoisse, l'être se montre à

nouveau en quelque manière — l'être de ce qui est? Et quelle
serait alors la question de l'être à l'époque technique et
industrielle?

C'est à cette question que M. Heidegger a apporté une réponse
dans sa leçon inaugurale de 1929 intitulée «Qu'est-ce que la
métaphysique?»34. La réponse est la suivante: L'homme est placé
dans l'angoisse devant les étants, qui glissent dans l'absence. Et
c'est dans cette annihilation des étants que le néant lui-même
obsède l'homme et l'angoisse. Mais c'est aussi précisément dans
ce glissement des étants et à travers ce néant, angoissant, que se

montre à l'homme le fait irréductible que tous ces étants — ainsi



LA MOTIVATION DE LA PHILOSOPHIE 85

que lui-même — sont. C'est ainsi qu'est donné l'être qui n'est,
certes, d'abord rien d'autre que cet être purement factuel des
étants glissant dans l'absence.35

Mais de quelle manière est-il alors donné? Non pas — comme
dans la pensée traditionnelle de la philosophie occidentale — en
tant que cette détermination des étants qui est leur principe —
principe qui fait, qui garantit qu'ils sont des étants, de telle sorte
qu'ils deviennent calculables; loin d'être ce principe, visant la
prise et la possession des étants, s'identifiant ainsi aux étants,
l'être se donne maintenant comme cette détermination des étants
qui, parce que dévoilé dans le glissement des étants, reste différent
d'eux. Dans le glissement des étants, angoissant l'homme, l'être
se dévoile comme étant autre que les étants. Or, en ce qui
concerne maintenant la pensée philosophique de l'être, cela laisse
entendre que l'être serait à penser désormais comme étant précisément

différent des étants. Voilà qui serait évidemment une nouvelle

pensée de l'être, différente de la pensée traditionnelle de la
philosophie occidentale. Et quel serait donc le sens de cette
nouvelle pensée? Ce serait celui-ci: l'être se manifeste comme étant
différent des étants, mais il reste tout aussi bien la détermination
de ceux-ci. Ainsi, l'être se donne aux étants, de telle sorte qu'ils
sont, mais tout en restant différent d'eux. Cela signifierait alors
que l'être, dans cette pensée, ne prendrait plus possession des
étants mais, en se retirant d'eux, les laisserait libres d'être présents
dans leur propre essence.36 C'est ainsi qu'à l'époque actuelle,
technique et industrielle, s'annonce, avec cette nouvelle pensée de
l'être, la possibilité d'un nouveau rapport aux étants. Ce ne serait
plus un rapport de calcul et de domination, mais un rapport qui,
sur le fond de l'angoisse et dans l'abandon de toute volonté de
possession, réaliserait une espèce d'amour renonçant pour ce qui
est. Cette nouvelle pensée et cette nouvelle passion sont déjà, en
quelque sorte, en germe dans l'achèvement de la pensée traditionnelle.

Rappelons, en guise de conclusion, la pensée la plus haute
du Schelling tardif, dans son écrit sur la liberté de 1809:

Mais au-dessus de l'esprit se trouve [...] le bien-faire, libre de

tout, et qui pourtant se répand et agit en tout, de part en part,
en un mot l'amour, qui est tout en tout.37

Ingeborg SCHÜSSLER.



86 ÉTUDES DE LETTRES

NOTES

1 Cf. par exemple Aristote, Métaphysique, VI, 1, 1025b 3 - 18. Le rapport
entre la philosophie et les sciences est l'objet de deux livres de l'auteur du présent
article: Philosophie und Wissenschaftspositivismus, Die mathematischen
Grundsätze in Kants Kritik der reinen Vernunft und die Verselbständigung der
Wissenschaften, Frankfurt a.M., Klostermann, 1979 et Aristoteles, Philosophie
und Wissenschaft, Das Problem der Verselbständigung der Wissenschaften,
Frankfurt a.M., Klostermann, 1982.

2 Martin Heidegger a mis en lumière que la domination des sciences dans le
monde actuel est une possibilité extrême de la philosophie traditionnelle, c'est-
à-dire de la métaphysique elle-même. Cf. par exemple «Das Ende der Philosophie

und die Aufgabe des Denkens», dans Zur Sache des Denkens, Tübingen,
Niemeyer, 1969, pp. 61-80, en particulier pp. 63-65.

3 Platon, Sophiste, 244a.
4 Aristote, Métaphysique, VII, 1, 1028b 4.
5 Ibid., 1003" 21-22.
6 E. Kant, Critique de la raison pure, A 845/B 873.

7G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Meiner, PhB 57, Hamburg,
1975, t. II, p. 504.

8 F. Nietzsche, Werke, kritische Gesamtausgabe hrsg. von Giorgio Colli
und Mozzino Montinari, VIII/3, Berlin/New York, De Gruyter, 1972, 14 [80],
p. 52: «[...] Das innerste Wesen des Seins [ist] Wille zur Macht [...]» (fragment
tardif).

9 Platon, Théétète, 155d.
10 Aristote, Métaphysique, I, 2, 982b 12-13.
11 M. Heidegger, «Piatons Lehre von der Wahrheit», dans Gesamtausgabe,

I. Abteilung, Band 9, pp. 203-238, en particulier pp. 224-229, «Vom Wesen und
Begriff der cpémç», ibid., pp. 239-301, en particulier pp. 261-275 et Sein und
Zeit, Tübingen, Niemeyer, 1927, p. 28.

12 Platon, Philèbe, 23c-27c. Aristote parle plutôt de àôpiotov (Métaphysique,

I, 8, 989b 18; Métaphysique, IV, 5, 1010a 1-4). Plotin, Enneades, I, 8

(Ilepi toc tlva xai jtodev xà y.az.à) 3, 12-20; 6, 41-44.
13 Cf. M. Heidegger, «Piatons Lehre von der Wahrheit», cit. supra, note

II, pp. 225 et 228.



LA MOTIVATION DE LA PHILOSOPHIE 87

14 Aristote, par exemple Categoriae, 5, 11-19; Métaphysique, VII, 6, 1031a
28 - 1031" 18.

15 Plotin, par exemple Enneades, V, 9 (IIeqI toû voO xcù xwv Iôewv xal toû
ovtoç), 8, 1-22.

16 Platon, par exemple Théétète, 202e 3.
17 La différence entre la passion fondamentale de la philosophie dans l'antiquité

grecque et de celle de l'Europe moderne a été mise en relief par Martin
Heidegger, Was ist das — die Philosophie?, Pfullingen, Neske, 1956, pp. 26-27.

18 Ibid., p. 27.
19 R. Descartes, Meditationes de Prima Philosophia. Méditations métaphysiques,

texte latin et traduction du Duc de Luynes, Paris, J. Vrin, 1953. Méd. I,
p. 18: «fundamenta»; Méd. II, p. 25: «certum [...] et inconcussum».

20 J.G. Fichte, Grundlage der Gesamten Wissenschaftslehre 1794/5, Vorrede

I, 89.
21 Ibid., 1. Erster, schlechthin unbedingter Grundsatz I, 93.
22 Sur la différence entre la «certitudo» de la scolastique médiévale et la

certitude moderne, cf. M. Heidegger, op. cit. supra, note 17, p. 27.
23 R. Descartes, op. cit. supra, note 19, méd. I, pp. 18 et 25.
24 Ibid., méd. I, pp. 18 et 22 et méd. II, p. 24.
25 Ibid., méd. I, p. 23 et méd. II, p. 25.
26 G. W. Leibniz, Principes de la nature et de la grâce fondés en raison, 7.
27 Ibid.
28 C. Wolff, Philosophia prima sive Ontologia. Methodo scientifica per-

tracta qua Omnis Cognitionis Humanae Principiae continentur, Frankfurt/
Leipzig, 1736, Sectio II, caput I «De Possibile et Impossibile», §§ 79, 85, 101,
102.

29 R. Descartes, op. cit. supra, note 19, méd. II, p. 25.

30 Le concept de la subjectivité absolue se trouve par exemple dans G. W.F.
Hegel, Enzyklopädie der Philosophischen Wissenschaften, 1830, §§ 19-23.

31 Cf. M. Heidegger, «Die Frage nach der Technik», dans Vorträge und
Aufsätze, I, Pfullingen, Nesk, 1954, pp. 5-36, en particulier p. 16. Traduction
française par A. Préau, «La question de la technique», dans Essais et
Conférences, Paris, Gallimard, 1958, pp. 9-48, en particulier p. 23.

32 F. Nietzsche, «Dionysosdithyramben, Die Wüste wächst, weh' dem, der
Wüsten birgt», dans Werke, kritische Gesamtausgabe hrsg. von G. Colli und
M. Montinari, VI/3, Berlin/New York, De Gruyter, 1969, pp. 380-385, en
particulier p. 385. Traduction française par l'auteur.

33 Cf. M. Heidegger, Sein und Zeit, cit. supra, note 11, § 40: «Die Grund-
befindlichkeit der Angst als eine ausgezeichnete Erschlossenheit des Daseins»,
pp. 244-253, en particulier pp. 247-248. Traduction française par Rudolf Boehm
et Alphonse de Waehlens, L'Être et le Temps, Paris, Gallimard, 1964, § 40,
pp. 226-233, en particulier pp. 228-229. Voir aussi, du même, «Was ist Metaphysik?»

(Öffentliche Antrittsvorlesung, 1929), dans Gesamtausgabe, I. Abteilung,
Band 9, Wegmarken, pp. 103-122, en particulier pp. 111-112. Traduction française

par Henry Corbin dans M. Heidegger, Questions I, Paris, Gallimard, 1968,
pp. 47-84, en particulier pp. 58-59.



88 ÉTUDES DE LETTRES

34 Cf. note précédente.
35 Ibid. Texte allemand: pp. 114-115; traduction française: pp. 62-63.
36 Le sens de la nouvelle pensée de l'être chez Martin Heidegger a été mis en

relief récemment par K.H. Volkmann-Schluck, «Der Mensch und sein Geschick
(Der Grundgedanke Martin Heideggers)», dans Das Denken am Ende der
Philosophie, in memoriam Dusan Pirjevec, éd. par Mihailo Djuric et Ivan Urbancic,
Ljubljana, 1982, pp. 11-16, en particulier pp. 12-13.

37 F.W.J. Schelling, Philosophische Untersuchungen über das Wesen der
menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände, 1809
(Sämtliche Werke / hrsg. von K. Schelling, Stuttgart, 1860, Bd VII, p. 408).
Traduction française: Recherches sur la liberté humaine, introd., trad, et notes par
Marc Richir, Paris, Payot, 1977, p. 156 (la traduction a été revue par l'auteur).

L'auteur remercie MM. Christophe Calame et Alexandre Schild pour leurs
judicieuses remarques concernant les questions de langue.

I. S.


	La motivation de la philosophie : étonnement - doute - angoisse

