
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1984)

Heft: 1

Artikel: Les intellectuels et le pouvoir au moyen âge : réflexions sur l'imaginaire
social

Autor: Paravicini Bagliani, Agostino

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR
AU MOYEN ÂGE

Réflexions sur l'imaginaire social

L'histoire des intellectuels au Moyen Age peut être retracée à l'aide de
nombreux documents et de différentes méthodes d'analyse. Peu de sources permettent

pourtant de saisir comment les intellectuels se sont «pensés» à partir du
moment où ils ont joué un rôle particulier au sein de la société (XIc-XIIe siècles).

Les textes qui ont trait à l'imaginaire social élaborent, surtout à partir de
l'An Mil, des schémas de la répartition sociale sur la base d'une trifonctionnalité
qui conduira à la théorie des «trois états». En suivant les différentes phases de
l'irruption des valeurs intellectuelles dans ces schémas, nous pouvons mieux
définir la position sociale — dominante — qui a été attribuée aux intellectuels et,
partant, mieux comprendre les rapports — potentiellement conflictuels — qui
s'instaurent entre cette nouvelle figure sociale et la première des trois fonctions
de l'imaginaire social: celle du sacré.

Au déclin du Moyen Age, la position des intellectuels se présente de façon
complexe. D'une part, la corporation universitaire fournit un «espace» au sein
duquel un concept comme l'autonomie de la science (étranger en tant que tel au
Moyen Age) a pu germer et se développer. D'autre part, l'aspiration consciente à
l'immortalité des productions intellectuelles place les intellectuels, à plus ou
moins grande échéance, sur une trajectoire laïcisante.

Au sein du débat historiographique actuel, le thème des
intellectuels occupe une place importante.1 Il est vrai que l'actualité
politique, dans bien des pays du globe, nous rappelle presque
quotidiennement la fragilité des acquisitions historiques somme
toute assez récentes que sont la liberté et l'autonomie des intellectuels.

Par ailleurs, les historiens semblent prendre de plus en plus
conscience du fait qu'une réflexion historique générale ne peut
éluder le problème des rapports entre intellectuels et pouvoir,
surtout lorsque ce terme d'intellectuel est pris dans son acception
large, englobant, outre les institutions et les groupes sociaux, les

Leçon inaugurale donnée le 26 mai 1983 à l'Université de Lausanne.



22 ÉTUDES DE LETTRES

schémas de conduite qui influencent et déterminent le fonctionnement

d'une société.2
Les historiens des sociétés occidentales à l'époque médiévale

n'ont pas été absents d'un débat aussi central. Grâce aux études
de médiévistes comme Jacques Le Goff3 pour la France, Alexander

Murray4 pour l'Angleterre, Peter Classen5 pour l'Allemagne,
Giovanni Tabacco6 et Claudio Leonardi7 pour l'Italie, nous
savons mieux aujourd'hui que le Moyen Age a façonné de
manière originale et décisive la figure sociale de l'intellectuel
moderne, encore que le Moyen Age lui-même n'ait pas connu le
mot que nous sommes habitués à utiliser pour désigner des
hommes de culture ayant une charge particulière, spécifique, au
sein de la société.

S'il est bien évident que des fonctions de type intellectuel ont
existé au sein de la répartition sociale de nos sociétés occidentales
avant qu'un nouveau terme vienne délimiter et fixer la réalité de
cette figure sociale, il est bon de rappeler qu'au Moyen Age le mot
intellectualis est un adjectif et que son usage ne concerne que le
domaine philosophique et théologique, et non le domaine social.
En fait, il faut attendre le milieu du XIXe siècle pour voir s'imposer

ce terme dans le langage social en tant que substantif — pour
la première fois, semble-t-il, dans les milieux de l'intelligentsia
russe.8

Le thème des rapports entre les intellectuels et le pouvoir au
Moyen Age est trop vaste pour que je puisse l'aborder ici dans
tous ses aspects. Aussi je me fixerai des limites précises.

Chronologiques tout d'abord. Je me tournerai surtout vers les

XIIe et XIIIe siècles, c'est-à-dire vers la période qui marque la
rupture la plus sensible dans la longue histoire des intellectuels au
Moyen Age; une période qui coïncide — et ce n'est certes pas un
hasard — avec la naissance des universités : une nouvelle structure
d'enseignement supérieur, depuis lors au centre de l'activité
intellectuelle occidentale, mais aussi un espace juridique nouveau,
dont l'existence même était de nature à modifier en profondeur
les rapports entre intellectuels et pouvoir, ne serait-ce que parce
qu'il portait en son sein les germes capables de se transformer en
un nouveau pouvoir.9

Limites thématiques, ensuite. Pour aller rapidement au cœur
du problème, et en écartant d'autres méthodes d'analyse, plus
lentes, comme la prosopographie, j'interrogerai surtout des textes
ayant trait à l'imaginaire social. Je me demanderai surtout si, et



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 23

dans quelle mesure, l'émergence des nouvelles structures intellectuelles

du XIIe siècle a influencé les définitions de l'imaginaire
social, définitions auxquelles les médiévistes ont consacré
d'importantes études10 à partir des théories duméziliennes sur la
trifonctionnalité des sociétés indo-européennes11.

Quelle place occupe l'activité intellectuelle dans les définitions
médiévales des répartitions sociales? Et surtout que nous disent
ces dernières sur les rapports existant entre intellectuels et
pouvoir?

Si, entre l'antiquité chrétienne12 et le début du Moyen Age13,
les figures de l'imaginaire social élaborées par les élites dominantes

furent relativement nombreuses, autour de l'An Mil se mit en
place une figure ternaire destinée à une très longue histoire.

Les origines de cette figure ternaire sont aujourd'hui trop
connues pour que nous devions les retracer ici. Rappelons simplement

que cette formule fait surface plus ou moins explicitement
dans des textes de l'extrême fin du Xe et du début du XIe siècle
(gloses à la traduction du De consolatione philosophiae de Boèce

par le roi Alfred le Grand, autour de 893-901 ; Miracles de saint
Bertin, rédigés peu après 900; Rathier de Vérone, vers 936) et se

trouve presque à l'état pur dans VApologeticus d'Abbon de
Fleury (en 993)14 et dans deux sermons du moine anglais Aelfric
(environ 1005/1006) et de l'archevêque d'York Wulfstan (entre
1005/1006 et 1023)15. Les formulations les plus célèbres sont certes

celles de deux évêques capétiens, descendants de la très haute
noblesse carolingienne et plus particulièrement lorraine.

Le premier, Adalbéron, neveu de l'archevêque de Reims du
même nom et cousin germain des ducs de Lorraine, chancelier du
roi Lothaire (954-986), évêque de Laon depuis 977, dans un
poème adressé au roi Robert que l'on peut faire remonter aux
années 1025-1027, période charnière pour la royauté capétienne16,
résume ainsi la réalité sociale de son temps :

Triplex ergo Dei domus est quae creditur una.
Nunc orant, alii pugnant aliique laborant.
Quae tria sunt simul et scissuram non patiuntur:
Vnius offitio sic stant operata duorum,
Alternis uicibus cunctis solamina prebent.
Est igitur simplex talis connexio triplex.17

La maison de Dieu est donc triple, elle qui semble une.
Ici-bas, les uns prient, d'autres combattent et d'autres

[travaillent.



24 ÉTUDES DE LETTRES

Ces trois sont ensemble et ne se séparent pas:
Aussi l'ouvrage de deux repose-t-il sur l'office d'un seul,
Chacun à son tour apporte à tous le soulagement.
Elle est donc simple cette triple liaison.

Le deuxième, Gérard, évêque de Cambrai de 1012 à 1051, cousin

germain de la mère d'Adalbéron, membre influent de l'entourage

de l'empereur Henri II, dont il avait été le chapelain, aurait
prononcé une phrase analogue lors d'un de ses discours:

Depuis l'origine, le genre humain est divisé en trois, entre les

gens de prières (oratores), les cultivateurs (agricultores) et les

gens de guerre (pugnatores): [...] chacun est l'objet de part et
d'autre d'un soin réciproque.18

Cette figure ternaire, composée donc d'oratores, de bellatores
et de laboratores, essayait de combiner les deux données
fondamentales de l'organisation sociale du haut Moyen Age: hiérarchie
et solidarité. Elle plaçait, comme l'a rappelé Georges Duby dans
un ouvrage remarqué19, deux ordres au-dessus du troisième. En
outre, cette superposition de ceux qui prient (les oratores: le pouvoir

spirituel) et de ceux qui combattent (les bellatores: le pouvoir
féodal, le pouvoir civil) à ceux qui travaillent (les laboratores: le

peuple) n'était que le prolongement d'une figure binaire beaucoup

plus ancienne qui avait été élaborée au départ par des gens
d'Eglise, pour lesquels la société chrétienne se trouvait divisée en
deux: d'un côté le clergé, de l'autre le peuple.

A cette structure fondamentale, qui était considérée de droit
divin, venait s'ajouter et se superposer à son tour une autre figure
binaire qui concernait exclusivement les dirigeants de la société,
qu'ils fussent chefs d'Eglise ou chefs du peuple; dans cette figure
binaire les détenteurs du pouvoir — ecclésial et civil — se
trouvaient en face du peuple: les dirigeants (pre-lati) face au peuple
(sub-diti).20

Cette deuxième figure binaire avait été formulée par le pape
Gélase Ier vers l'extrême fin du Ve siècle. Elle constituait le fondement

de la célèbre doctrine politique des deux pouvoirs:

Ce qui principalement régit le monde est double, l'autorité
sacrée des pontifes et la puissance royale.21

Formule que Charlemagne reprendra à son compte, dans les

termes mêmes employés par le pape Zacharie s'adressant à Pépin
le Bref:



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 25

Aux princes, aux hommes du siècle et aux guerriers (bellatores)
revient le soin de prendre garde à l'astuce des ennemis et de
défendre le pays; aux évêques, aux prêtres et aux serviteurs de
Dieu, il appartient d'agir par les conseils salutaires et par les
prières — afin que, grâce à Dieu, nous priant (orantibus), ceux-
là combattant (bellantibus), le pays demeure sauf.22

En ce qui concerne les fondements théoriques du pouvoir, la
binarité avait été l'image dominante au haut Moyen Age, du
Ve siècle à l'An Mil, époque où émerge une nouvelle formule de
l'imaginaire social, riche d'un élément nouveau, qui était resté
silencieux pendant un demi-millénaire: une formule trifonction-
nelle qui était peut-être plus apte à décrire un monde en pleine
mutation.23

Or, quelle place occupent les intellectuels à l'intérieur de ce
schéma trifonctionnel?

Aucune, si nous nous référons au rôle social de l'homme de
culture. Même la fonction intellectuelle dans son acception la plus
stricte n'est pas considérée dans ces figures binaires ou ternaires
de la société médiévale. Et ce n'est certes pas un hasard.

Aucune place ne pouvait lui être réservée. L'intellectuel du
haut Moyen Age, comme vient de le souligner Claudio
Leonardi24, se comprend à l'intérieur d'une société à forte dominante

ecclésiale, dans laquelle rationalité et fonction sociale de
l'intellectuel se confondent avec son objectif premier qui est celui
de produire des «normes» à partir de l'exégèse, de l'interprétation
des Ecritures. Bien sûr, l'école existe au haut Moyen Age, comme
existent aussi le maître, le penseur, l'intellectuel; mais leur action
et leurs instruments d'élaboration critique sont hautement finalisés:

les artes liberales, le trivium et le quadrivium sont l'instrument

de la réception et de la transmission de la «norme» que
constituent la Bible, les Pères de l'Eglise et les autres auctoritates.
Chez un Isidore de Séville ou un Bède le Vénérable, le cosmos est
étudié, analysé, pensé non pas par rapport à sa justification
sociale, mais par rapport à sa finalité spirituelle, surnaturelle, qui
seule peut fournir la clef de lecture de l'histoire et de la société.
Les droits et les fonctions de la raison — et partant du rôle de
l'intellectuel — doivent être considérés à l'intérieur de cette vision
unitaire, spirituelle et intellectuelle à la fois, une vision unitaire,
globale, qui ne pouvait pas conduire à une prise de conscience de
l'intellectuel comme figure sociale particulière, autonome,
distincte. Il faut le souligner: les intellectuels du haut Moyen Age ne
se sont pas «pensés» comme tels.



26 ÉTUDES DE LETTRES

Il est vrai qu'avec la «Renaissance carolingienne»25, l'action
d'Alcuin et la réforme scolaire de Charlemagne, les choses
commencent à bouger. Le magister est placé beaucoup plus que dans
le passé au centre de la vie sociale. La figure de l'intellectuel se
précise. De nouveaux éléments, destinés à une très longue
histoire, font timidement surface: volonté de spécialisation, désir
d'autonomie, tendance à la corporation.26

Mais Alcuin, abbé de Saint-Martin-de-Tours ainsi que conseiller

culturel de Charlemagne, transmet des techniques de connaissance

en même temps qu'une vision globale et unitaire du savoir
et de la vie.27

En fait, c'est seulement à partir du moment où cette vision
globale est mise en discussion par la raison que l'on peut voir
émerger une nouvelle figure de l'intellectuel. Les traits distinctifs
de l'intellectuel — spécialisation, autonomie, corporation —
acquièrent une force et une charge nouvelles: c'est dans ce sens, et
dans ce sens surtout, qu'Abélard peut être considéré comme «le
premier intellectuel du Moyen Age», selon la formule de Jacques
Le Goff.

L'emploi de la raison et des instruments critiques qui la
soutiennent — c'est-à-dire la dialectique et la logique, ces nouvelles
structures mentales et pédagogiques qui se mettent en place dans
l'Occident médiéval au cours du XIIe siècle, tant à Paris dans le
domaine de la philosophie qu'à Bologne dans le domaine du droit
— auront des répercussions importantes sur la nouvelle figure de
l'intellectuel occidental.28

Les contemporains en sont pleinement conscients. A propos
de la phrase de saint Paul «Car le Seigneur, c'est l'Esprit, et où est
l'Esprit du Seigneur, là est la liberté» (2 Cor. 3, 17), un élève
d'Abélard utilise des concepts nouveaux, audacieux, qui font
pressentir que les changements sont radicaux et que l'aventure de

l'esprit déclenchée par Abélard et son école est irréversible.
Ce commentateur explique en effet que cette phrase signifie

que l'esprit est libre sans qu'il y ait obstacle pour la
compréhension. Nous possédons cette liberté dans notre prédication:
nous croyons, en effet, ce que croyaient nos prédécesseurs,
mais dans notre compréhension, dans notre travail critique,
nous nous en éloignons parce que nous pouvons tout interpréter

de la façon la plus minutieuse29.

Le mouvement est lancé. Des mots comme «libertas intelligen-
tiae», «libéré intelligere» sont lâchés. Certes, ces termes n'ont pas



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 27

le même sens que nous leur donnons. Ils sont strictement réservés
à l'étude «critique» des textes, ce qui constitue l'essence des
nouvelles universités médiévales. Il n'y a au départ aucune contestation

de type social ou politique derrière ces aspirations, du moins
pas explicitement. Abélard n'est pas un intellectuel de la contestation

ou de l'anarchie. Mais la primauté de la raison constituait
déjà pour l'époque une gageure politique. Bernard de Clairvaux,
le grand rival et accusateur public d'Abélard ne s'y était du reste
pas trompé. Le fond du conflit que Bernard mène sans répit,
jusqu'à la condamnation d'Abélard, touche au rôle qui doit être
accordé à la raison. Bernard ne pouvait accepter qu'on opposât à
la foi chrétienne les valeurs de sa propre raison. Il ne le cache du
reste pas. Son accusation va au cœur du problème. «Abélard,
dira-t-il, pendant qu'il se prépare à rendre raison de tout, même
de ce qui est au-dessus de la raison, s'oppose et à la raison et à la
foi.»30

Quelques générations plus tard, pour un homme de science de
la valeur de Michel Scot, le célèbre traducteur d'Aristote et
l'astronome de Frédéric II Hohenstaufen, le problème semblait
résolu. Michel Scot, lui-même homme d'église, pouvait affirmer:

Quatre sont les éléments qui font un homme sage: l'intelligence
de la raison, l'application, l'expérience du savoir et une très
bonne mémoire. La science est la noble possession de l'intellect,

ou un état acquis par la contemplation de la puissance
intelligible.31

Un siècle avant, un contemporain de Bernard de Clairvaux,
Honorius Augustodunensis, déclarait: «Ce n'est pas la force de la
discipline philosophique ou l'éloquence des arts libéraux qui fait
un homme sage.» La sagesse, c'est l'amour de Dieu et l'obéissance

à ses commandements, ajoutait-il encore.32
En un siècle — et quel siècle! — le binôme «sagesse-foi» était

substitué — ou, pour être plus précis, pouvait commencer à être
substitué — par celui de «sagesse-raison».33

Les réflexions de Michel Scot sur le rôle social de l'intellectuel
doivent retenir encore notre attention. Dans un autre passage de
l'introduction à son grand traité sur l'astrologie, encore inédit,
Michel Scot opère, dans la représentation de la hiérarchie sociale,
un changement de structure dont l'importance doit être soulignée
ici.34



28 ÉTUDES DE LETTRES

En se référant à l'un des ouvrages qui a le plus marqué le

symbolisme social du Moyen Age — la Hiérarchie céleste du
Pseudo-Denys35, qui plaçait toute personne dans l'au-delà à
l'intérieur d'une hiérarchie supranaturelle, Michel Scot se permet
d'intervertir la succession des trois premiers ordres, ceux des
Séraphins, des Chérubins et des Trônes. Les Séraphins, l'ordre de
ceux qui aiment Dieu, passent au deuxième rang. La première
place est occupée par l'ordre des Chérubins, dont font partie les

savants, les sapientes. Les détenteurs du pouvoir spirituel (les pre-
lati) sont placés seulement en troisième place, dans l'ordre des
Trônes.36 Ce changement de structure est important.37 Le détenteur

du savoir placé dans un ordre de la hiérarchie céleste supérieur

à celui du pouvoir spirituel! Le fait est qu'en un siècle —
entre le début du XIIe siècle et le début du XIIIe siècle, le savoir et
l'acquisition du savoir étaient devenus des valeurs propres,
distinctes, autonomes. Les intellectuels commencent à se «penser»
comme tels.

Dans les années 1100, l'imaginaire social était encore celui que
nous avons vu émerger dans les affirmations d'Adalbéron de
Laon et de Gérard de Cambrai, affirmations qui ne faisaient
aucune place à l'activité intellectuelle en tant que telle. Un siècle
plus tard, un grand maître de Paris, futur archevêque de Cantor-
béry et grand rival politique du roi d'Angleterre — Etienne Lang-
ton — décrit la société à l'image traditionnelle du corps. Lui aussi
intervient dans la structure, et d'une façon bien visible. Pour
Etienne Langton, les membres les plus nobles, les meilleurs, sont
l'œil et le cœur. Ils représentent les clercs et les docteurs (docto-
res).3S La main droite, qui tient l'épée, symbolise les puissants,
c'est-à-dire la deuxième fonction dans la tripartition sociale bien
connue; la plante des pieds symbolise «les plus petits qui travaillent

et peinent (laborant) sur la terre pour fournir la nourriture
corporelle à ceux qui sont au sommet, c'est-à-dire aux grands
(maiores), afin que ceux-ci leur procurent la nourriture de
l'esprit»39.

On l'aura remarqué: une nouvelle figure, portée par un terme
d'une signification nouvelle — doctor — fait irruption dans
l'imaginaire social. Les détenteurs du savoir, les intellectuels des
nouvelles universités médiévales, se placent de façon explicite à
l'intérieur de la première fonction, celle du pouvoir spirituel. Leur
pouvoir n'est du reste pas mince, puisque c'est d'eux, c'est des
doctores et des magistri que les clercs reçoivent le savoir nécessaire

pour leur fonction pastorale et ecclésiale.



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 29

Cette émergence du doctor à côté du clerc est, à plusieurs
niveaux, de type conflictuel. Cette conflictualité potentielle
concerne la structure entière, c'est-à-dire les trois ordres dont se compose

l'image trifonctionnelle de la répartition sociale. Tout
d'abord c'est le clerc illettré, non pourvu du nouveau savoir
intellectuel et professionnel qui fera problème. Le clerc illettré40 est
rejeté dans un rôle marginal.

Dans sa Summa41, Henri de Gand, l'un des grands maîtres
parisiens de la fin du XIIIe siècle, ira jusqu'à se demander avec
étonnement pourquoi le Christ avait choisi comme apôtres des
hommes non savants, incultes. Henri de Gand admet avoir de très
grandes difficultés à trouver une réponse. C'est un mystère, dit-il.
La seule explication qu'il avance: les circonstances spéciales de
l'époque historique à laquelle vécut le Christ. Mais, ajoute-t-il,
maintenant les circonstances sont interverties, et les savants seuls
devraient être appelés à guider le peuple de Dieu.42

En ce qui concerne le clerc illettré, les témoignages pourraient
être multipliés. Citons encore un texte de Giraud de Barri, qui
intéresse de plus près le propos qui est le nôtre. Chez Giraud de
Barri les clercs illettrés sont considérés comme des nobles inhabiles

à la guerre:

Ils restent stupides à la vue d'un livre de lecture pour enfants
comme devant un soudain spectacle de théâtre, car ils ignorent
que ce sont là les instruments des clercs, alors que le forgeron
sait que les filets sont les instruments des pêcheurs et que le
pêcheur sait que l'enclume et le marteau sont les instruments
du forgeron.43

Encore une fois: clercs, nobles, artisans. La trifonctionnalité
est sauve. Mais seulement en surface. En fait, le terme même de
clerc subit une transformation sémantique considérable.

Ce terme, qui servait depuis le très haut Moyen Age à désigner
une élite ecclésiale, vient se charger, à partir du XIIe siècle, d'une
signification intellectuelle: le terme de clericus (de clergie) devient
synonyme de savant. Pour Boniface VIII, le grand médecin catalan

Arnauld de Villeneuve était «maior clericus», le plus grand
savant.44 Wyclif est pour ses contemporains le plus grand clerc
qu'ait connu l'Université d'Oxford, etc.45

Le sapiens et le clericus, le savant et le clerc: deux figures,
deux concepts qui entrent en tension. Alexandre Murray parle
d'usurpation inconsciente du terme de clericus de la part des



30 ÉTUDES DE LETTRES

savants.46 Inconsciente ou non, l'usurpation est réelle.47 Le sens
d ' « élite » qui est sous-jacent au terme de clericus (à l'origine, le
mot grec de kleros était un objet désignant une personne dans un
tirage au sort, d'où le sens de personne choisie par le sort) ressur-
git pour accompagner le changement structural que connaît la
figure de l'intellectuel à partir du XIIe siècle.

L'irruption de la figure de l'intellectuel dans la première fonction

de l'imaginaire social est source de conflit également avec la
deuxième fonction, celle des milites, des chevaliers. Les raisons
sont multiples. Face aux valeurs de la noblesse de sang, les valeurs
intellectuelles opposent un ordre nouveau fondé sur le mérite. La
nouvelle noblesse est celle de l'esprit.

Déjà vers 1070 nous lisons dans une lettre de Bernard d'Hil-
desheim, adressée à un élève aristocrate qui s'était distingué dans
ses études et par ses vertus:

qu'il avait distingué la noblesse de sang par la liberté de l'esprit
et que par cette distinction il devait se considérer comme
annobli.48

La nouvelle noblesse de l'homme, celle de l'esprit, image de la
divinité49, est placée par les Goliards avant l'antique noblesse de

l'homme, celle des vertus dérivant du lignage, de la maîtrise de

soi, de la promotion des humbles, qui symbolise ici le monde des
chevaliers.

Jacques Le Goff faisait remarquer qu'au fond du fameux
débat entre le clerc et le chevalier qui a inspiré tant de poèmes
goliardiques il y a la rivalité de deux groupes sociaux face à la
femme. Les Goliards ne croient pas pouvoir mieux dire leur
supériorité en face des féodaux qu'en vantant la faveur dont ils jouissent

auprès des femmes.50
Cette mutation profonde des valeurs est l'expression privilégiée

d'une lutte entre groupes sociaux. Que se passait-il? Le fait
nouveau était que le savoir devenait l'un des principaux moyens
d'ascension sociale. Par l'acquisition de la litteratura, du savoir
professionnel offert et diffusé par les nouvelles structures
d'enseignement qui s'appelleront bientôt, vers la fin du XIIe siècle, les

universitates, on pouvait s'élever dans la hiérarchie sociale et
atteindre même l'enviable place réservée à la première fonction.
L'ordre strictement hiérarchisé et peu mobile du haut Moyen Age
était mis en péril par une mobilité sociale croissante.



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 31

L'acquisition du savoir pouvait permettre aux servi et aux rus-
tici, c'est-à-dire aux représentants de la troisième fonction, de
bénéficier de cette mobilité sociale. Walter Map, représentant
illustre de l'intelligentsia anglaise de la fin du XIIe siècle, ne peut
l'admettre vraiment. Se penchant sur l'Angleterre de son temps, il
observe que

les nobles de notre pays ou ne daignent pas élever leurs enfants
dans les sciences ou en ont la paresse, et pourtant il n'est permis

qu'aux hommes libres d'acquérir les arts, et c'est bien pour
cette raison qu'ils sont appelés libres. Mais les serfs, que nous
appelons paysans, s'efforcent au contraire d'élever leurs
enfants, ignominieux et ignobles, dans les arts, qui ne les
concernent en rien, et ceci non pas pour les éloigner de leurs vices,
mais pour leur assurer des richesses. Plus ils accumulent de
savoir dans les arts (c'est-à-dire: les arts libéraux), plus ils
deviennent dangereux. Les arts sont en effet le glaive des
puissants, qui se modifie selon l'usage qu'on en fait.51

Artes enim gladii sunt potentum: les affirmations de Walter
Map, fortes et lucides à la fois, méritent toute notre attention.
Dans ces dernières décennies du XIIe siècle, le savoir est perçu
désormais comme un pouvoir, un pouvoir qu'il ne faut pourtant
pas distribuer socialement à l'aveuglette, puisqu'il «se modifie
selon l'usage qu'on en fait». Le témoignage de Walter Map constitue

par ailleurs une défense nostalgique et tragique à la fois des
anciennes valeurs sociales et intellectuelles, celles qui dérivaient de
l'antinomie d'origine antique entre arts libéraux et arts
mécaniques, qui étaient en train de céder sous la pression des nouvelles
réalités sociales, celles de la société urbaine et marchande.52 La
lecture d'une situation sociale en pleine mutation — considérée ici
sous l'angle des modifications apportées par l'irruption des
nouvelles valeurs intellectuelles — suscitée par ce témoignage est
d'autant plus saisissante pour nous qu'elle se situe, faut-il le souligner,

dans la tradition de la représentation imaginaire de la
société.

Le phénomène de l'ascension sociale permise ou provoquée
par l'acquisition d'un savoir professionnel est, au XIIe siècle déjà,
tellement fort qu'il se fixe dans des images iconographiques et
littéraires. Ce n'est certes pas un hasard si le célèbre manuscrit des
Carmina Burana53 — le recueil de poésies goliardiques le plus
complet, datant des premières années du XIIIe siècle54 — porte
sur son premier feuillet une des représentations les plus anciennes



32 ÉTUDES DE LETTRES

de la roue de la fortune55, image utilisée ici en tant que symbole de
la mobilité sociale.56

Ce n'est certes pas un hasard non plus si Jean de Salisbury,
l'un des plus influents intellectuels anglais du XIIe siècle, utilise
l'image de l'échelle de Jacob pour décrire Paris, qui était alors en
train de devenir la ville des intellectuels par excellence au sein de
l'Occident médiéval. Dans une lettre de 1164, adressée à Thomas
Becket, il dit :

J'ai fait un détour par Paris. Quand j'y ai vu l'abondance de
vivres, l'allégresse des gens, la considération dont jouissent les

clercs, la majesté et la gloire de l'Eglise tout entière, les diverses
activités des philosophes, j'ai cru voir, plein d'admiration,
l'échelle de Jacob dont le sommet touchait le ciel et qui était
parcourue par des anges en train de monter et de descendre.
Enthousiasmé par cet heureux pèlerinage j'ai dû avouer: le
Seigneur est ici et je ne le savais pas. Et ce mot du poète m'est
venu à l'esprit: Heureux l'exilé qui a cet endroit pour
demeure.57

Nous le voyons: pour un intellectuel de la valeur de Jean de
Salisbury, le voyage à Paris est un heureux pèlerinage. Le pèlerinage

par excellence, même. Devrons-nous nous étonner si à la
même époque Paris est identifiée à la nouvelle Jérusalem? C'est
ainsi que s'exclame en tout cas Philippe de Harvengt, en écrivant
à un jeune disciple:

Poussé par l'amour de la science, te voilà à Paris et tu as trouvé
cette Jérusalem que tant désirent. C'est la demeure de David
[...], du sage Salomon. Un tel concours, une telle foule de clercs
s'y presse que ceux-ci sont en voie de surpasser la nombreuse
population des laïcs. Heureuse cité où les saints livres sont lus
avec tant de zèle, où leurs mystères compliqués sont résolus
grâce aux dons du Saint-Esprit, où il y a tant de professeurs
éminents, où il y a une telle science qu'on pourrait l'appeler la
cité des belles-lettres.58

Paris est donc une nouvelle Jérusalem, du moins pour les

intellectuels qui suivent le mouvement. Pour les autres, Paris est
la nouvelle Babylone. L'aversion pour la civilisation urbaine
naissante et ses valeurs se double d'un mépris profond pour les

valeurs intellectuelles qu'elle représente désormais au niveau
européen. Bernard de Clairvaux stigmatise ainsi Paris, cette ville



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 33

de perdition, et en appelle aux étudiants pour qu'ils fuient du
milieu de Babylone et sauvent leur âme:

Volez tous ensemble vers les villes du refuge [...] Vous trouverez

bien plus dans les forêts que dans les livres. Les bois et les

pierres vous apprendront plus que n'importe quel maître.59

Le moine Pierre de Celles enchaîne:

Ô Paris, que tu sais ravir et décevoir les âmes. Chez toi les filets
des vices, les pièges des maux, les flèches de l'enfer perdent les
cœurs innocents [...] Heureuse école au contraire que celle où
c'est le Christ qui enseigne à nos cœurs la parole de la sagesse,
ou ni travail ni cours ne nous apprennent la méthode de la vie
éternelle! On n'y achète pas de livres, on n'y paie pas de
professeur d'écriture, là nul embrouillamini des disputes, nulle
intrication des sophismes, la solution de tous les problèmes y
est simple, on y apprend les raisons de tout.60

Le transfert symbolique opéré par Philippe de Harvengt était
de taille: souvenons-nous, Jérusalem, avec le mouvement des
croisades, c'est-à-dire, dès la fin du XIe siècle, était devenue pour
les consciences de la chrétienté latine le centre du monde.61 Sur le
plan de l'imaginaire, le concept de «Jérusalem céleste» occupera
une place toujours plus grande. Dès le début du XIIe siècle,
Honorius d'Autun y opérera, du reste, un transfert intégral de la
formule trifonctionnelle d'Adalbéron de Laon. Dans la Jérusalem
céleste d'Honorius62, les figures et les rôles sociaux sont distribués
selon le même schéma tripartite: lespre-lati (ou sénateurs) dans la
première fonction; les milites dans la deuxième; le populus dans
la troisième.

Or, puisque Paris est la Jérusalem céleste, ne serait-elle pas
aussi ordonnée selon une formule trifonctionnelle? Autour de
1200 c'est chose faite.

L'entrée triomphale à Paris de Philippe-Auguste après la
bataille de Bouvines (1214) se structure selon les formules binaires
et ternaires que nous avons examinées plus haut. Le très long
poème que Guillaume le Breton63 consacre aux gestes du roi doit
être lu à la lumière des représentations imaginaires de la société.
Obéissant à l'ordre gélasien, le cortège avance au-devant du roi,
par la rue Saint-Denis, en deux corps distincts: le clergé, le
peuple. Mais attention: le clergé est identifié par Guillaume le
Breton de manière explicite «avec la multitude des gens des
écoles»64.



34 ÉTUDES DE LETTRES

Quant à Paris, son agglomération urbaine est, toujours selon
Guillaume le Breton, triple: les affaires sur l'une des rives, les
études sur l'autre, l'île au milieu. C'est dans l'île, lieu médian
entre les gens d'affaires et les gens d'étude que se trouve le siège
du pouvoir, représenté par le palais où se tiennent la chapelle et la
cour, et bien entendu l'église.65

D'autres textes du XIIIe siècle consacreront sur le plan de
l'imaginaire ce que l'urbanisme semblait alors suggérer. Au milieu
du XIIIe siècle, Thomas d'Irlande affirmera avec vigueur:

La ville de Paris est, comme Athènes, divisée en trois parties:
l'une, celle des marchands, des artisans et du populaire, qu'on
appelle la grande ville; l'autre, celle des nobles hommes, où est
la cour du roi et l'église cathédrale, qu'on appelle la cité; la
troisième, celle des étudiants et des collèges, qu'on appelle
l'université.66

L'émergence d'une nouvelle figure d'intellectuel avait fait
irruption, l'on s'en souvient, dans la représentation symbolique
de la composition sociale, à l'intérieur de la première fonction,
celle du pouvoir spirituel, en posture potentiellement conflictuelle.

Proposée, par ces mêmes intellectuels, comme la nouvelle
Jérusalem, à partir de motivations au moins autant intellectuelles
que spirituelles, la ville de Paris est aussitôt accaparée sur le plan
de l'imaginaire, et toujours à l'intérieur de la trifonctionnalité.
Une société aussi fortement subjuguée par la force du symbolisme
que l'était la société médiévale — mais au fond quelle société ne
l'est-elle pas?67 — ne pouvait s'y soustraire.

La nouveauté c'est que deux fonctions de l'imaginaire social
— la première et la deuxième, celle du pouvoir spirituel et celle du
pouvoir civil — sont ici réunies, dans l'île de la Cité, tandis
qu'une partie entière de Paris est réservée aux «gens des écoles».
Cette partie, c'est celle d'une nouvelle structure: l'université. Une
structure encore balbutiante à l'époque de la bataille de Bouvines,
mais très vivante et sûre d'elle-même une génération après, au
moment où Thomas d'Irlande écrit.

Une structure en tout cas assez puissante pour imposer — du
moins au niveau de l'imaginaire — une nouvelle répartition des
tâches à l'intérieur de la chrétienté médiévale tout entière.

Encore une fois, c'est une représentation symbolique basée

sur la trifonctionnalité qui est proposée, en l'occurrence par un
Germain, le chanoine de Cologne Alexandre de Roes, dans un



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 35

mémoire qu'il adressa au début des années 1280, c'est-à-dire une
génération après Thomas d'Irlande, à un cardinal appartenant à
l'une des familles romaines les plus prestigieuses — celle des
Colonna —, au service duquel il se trouvait depuis une demi-
douzaine d'années.

Intellectuel habitué aux larges espaces européens, Alexandre
de Roes est capable de synthétiser dans des formules frappantes
la réalité internationale dont il est le spectateur informé et
passionné:

Il correspond tout à fait à un ordre raisonnable et nécessaire

que les Romains, en tant que plus anciens, possèdent le Sacerdoce,

les Germains ou Francs, en tant que plus jeunes,
l'Empire, les Français ou Gaulois, en tant que particulièrement
perspicaces, l'étude des sciences.68

Encore une fois une trifonctionnalité, mais qui est en réalité
l'enrichissement de l'ancienne figure binaire d'origine gélasienne.
A côté des détenteurs du pouvoir spirituel et temporel, un
nouveau pouvoir: le Studium. Son siège principal: Paris.

Nous arrêterons là l'examen des textes concernant l'imaginaire

social dans ses rapports avec l'activité intellectuelle. L'irruption
de la figure de l'intellectuel dans les schémas fonctionnels de

la composition sociale n'ira pas plus loin à notre connaissance.
Dans les derniers siècles du Moyen Age, l'on assistera à un silence
grandissant de ce genre de textes à propos des intellectuels.

Comment ne pas constater que ce silence coïncide avec le
déclin de l'universalisme qui avait tant bien que mal présidé à la
création des premières universités médiévales — Bologne, Paris

—, destinées, à partir du XIVe siècle à entrer de plus en plus fortement

dans l'orbite politique des états nationaux naissants.
Ce qu'il importe ici de souligner, c'est surtout le fait que le

témoignage d'Alexandre de Roes consacre l'apogée d'une parabole

qui, comme nous l'avons vu, était en train de se dessiner dès
l'extrême fin du XIe siècle, époque à laquelle les valeurs intellectuelles

ont commencé à faire irruption dans les figures imaginaires
de la répartition sociale. Dans un certain sens, avec Alexandre de
Roes nous nous trouvons au terme d'une évolution, puisque ses
affirmations reconnaissent au savoir, représenté par le Studium de

Paris, c'est-à-dire par la plus prestigieuse structure juridique de
l'époque réunissant des intellectuels, un rôle fondamental dans
une tripartition symbolique de la conduite de la société chrétienne
tout entière.



36 ÉTUDES DE LETTRES

De fait, ce qu'Alexandre de Roes avait préconisé s'est vérifié
plusieurs fois au cours de l'histoire. A l'époque du Grand Schisme
d'Occident, par exemple, l'université de Paris fut appelée à jouer
le rôle de principal arbitre, autant politique qu'ecclésial.69

Mais c'est encore sur un autre point que je voudrais attirer
votre attention. En se réunissant en corporation, les membres de
la communauté universitaire70 avaient — dès le XIIe siècle — créé
un nouvel espace juridique, dont la reconnaissance par des autorités

médiévales à vocation universelle, l'Eglise et l'Empire, eut des

conséquences imprévisibles pour l'évolution de la figure de l'intellectuel

occidental.
La notion d'«espace juridique» est en effet fondamentale

pour comprendre le long cheminement qu'ont connu, historiquement,

des concepts qui nous sont très chers aujourd'hui, comme
la liberté académique et l'autonomie de la science. Entendons-
nous: ces termes n'ont pas eu et ne pouvaient pas avoir le même
sens au Moyen Age qu'aujourd'hui71, puisque le système juridique

médiéval ne présupposait pas à l'homme une liberté globale
mais se basait au contraire sur une somme de libertés diverses,
fragmentées, acquises par des privilèges. En outre, si la société
médiévale, basée sur un consensus général, dont les intellectuels
étaient d'ailleurs les principaux porte-parole, n'a pas connu le

concept d'autonomie de la science comme nous l'entendons
aujourd'hui, elle en a pourtant jeté les bases.

D'un point de vue historique, et dans une perspective de

longue durée, il est en effet important de faire remarquer72 que
la corporation universitaire a pu acquérir au Moyen Age déjà
une sorte d'immunité face à l'autorité, face au pouvoir. De
grands «hérétiques» comme Marsile de Padoue et Wyclif furent
respectés aussi longtemps qu'ils occupaient des postes universitaires.

L'évolution, ne nous le cachons pas, fut sur ce plan très lente
et le chemin semé d'obstacles. Mais l'évolution allait dans le sens
de l'émancipation de l'activité intellectuelle, de son autonomie.
Et cette évolution fut favorisée, supportée, par la nouvelle structure

juridique qu'était la corporation universitaire. Une structure
juridique à l'intérieur de laquelle il était devenu possible, non pas
de mettre en discussion la base du consensus, c'est-à-dire le
fondement de la foi chrétienne, mais de se demander au moins ce
qu'était la foi. Une distinction sur laquelle le regretté Peter Classen

a eu le mérite d'attirer l'attention et qui n'était pas alors aussi
mince qu'on pourrait être amené à le croire.73



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 37

J'ai dit que la liberté, au Moyen Age, était avant tout participation

aux privilèges. Les privilèges qui furent octroyés — de
façon réelle ou symbolique — aux membres de la corporation
universitaire médiévale étaient, au cours des siècles, devenus de plus
en plus nombreux. Au début du XVIe siècle, un juriste érudit,
Jean Rebuffi, en publia un commentaire très détaillé. Il en avait
dénombré 180.74

Le premier concerne le droit, réputé alors essentiel, de travailler
le dimanche et les jours fériés. Jean Rebuffi ne manqua pas

d'en justifier le fondement à l'aide de considérations très générales,

dérivées du droit romain qui reconnaissait que toute œuvre
sans laquelle le monde ne peut être régi peut être accomplie aussi
le dimanche. Or, et ici Jean Rebuffi rappelle un concept très
ancien du droit romain, le monde ne peut être régi sans la science:
«Sed mundus sine scientia régi non potest»75.

Le privilège numéro trois est ainsi énoncé: «Lorsque le voisin
d'un savant fait du bruit et dérange les pensées profondes de

celui-ci, il peut être chassé de la maison.» Jean Rebuffi lui-même
intenta un procès à un tisserand de Montpellier qui avait l'habitude

de chanter et réussit à obtenir gain de cause.
Anachroniques et désuets, ces 180 privilèges sont bien sûr le

reflet du très haut niveau de protection et de prestige social atteint
par la classe des intellectuels vers la fin du Moyen Age grâce à leur
appartenance — réelle ou symbolique — à la corporation universitaire

née autour de 1200. Ils sont aussi une confirmation très
concrète de ce que la lecture des textes se rapportant à l'imaginaire

social nous a jusqu'ici suggéré et que nous pouvons en
définitive résumer en adoptant une formule de Georges de Lagarde,
l'historien de l'esprit laïque au déclin du Moyen Age:

Ce que revendiquent tous ces intellectuels acharnés à se dire
laïques, c'est essentiellement leur part de cléricature, leur part
de sacerdoce.76

Nous revoilà à l'intérieur de la première fonction, où deux
figures semblent même cohabiter en osmose.

Bien sûr, à long terme, ces deux figures, celle du clerc et celle
du lettré, étaient historiquement destinées à se dissocier, et, à bien
des égards, l'histoire de cette dissociation est aussi l'histoire de
l'intellectuel moderne. Les textes se rapportant à l'imaginaire
social médiéval que nous avons évoqués plus haut nous avaient
bien indiqué que l'irruption des valeurs intellectuelles à l'intérieur



38 ÉTUDES DE LETTRES

des formules de la répartition sociale portait en son sein les

germes d'une conflictualité. Nous savons bien cependant que
cette conflictualité — au demeurant bien réelle — ne conduisit pas
vraiment à une dislocation structurale de ces deux figures avant la
fin du Moyen Age. L'identité sociale des grands humanistes du
quattrocento italien et européen est du reste bien là pour le
démontrer.

Il est vrai toutefois qu'en profondeur la figure de l'intellectuel
vient s'enrichir, au déclin du Moyen Age, d'un élément nouveau,
porteur d'importants développements ultérieurs. Il s'agit d'un
phénomène qui nous semble naturel aujourd'hui, mais qui,
comme tous les concepts dont nous avons parlé, a dû acquérir une
dimension historique et s'affirmer par conséquent au niveau
conscient. Je veux parler de l'idée selon laquelle l'activité intellectuelle
(et aussi artistique) est immortelle, dans ce sens qu'une œuvre
peut connaître une vie indépendante et autonome au-delà de la
mort de son créateur, que ce soit l'intellectuel ou l'artiste. Il s'agit
d'une aspiration qui ne fut pas exprimée au niveau conscient
avant la fin du Moyen Age, pour différentes raisons que je ne

peux analyser ici.
Au début du XIIe siècle, Michel Scot s'adressait encore ainsi à

l'empereur Frédéric II Hohenstaufen:

Ô bon empereur, je pense avec la plus profonde conviction
que, si jamais une personne en ce monde devait pouvoir
vaincre la mort par sa doctrine, tu es celui qui entre tous
devrait y échapper. Mais la mort est un calice auquel tout le

monde doit boire: le savant comme l'ignorant, puisqu'en ce
bas monde personne n'est plus fort que la mort.77

Tout le monde est donc égal devant la mort, l'homme savant
comme l'inculte. Mais, il est intéressant de le souligner: l'approche

encore timide de Michel Scot vers l'aspiration «à vaincre la
mort par sa doctrine» se fait en référence au puissant, au plus
puissant même, c'est-à-dire à l'empereur. Lui seul pourrait, si...

Encore timide en ce début du XIIIe siècle, l'idée de
l'immortalité78 de l'activité intellectuelle et de ses fruits s'affirmera

avec plus de force encore à partir du XIVe siècle dans les
milieux des pré-humanistes, pour lesquels la gloire désirée n'est
plus seulement la gloire céleste mais la gloire terrestre: une gloire
que les lettres pouvaient dispenser — plus encore: qu'elles étaient
seules à pouvoir assurer.



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 39

C'est ce qu'Alberto Tenenti a appelé le «mythe de la gloire»,
qui n'était autre chose que le désir intense de prolonger sa propre
renommée au-delà de la mort. Un effort de prolongation de la vie,
en quelque sorte.79 La brièveté de la vie apparut de plus en plus
comme une horreur (comme le montre l'iconographie du
macabre)80. Et la dimension physique de l'existence prit une nouvelle
importance.

Pour Pétrarque et pour les humanistes après lui, si la perte de
toute trace physique est inévitable, il demeure une consolation:
l'esprit vivra et continuera à posséder ce qu'il aura conquis. Il
faut toutefois le noter: sur le plan social, rien ne semble avoir
vraiment changé au déclin du Moyen Age. Nous avions vu les
intellectuels se penser à l'intérieur de la première fonction, participant

au pouvoir, titulaires d'un très grand nombre de privilèges,
dans une position sociale dominante. Nous les y retrouvons. Le
«mythe de la gloire» dérivait en effet de valeurs essentiellement
aristocratiques, et en constituait même une défense solide.

«Peut-on concevoir de transmettre la mémoire de chacun?»
Aux yeux des humanistes, une telle question faisait réellement
problème.81 Le mouvement humaniste est ici dans le droit fil de la
tradition purement médiévale, elle-même, faut-il le rappeler, héritière

de la tradition antique. En fait, c'est l'ancienne binarité géla-
sienne qui s'est enrichie, en se prolongeant sur le plan intellectuel.
Les clercs (savants) face aux laïques (incultes).

Abélard ne disait-il pas déjà à son fils Astrolabe:

Les philosophes n'ont jamais eu la même foi que le peuple;
celui-ci s'est toujours servi des sens à la place de l'intellect. Il ne
peut rien saisir que ce qui est corporel ou évident. C'est ainsi
qu'il s'imagine Dieu. Il ne sait rien de ce qu'il ne peut voir ou
entendre de ses yeux et de ses oreilles ni de ce qu'il ne peut faire
de ses mains.82

Et pourtant une évolution importante pour l'avenir de
l'intellectuel occidental s'était alors amorcée: le «mythe de la gloire»
constituait en effet un élément de rupture face au passé, un germe
indiscutable de laïcisation puisqu'il jetait les bases d'une
appropriation consciente par l'homme de sa propre créativité intellectuelle

et artistique, même au-delà de la mort.
Il est temps de conclure.
L'analyse des textes se rapportant à l'imaginaire social des

XIIe et XIIIe siècles a eu comme principal mérite de nous



40 ÉTUDES DE LETTRES

permettre de saisir de quelle manière les intellectuels eux-même se

sont pensés à partir du moment où ils ont commencé à exister
socialement, c'est-à-dire à jouer un rôle particulier, distinct,
autonome, au sein de la société. De ce point de vue, les textes que nous
avons examinés, uniques en leur genre, sont d'une netteté
remarquable, puisqu'ils touchent à l'essentiel de la nouvelle structure
sociale naissante.

L'émergence des nouvelles valeurs intellectuelles qui s'imposent

dans l'Occident médiéval à partir du XIIe siècle est si forte
qu'elle arrive à influencer de façon profonde les définitions de
l'imaginaire social et à les soumettre à une restructuration
considérable, dont nous avons pu suivre les différentes étapes.

En se plaçant à l'intérieur de la première fonction de la répartition

sociale médiévale — celle du pouvoir spirituel et ecclésial (la
seule du reste qui pouvait l'accueillir) — l'intellectuel du Moyen
Age revendique une place importante dans la conduite de la
société chrétienne.

Cette renvendication, si explicite, si consciente, si réelle
puisqu'elle force une structure préexistante, fut favorisée et soutenue

par le pouvoir, avant tout par les autorités médiévales à vocation

universelle, l'Eglise et l'Empire, source de toute légitimité
pour l'époque, qui ont accompagné le mouvement par l'octroi de
très importants privilèges juridiques et sociaux, dont le nombre ne
fit qu'augmenter jusqu'à la fin du Moyen Age.

L'existence de ces privilèges consacre une position sociale
dominante des intellectuels, position qui ressort de façon si
éclatante de la lecture des textes relatifs à l'imaginaire social. Mais ces
privilèges et cette position sociale dominante, dont la défense fut
en toute occasion si lucide, avaient une justification précise: si les

intellectuels obtiennent une place de choix au sommet de la
hiérarchie sociale, c'est bien parce qu'ils sont les porte-parole écoutés

du consensus chrétien sur lequel la société médiévale est basée.
Autrement dit, si les intellectuels sont devenus un pouvoir au
cours des XIIe et XIIIe siècles, ils sont — structuralement parlant
— à côté du pouvoir, à son service.83 Ils continuent à être des
producteurs de normes. Gardons-nous de tout anachronisme en la
matière.

Le Moyen Age léguera pourtant à la postérité une figure beaucoup

plus complexe de l'intellectuel occidental, en position
potentiellement conflictuelle face au pouvoir.

D'une part parce que la corporation universitaire, la principale

institution médiévale réunissant des intellectuels, la seule en



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 41

tout cas à les réunir à un niveau symbolique, a constitué sans
aucun doute un lieu privilégié d'autoprotection, un espace au sein
duquel, du moins à long terme, des concepts tels que celui de
l'autonomie de la science pouvaient germer et se développer,
comme ce fut du reste le cas.

D'autre part parce que, dans le domaine propre à l'esprit, et
par conséquent une fois encore par des voies mentales — mais
cette fois-ci ce ne fut pas tellement la raison ou l'esprit critique qui
joua le rôle de détonateur mais l'aspiration consciente et désirée à
l'immortalité de la créativité intellectuelle de l'homme —, un
nouveau pas avait été franchi vers la désacralisation du savoir, et
donc vers la séparation du sacré et du profane, qui est bien la
trajectoire sur laquelle est venue se placer l'histoire post-médiévale
de l'intellectuel occidental.

Agostino Paravicini Bagliani.

NOTES

1 Très significative, à plusieurs titres, pour tout un courant historiogra-
phique récent, a été la parution en 1981 du très gros volume (1364 p.) Intellet-
tuali e Potere, dans la Storia d'Italia, Annali, 4, de l'éditeur Einaudi.

2 Alberto Asor Rosa, art. «Intellettuali» in Enciclopedia Einaudi, VII,
Torino, 1979, pp. 801-827.

3 Jacques Le Goff, Les Intellectuels au Moyen Age, Paris, 19762 (1957).
4 Alexander Murray, Reason and Society in the Middle Ages, Oxford, 1978.
5 Peter Classen, «Die Hohen Schulen und die Gesellschaft im 12. Jahrhundert»,

in Archiv für Kulturgeschichte, 48, 1966, pp. 155-180 et «Zur Geschichte
des 'Akademischen Freiheit' vornehmlich im Mittelalter», in Historische
Zeitschrift, 232, 1981, pp. 529-553.

6 Giovanni Tabacco, «Gli intellettuali del medioevo nel giuoco delle istitu-
zioni e delle preponderanze sociali», in Intellettuali e Potere, op. cit. supra
note 1, pp. 7-46.

7 Claudio Leonardi, «L'intellettuale nell'altomedioevo», in II Comporta-
mento dell'intellettuale nellasocietà antica. Atti delle Settime Giornate Filologi-
che Genovesi, 1979, Genova, Istituto di filologia classica e medievale, Université
di Genova, Facoltà di Lettere, 1980, pp. 119-139.

8 A.A. Rosa, art. cit. supra note 2, p. 801.
9 A propos de ce problème très débattu, voir Sophia Ménache, «La

naissance d'une nouvelle source d'autorité: l'Université de Paris», in Revue
historique, 544, 1982, pp. 305-328.



42 ÉTUDES DE LETTRES

10 Je ne peux signaler ici qu'un choix des travaux qui me paraissent les

plus importants: Jean Batany, «Abbon de Fleury et les théories des structures
sociales vers l'An Mil», in Etudes ligériennes d'histoire et d'archéologie médiévales.

Mémoires et exposés présentés à la Semaine d'études médiévales de Saint-
Benoit-sur-Loire du 3 au 10 juillet 1969, publiés sous la direction de René Louis,
Auxerre, Publications de la Société des fouilles archéologiques et des monuments

historiques de l'Yonne, 1975, pp. 9-18; Otto Gerhard Oexle, «Die
funktionale Dreiteilung der 'Gesellschaft' bei Adalbero von Laon. Deutungsschemata

der sozialen Wirklichkeit im früheren Mittelalter», in Frühmittelalterliche
Studien, 12, 1978, pp. 1-54; Claude Carozzi, «Les Fondements de la tripartition
sociale chez Adalbéron de Laon», in Annales, 33, 1978, pp. 683-702; Georges
Duby, Les Trois Ordres ou l'Imaginaire du féodalisme, Paris, 1978; Jacques Le
Goff, «Les trois fonctions indo-européennes, l'historien et l'Europe féodale»,
in Annales, 34, 1979, pp. 1187-1215; Claude Carozzi, Adalbéron de Laon.
Poème au roi Robert (Les Classiques de l'histoire de France au Moyen Age; 32),
Paris, Les Belles Lettres, 1979, pp. CLVIII-50 (introduction très importante;
voir surtout les pp. CXIX et suivantes).

11 Georges Dumézil a résumé ses théories, entre autres, dans L'Idéologie
tripartite des Indo-Européens (Collection Latomus; 31), Bruxelles, 1958, et dans
Mythe et Epopée, I, Paris 1968. Pour une introduction aux travaux de Dumézil,
voir, en langue française, Huguette Fugier, «Quarante ans de recherches sur
l'idéologie indo-européenne: la méthode de M. Georges Dumézil», in Revue
d'histoire et de philosophie religieuses, 45, 1965, pp. 358-374 et Michel Meslin,
«De la mythologie comparée à l'histoire des structures de la pensée: l'œuvre de
Georges Dumézil», va Revue historique, 248, 1972, pp. 5-24.

12 Georges Follier, «Les trois catégories de chrétiens», in Augustinus Magister.

Congrès international augustinien, II, Paris, 1954, pp. 631-644, et in
L'Année théologique augustinienne, 14, 1954, pp. 81-96; F. Châtillon, «Tria
genera hominum: Noe, Daniel et Job», in Revue du Moyen Age latin, 10, 1954,
pp. 169-176.

13 A propos de la tradition isidorienne voir J. Batany, art. cit. supra note 10,
p. 17, note 15.

14 C. Carozzi, op. cit. supra note 10, pp. CXX-CXXI; O.G. Oexle, art. cit.
supra note 10, pp. 33-42.

15 Ibid.
16 La datation de cet ouvrage, proposée par Jean-François Lemarignier, Le

Gouvernement royal aux premiers temps capétiens, Paris, 1965, pp. 79-81, note
53, a été confirmée par la suite (Carozzi).

17 C. Carozzi, op. cit. supra note 10, pp. 22-23 (vers 295-299).
18 Trad, par G. Duby, op. cit. supra note 10, p. 15. Le texte latin a été publié

dans les Monumenta Germiniae Historica, Scriptores, VII, Hannoverae, 1846,
p. 485:

«Genus humanum ab initio trifariam divisum esse monstravit, in ora-
toribus, agricultoribus, pugnatoribus; horumque singulos alterutrum
dextra laevaque foveri, evidens documentum dédit.»

19 G. Duby, op. cit. supra note 10, p. 80.
20 A propos de l'opposition, fondamentale au Moyen Age, entre clerici et

laici et de son influence sur les structures imaginaires de la société, voir les textes



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 43

réunis et analysés par Herbert Grundmann, «Litteratus-illitteratus. Der Wandel
einer Bildungsnorm vom Altertum zum Mittelalter», in Archiv für
Kulturgeschichte, 40, 1980, pp. 1-65 (réimpr. in Herbert Grundmann, Ausgewählte
Aufsätze, III «Bildung und Sprache» (Schriften der Monumenta Germaniae
Historica; 25/3), Stuttgart, 1978, pp. 1-66) et Yves Congar, «Clercs et laïcs au
point de vue de la culture au moyen âge: 'laicus' sans lettres», in Studia
mediaevalia et mariologia. Mélanges P. Carolo Balic, Roma, 1971, pp. 309-332.

21 P. Schwanz, Publizistische Sammlung zum acacianischen Schisma, München,

1934, pp. 7 et sq.; pour la traduction, cf. G. Duby, op. cit. supra note 10,

p. 100.
22 «Principes et seculares homines atque bellatores convenit curam

habere et sollicitudinem contra inimicorum astutiam et provintiae
defensionem, praesulibus vero sacerdotibus adque Dei servis pertinet
salutaribus consiliis et oracionibus vacare, ut, nobis orantibus et illis
bellantibus, Deo prestante, provincia salva persistât, fiatque vobis in
salutem laudem et mercedem perpetuam» (Codex Carolinus, in
Monumenta Germiniae Historica, Epistolae Merowingici et Karolini
Aevi, I, Berolini 1892, p. 480); pour la traduction, cf. G. Duby, op.
cit. supra note 10, p. 101.

23 L'émergence de la troisième fonction — les laboratores — signifiait aussi
l'acceptation, dans une répartition sociale, de la «masse laborieuse». La figure
ternaire de la société proposée par Adalbéron de Laon «actualisait» en quelque
sorte une réalité sociale où le travail commençait à compter comme donnée
autonome. En proposant ces figures, Adalbéron tentait naturellement d'«exorciser»
l'émergence de cette nouvelle force et de la canaliser à l'intérieur d'une conception

d'«ordres». Cf., à propos de l'idéologie sous-jacente à cette figure trifonc-
tionnelle, J. Le Goff, art. cit. supra note 10, pp. 1187-1215.

24 C. Leonardi, art. cit. supra note 7, pp. 135 et sq.
25 Mise au point stimulante: Anita Guerreau-Jalabert, «La 'Renaissance

carolingienne': modèles, usages linguistiques et structures sociales», in
Bibliothèque de l'Ecole des chartes, 139, 1981, pp. 5-35.

26 C. Leonardi, art. cit. supra note 7, p. 137.
27 C. Leonardi, «Alcuino e la scuola palatina: le ambizioni di una cultura

unitaria», in Nascita dell'Europa edEuropa carolingia. Un'equazione da verifi-
care, Settimane di studio del Centro italiano sull'Alto Medioevo, XXVII,
19-25 aprile 1979, Spoleto, 1981, I, pp. 459-496.

28 A propos des rapports entre fides, ratio et structures sociales au XIIe siècle

voir Ernst Werner, Stadt und Geistesleben im Hochmittelalter. 11. bis
13. Jahrhundert (Forschungen zur mittelalterlichen Geschichte; 30), Weimar,
1980.

29 «[...] in predicatione nostra defectum non patimur, qui sufficimus omnia
ad unguem exponere» (Commentarius Cantabrigiensis in epistolas Pauli, éd.
Arthur Landgraf (Publications in Mediaeval Studies; 2), Indiana, 1939, pp. 281

et sq.). Cf. Herbert Grundmann, «Freiheit als religiöses, politisches und persönliches

Postulat im Mittelalter», in Historische Zeitschrift, 183, 1957, pp. 47-49 et
Ernst Werner, Stadtluft macht frei. Frühscholastik und bürgerliche Emanzipation

in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts (Sitzungsberichte der sächsischen
Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Klasse; 118), Berlin, 1976, p. 51.



44 ÉTUDES DE LETTRES

30 «Dum paratus est de omnibus redere rationem etiam quae sunt supra
rationem, et contra rationem praesumit et contra fidem.» (Cf. Jean-Barthélemy
Hauréau, in Notices et Extraits des manuscrits de la Bibliothèque Nationale, 34,
2, p. 155.)

31 Cité par Lynn Thorndike, Michael Scot, London, 1965, pp. 3-4.
32 «Nunquid ille qui philosophicae tantum disciplinae pollet affluentia,

vel liberalium artium splendet eloquentia [...] sed ille veraciter est
sapiens qui Deum diligit, et qui eius mandata custodit, et quantum
possibile est humanae fragilitati, eius voluntatem in omnibus studet
implere, de quo dicitur: Bono homini dédit Deus sapientiam in cons-
pectu suo, et scientiam et letitiam [...].» (Patrologie latine, 172,
col. 335.)

33 A. Murray, op. cit. supra note 4, p. 264.
34 Sur le Liber introductorius de Michel Scot voir surtout Charles Homer

Haskins, Studies in the History ofMedieval Science, Cambridge, 1927, pp. 287
et sq., et Florentine Mütherich, «Handschriften im Umkreis Friedrichs II.», in
Probleme um Friedrich II., éd. Josef Fleckenstein (Vorträge und Forschungen;
16), Sigmaringen, 1974, pp. 19-21.

35 Texte critique et traduction française dans la collection Sources
chrétiennes (n° 58 bis, Paris, 1970), par Gunther Heil et Maurice de Gandillac.

36 L. Thorndike, op. cit. supra note 31, p. 3; cf. A. Murray, op. cit. supra
note 4, pp. 266-267.

37 Dans un autre passage du Liber introductorius, l'ordre des Chérubins est
encore à la deuxième place. Le passage est intéressant dans le contexte qui est le
nôtre; je le cite d'après le manuscrit de la Bibliothèque nationale de Paris (nouv.
acq. lat. 1401, f. 26r):

«Secundus ordo angelorum est Cherubyn qui interpretatur scientie
plenitudo. Est enim Cherubyn in mensa multitudo celestium spirituum
qui inter sese aliquo munere divine grade sileantur [...] Sunt etiam
enim Cherubyn sublimiori agmina angelorum prêter Seraphyn, eo
quod vicinius divine sapientie suppositi, ampliori scientie divine dono
gratie sunt repleta. Ipsi autem sunt sublimes potentates celorum,
sciendo quod per eos, coopérante scientia qua sunt repleti, angelica
misteria perhibentur [...]».

38 G. Duby, op. cit. supra note 10, p. 384.
39 Voir aussi le commentaire d'Etienne Langton au prophète Osée, que je

cite d'après le manuscrit de la Bibliothèque Vaticane (Vat. lat. 1295, f. 24v):
«Sapiens enim habet oculos suos in capite, id est in Christo. Stultus
autem in finibus terre»; f. 34v: «laici [...] quia quasi quoddam capitale

odium est inter laicos et litteratos [...]».
40 Pour un choix de textes sur le mépris du clerc illettré, voir les articles cités

à la note 20.
41 Henri de Gand, Summa, art. 7, q. 6, ff. 81r-82v. Important, le passage au

f. 82v:
«Sicut ergo primi doctores in fundando hanc scientiam fi dei solum
debebant divine auctoritati inniti [...] Sicut enim primorum doctorum
principale opus fuit fidem suadere: sic opus posteriorum principale est
fidem persuasam quantum possibile est homini in via intellectam



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 45

facere: ut quod mundus per priores doctores credit, per posteriores
intelligat, et iste erat congruus ordo: quia nisi prius credidisset, post-
modum intelligere non potuisset [...] Oportet igitur sequentes doctores
non simplices esse et idiotas, sed peritos et instructos [...]»;

par opposition à ce qui avait été déclaré plus haut, f. 81r:
«Omnes enim Apostoli primo de idiotis sunt assumpti, scilicet ut con-
fundantur sapientes.»

42 A. Murray, op. cit. supra note 4, p. 265.
43 Cité par J. Le Goff, op. cit. supra note 3, p. 69.
44 Heinrich Finke, Aus den Tagen Bonifaz VIII. Funde und Forschungen,

Münster, 1902, p. XXX: «Iste homo maior clericus mundi est et hoc fatemur et
adhuc per nos non conoscitur. »

45 A. Murray, op. cit. supra note 4, p. 262.
46 Ibid. Voir aussi Mariano d'Alatri, «'Clerici' e 'magni clerici' nella Cro-

nica di Salimbene da Parma», in Rivista distoria délia Chiesa in Italia, 30, 1976,

pp. 439-449.
47 On pourra voir le chapitre que Gossvin de Metz a consacré à la clergie

dans son traité L'Image du monde, éd. O. Prior, Lausanne/Paris, 1913.
48 C. Erdmann, «Studien zur Briefliteratur Deutschlands im elften Jahrhundert»,

in Schriften des Reichsinstituts für ältere deutsche Geschichtskunde, I,
Leipzig, 1938, p. 222: «qui nobilitatem generis animi insigniturus et insigniendo
videaris nobilitaturus»; cf. E. Werner, op. cit. supra note 29, p. 90, note 326.

49 «Nobilitatis hominis mens est, deitatis imago» (Carmina Burana).
50 J. Le Goff, op. cit. supra note 3, p. 39.
51 «[...] quod generosi parcium nostrarum aut dedignantur aut pigri sunt

applicare Uteris liberos suos, cum solis liberis de iure liceat artes addis-
cere, nam et inde liberales dicuntur. Servi vero, quos vocamus rusti-
cos, suos ignominiosos et dégénérés in artibus eis indebitis enutrire
contendunt, non ut exeant a viciis, sed ut habundent diviciis, qui
quanto fiunt periciores tanto perniciores. Artes enim gladii sunt
potentum, qui pro modis utendium variantur» (Walter Map, De nugis
curialium, éd. Th. Wright, London, 1850, p. 61.)

52 Sur les artes liberales et les artes mechanicae au Moyen Age, bonne mise
au point récente dans le Lexikon des Mittelalters, I, München, 1980, col. 1058-
1062.

53 Ms. elm 4660 et 4660a de la Bayerische Staatsbibliothek de Munich, édité
en fac-similé par Bernhard Bischoff, München, 1967.

54 Pour la bibliographie la plus récente voir le Lexikon des Mittelalters, II,
München, 1982, col. 1513-1517, article Carmina Burana.

55 Giorgio Stabile, «La ruota délia fortuna: tempo ciclino e ricorso storico»,
in Scienze, credenze occulte, livellidi cultura. Convegno internazionale, Firenze,
Olschki, 1982, pp. 477-503.

56 Intéressantes à ce propos les remarques de A. Murray, op. cit. supra note
4, pp. 98-101.

57 «[...] inter Parisios deflexi. Ubiquum viderem victualium copiam, lae-
titiam populi, reverentiam cleri, et totius ecclesiae majestatem et glo-
riam, et varias occupationes philosophantium admirans velut illam



46 ÉTUDES DE LETTRES

scalam Jacob, cuius summitas coelium tangebat, eratque via adscen-
dentium et descendentium angelorum, laete peregrinationis urgente
stimulo coactus sum profiteri, quod vere Dominus est in loco isto, et

ego nesciebam. Illud quoque poeticum ad mentem rediit: Felix exilum,
cui locus iste datur. » (Johannis Sarebiriensis postea episcopi Carno-
tensis opera omnia, éd. J.A. Giles, I, Oxonoii, 1848, p. 189.)

58 «[...] sic et tu amore ductus scientiae Parisius advenisti, et a multis
expetitam optato compendio Ierusalem invenisti. Hic enim David
decachordum psalterium manu tangit, hic tactu mystico psalmos pan-
git: hic Isayae legitur, legendo detegitur prophetia, hic prophetae cae-
teri diversos modulos concordi proferunt melodia. Hic sapiens Salomon

erudiendos convenas operitur, hic eius promptuarium studiosis
pulsantibus aperitur: hic ad pulsandum tantus concursus, tanta fre-
quentia clericorum, ut contendat supergredi numerosam multitudinem
laicorum. Felix civitas, in qua sancti codices tanto studio revolvuntur,
et corum perplexa mysteria, superfusi dono spiritus resolvuntur, in
qua tanta lectorum diligentia, tanta denique scientia scripturarum, ut
in modum Cariatsepher merito dici possit civitas litterarum [...]»
(D. Philippi abbatis Bonae-Spei sacri Ordinis Praemonstratensium
auctoris disertissimi... opera omnia, Duaci, 1621, p. 17).

59 Pour le texte en traduction française, voir J. Le Goff, op. cit. supra note3,
p. 25. Sur le thème, très cher à Bernard, de la Jérusalem céleste et de son opposé,
Babylone, voir les textes cités par Bernard Jacqueline, Episcopat et Papauté chez
saint Bernard de Clairvaux, Sainte-Marguerite-d'Elle, 1975, pp. 287 et sq.

60 Cité par J. Le Goff, op. cit. supra note 3, p. 25.
61 Carl Erdmann, Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens, Stuttgart, 1935,

pp. 275-283. Important, à cause de la documentation qui s'y trouve rassemblée,
au niveau bibliographique et iconographique: La Gerusalemme Celeste. Cata-
logo délia Mostra, Milano, Vita e Pensiero, 1980. A propos de la Jérusalem
céleste en général, voir l'article du Dictionnaire de spiritualité, VIII, Paris, 1974,
pp. 940-958.

62 «Huius civitatis senatores sunt praelati, contemplativae vitae sectato-
res, per quorum scripta, vel dicta, vel exempla haec publica res dispo-
nitur, et populus huius civitatis moribus et disciplinis competenter
regitur. Milites autem huius civitatis martyres sunt qui pro legibus sui
imperatoris usque ad mortem certaverunt. Porro populus huius civitatis

sunt omnes fideles, non secundum hominem, sed secundum Deum
viventes ; hiique filii Dei et cives huius civitatis sunt qui non secundum
se, id est secundum desideria carnis, sed secundum Dei voluntatem
vivunt, dum eius praecepta faciunt. Hoc sunt casti, modesti, humiles,
miséricordes, benigni, pacifici, vel aliis virtutibus florentes.» (Patrolo-
gie latine, 172, col. 1096.)

63 Guillaume le Breton, Gesta Philippi Augusti, in Œuvres de Rigord et
Guillaume le Breton, éd. H.F. Delaborde, II, Paris, 1885, p. 296.

64 G. Duby, op. cit. supra note 10, pp. 415-417.
65 Ibid., p. 417.
66 Cité par J. Le Goff, op. cit. supra note 3, p. 81.
67 Cornelius Castoriadis, L'Institution imaginaire de la société (Collection

«Esprit»), Paris, Seuil, 1975.



LES INTELLECTUELS ET LE POUVOIR AU MOYEN ÂGE 47

68 «Et est nota dignum, quod debitus et necessarius ordo requirebat, ut
sicut Romani tamquam seniores sacerdotio, sic Germani vel Franci
tamquam juniores imperio, et ita Francigene vel Gallici tamquam
perspicatiores scientiarum studio ditarentur [...]» (Die Schriften des
Alexander von Roes, éd. H. Grundmann et H. Heimpel (Deutsche
Mittelalterische Kritische Studientexte der Monumenta Germaniae
Historica; 4), Weimar, 1949, p. 48).

69 Jacques Verger, «The University of Paris at the End of the Hundred
Years' War», in Universities in Politics. Case Studies from the Late Middle Ages
and Early Modern Period, éd. par J.W. Baldwin et R.A. Goldthwaite,
Baltimore-Londres, 1972, pp. 47-78.

70 Sur les différentes significations du mot universitas au Moyen Age, voir
surtout Pierre Michaud-Quantin, Universitas: expressions du mouvement
communautaire dans le moyen âge latin (L'Eglise et l'Etat au Moyen Age; 13), Paris,
1970.

71 Voir surtout P. Classen, art. cit. supra note 5, pp. 529-553.
72 A. Murray, op. cit. supra note 4, p. 262.
73 P. Classen, art. cit. supra note 5.
74 Jean Rebuffi, De scholasticorum, bibliopolarum atque caeterorum Uni-

versitatum omnium ministrorum juratorumque privilegiis, Paris, 1540.
75 P. Classen, art. cit. supra note 5, p. 535.
76 Georges de Lagarde, La Naissance de l'esprit laïque, I, Louvain-Paris,

Editions E. Nauwelaerts, 1956, p. XI.
77 «O bone imperator, per memetipsum oppinor venementer quod si

unquam fuisset homo in hoc mundo qui per suam doctrinam evasisset
mortem, tu es ille qui inter ceteros debuisses evadere. Sed mors est talis
calix et tarn communis quod ex eo bibit et bibet omnis sapiens et insi-
piens, cum in hoc mundo nihil reperiatur fortius morte. Tarnen doc-
trina sapientum virorum et mortuorum que in hoc seculo dicitur vel
scripta reperitur ad instruendum indoctos et ad memorandum peritos
donee vita permanet proficit multis et in multis, videlicet quantum ad
corpus et quantum ad animam, de qua multum curandum est. »
(Introduction au Liber particularis, cité par C.H. Haskins, op. cit. supra
note 34, p. 294.)

78 Un texte de Michel Foucault, que vient de citer Elisabeth de Fontenay,
«Nous marchons tous à l'éternité», in Le Temps de la réflexion, 3, 1982, p. 121,
nous rappelle l'actualité d'un problème aux racines historiques bien médiévales:

«Eh quoi! tant de mots entassés, tant de marques déposées sur tant de
papier et offertes à d'innombrables regards, un zèle si grand pour les
maintenir au-delà du geste qui les articule, une piété si profonde attachée

à les conserver et les inscrire dans la mémoire des hommes, —
tout cela pour qu'il ne reste rien de cette pauvre main qui les a tracées,
de cette inquiétude qui cherchait à s'apaiser en elles, et de cette vie
achevée qui n'a plus qu'elles désormais pour survivre? Il faudrait que
je suppose que dans mon discours il n'y va pas de ma survie?»

79 Alberto Tenenti, Il Senso délia morte e l'Amore délia vita nel Rinasci-
mento (Francia e Italia), Torino, Giulio Einaudi Editore, 1957, pp. 21-43 et 80 et
sq. Voir aussi Heiko O. Oberman, «The reorientation of the XIVth century», in



48 ÉTUDES DE LETTRES

Studi sul XIV secolo in memoria di Anneliese Maier, éd. par Alfonso Maier et
Agostino Paravicini Bagliani (Storia e Letteratura; 151), Roma, 1981, pp. 528-
529.

80 Sur l'iconographie de la mort, voir le très récent album Images de
l'homme devant la mort, par Philippe Ariès, Paris, Seuil, 1983, et l'ouvrage,
également très récent, de Michel Vovelle, La Mort et l'Occident de 1300 à nos
jours (Bibliothèque illustrée des histoires), Paris, Gallimard, 1983.

81 A. Tenenti, op. cit. supra note 79, p. 41.
82 «Philosophas populoque fides numquam fuit una; Huic semper sensus

pro ratione fuit; Nil nisi corporeum, nisi sensile mens capit eius; Taie
quid et summum cogitât esse Deum; Quern nisi cum membris audire
videreque nescit; Nec Quid agat novit si manus absit ei. Ipse quidem
totus manus est oculusque vel auris, Ex se cuncta potest qui créât
omnibus haec. » (Notices et Extraits des manuscrits de la Bibliothèque
Nationale, vol. 34, 2, p. 175.)

83 Importantes, à ce propos, les réflexions de G. Tabacco, art. cit. supra
note 6, pp. 7 et sq.

A. P. B.


	Les intellectuels et le pouvoir au moyen âge : réflexions sur l'imaginaire social

