
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1983)

Heft: 3

Artikel: La vie sceptique et le thème traditionnel des genres de vie

Autor: Voelke, André-Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA VIE SCEPTIQUE ET LE THÈME TRADITIONNEL
DES GENRES DE VIE

Les écrits de Sextus Empiricus, qui constituent l'exposé le plus complet du
scepticisme antique, présentent la conduite du sceptique comme un véritable
genre de vie. Il est donc légitime de se demander si, malgré l'intention affichée de

rompre avec l'éthique dogmatique, le scepticisme ne perpétue pas à sa manière le
thème traditionnel des genres de vie, qui avait connu une grande fortune chez
Platon, Aristote et beaucoup d'autres auteurs. N'assistons-nous pas chez Sextus
Empiricus à la renaissance d'un topos frappé de sclérose à la fin de l'antiquité?
Et, si tel est le cas, ce thème ne nous fournit-il pas une clé pour l'interprétation
des textes traitant de la vie sceptique?

Dans sa polémique contre les doctrines éthiques défendues par
les philosophes qu'il appelle dogmatiques, Sextus Empiricus
soutient à plusieurs reprises que le scepticisme conduit à la vie
heureuse (cf. M. XI, 118, 140)*. Selon les exposés concordants des

Esquisses Pyrrhoniennes (I, 25-30; III, 235-238) et du traité
Contre les moralistes (M. XI, 141-166), cette vie heureuse
présente deux aspects, l'ataraxie et la métriopathie. La première suit
Vépochè ou suspension du jugement: en s'abstenant de tout jugement

sur l'existence et la nature du bien et du mal, et en appliquant

à tout ce qui lui advient la formule «pas plus l'un que
l'autre» (ovôèv (xùÂXov), le sceptique échappe aux troubles
intérieurs frappant ceux qui ont une opinion déterminée en cette
matière. Mais, s'il est maître de ses opinions, il est d'autre part
soumis à des affections telles que la faim, la soif, le plaisir, la douleur,

etc. En ce domaine règne une «nécessité naturelle» (M. XI,
143) à laquelle il ne peut échapper. Toutefois il supporte plus
facilement ces affections que les tenants d'une opinion dogmatique,
car il n'ajoute à l'affection proprement dite aucun jugement affir-

* M. — Sextus Empiricus, Adversus Mathematicos. Cette dénomination s'appli¬
que à un ensemble de traités désignés chacun par un titre particulier.
Nous renvoyons surtout au livre XI, intitulé Contre les moralistes.

P. Sextus Empiricus, Hypotyposes ou Esquisses Pyrrhoniennes.



76 ÉTUDES DE LETTRES

mant qu'elle est un bien ou un mal. Réduite ainsi à elle-même et
coupée de tout élément adventice, l'affection demeure modérée.
Ataraxie et métriopathie procèdent donc d'une source commune,
le refus de se prononcer dogmatiquement sur toute question
concernant le bien ou le mal.

Ce refus est proprement sceptique, car il est l'une des formes
de la suspension du jugement. Mais la recherche de la vie heureuse
est commune à toutes les écoles philosophiques antiques; selon
Cicéron, il en serait de même de la distinction entre l'affection et
les jugements dont elle est l'objet1; l'ataraxie tient une place
centrale dans la conception épicurienne du bonheur; l'idée de métriopathie

pourrait provenir de l'Académie ou de l'école d'Aristote.2
Dans ce que l'on peut appeler, en recourant à la terminologie
dogmatique, Véthique sceptique, on repère donc facilement la
présence de plusieurs éléments empruntés à la tradition philosophique.

Mais je ne m'arrêterai pas aux emprunts qui viennent d'être
relevés, et je me propose plutôt de faire ressortir la présence implicite

d'un thème traditionnel moins immédiatement reconnais-
sable, le thème des genres de vie.

Ce thème, dont l'origine remonte à la sagesse archaïque, tient
à partir de Platon un rôle de premier plan dans la réflexion des

philosophes, qui distinguent communément trois genres de vie —
vie contemplative; vie pratique, vouée en particulier à la politique;

vie consacrée au plaisir ou à l'acquisition de la richesse — et
débattent de la part de chacune dans la réalisation du bonheur.
Dans cette perspective, le problème du bonheur se pose comme le
problème du choix du meilleur genre de vie. Avec le stoïcisme
apparaît la thèse qu'il faut choisir à la fois la contemplation et
l'action pour se conformer à la nature rationnelle de l'homme3, et
par la suite cet idéal d'une vie mixte prend la forme d'un lieu
commun présent chez de très nombreux auteurs de la fin de

l'antiquité.4
Il est facile de mettre certains passages de Sextus en rapport

avec le thème des genres de vie. Nous lui devons d'en connaître
l'une des plus anciennes expressions:

Il en est que charment la gloire et les couronnes des chevaux
rapides comme la tempête, d'autres qui aiment à vivre dans des
chambres où l'or abonde; il en est aussi qui aiment à traverser
sains et saufs le gouffre marin sur un vaisseau rapide.5



LA VIE SCEPTIQUE 77

Dans ces quelques vers de Pindare, cités dans les Esquisses
Pyrrhoniennes (I, 86) pour illustrer la discordance des affirmations

dogmatiques concernant ce qu'il convient de choisir ou
d'éviter, le thème apparaît sous la forme d'une observation de la
sagesse populaire.

Mais ailleurs Sextus fait allusion à la forme plus élaborée qu'il
prend dans les doctrines éthiques des philosophes. Dans l'exposé
du dixième trope, qui présente surtout selon ses propres termes
des arguments dirigés contre ces doctrines, il emploie la formule
«choix d'une vie» (hairésis biou) pour définir la «conduite»
(agôgè) (P. I, 145). Au début d'un chapitre consacré à la définition

sceptique du télos ou fin suprême, il reprend la distinction
traditionnelle entre la pratique et la contemplation (P. I, 25).6

Toutefois, en dépit de ces rapprochements, il ne semble pas au
premier abord que le thème des genres de vie joue encore un rôle
important dans la pensée de Sextus, et les études contemporaines
qui ont suivi le développement du thème jusqu'à la fin de la
période antique ne s'occupent guère — à ma connaissance du
moins — de cet auteur ou plus largement du scepticisme.7

Il faut pourtant s'arrêter à l'affirmation que le scepticisme
amène ses adeptes à «vivre heureusement». Cette expression est
plus qu'un simple équivalent de «être heureux» et l'on peut montrer

en suivant le chapitre IV du traité Contre les moralistes
qu'elle met fortement l'accent sur le verbe «vivre». Ce texte est
intitulé: «A supposer qu'il existe par nature des biens et des

maux, est-il possible de vivre heureusement?» Au cours de son
argumentation Sextus envisage successivement trois hypothèses
et montre chaque fois quelle conséquence en résulte pour la vie
(M. XI, 115-118):

Si quelqu'un suppose que tout ce que Ton poursuit d'une
manière quelconque est par nature bon et que tout ce que Ton
évite doit par nature être évité, il aura une vie invivable, car il
sera forcé de poursuivre et de fuir en même temps la même
chose: de la poursuivre dans la mesure où certains la conçoivent

comme désirable, de la fuir dans la mesure où d'autres
jugent qu'elle est à éviter. — S'il dit que [...] telle de ces choses
doit être choisie et telle autre évitée, il vivra sans doute, mais il
ne vivra pas exempt de troubles; car, du fait qu'il poursuivra
continuellement ce qu'il a jugé bon par nature et évitera ce

qu'il a conçu comme mauvais, il ne sera jamais débarrassé de
ses troubles. — [...] Mais s'il dit que rien ne doit par nature être
choisi plutôt qu'évité [...], il vivra dans le bonheur et l'ata-
raxie.



78 ÉTUDES DE LETTRES

Ces trois manières de vivre ne sont certes pas des «genres de
vie» au sens où l'entendait la tradition dogmatique. Pour celle-ci,
en effet, les genres de vie s'inscrivent dans le domaine des choses
qui doivent par nature être choisies ou évitées, et tel genre est par
nature meilleur que tel autre. En revanche l'application du principe

sceptique «pas plus l'un que l'autre» condamne, comme le
montre la troisième hypothèse, l'idée même d'un choix ou d'un
refus fondés en nature.

Aux yeux de certains dogmatiques, la suspension du jugement
résultant de ce principe n'équivaudrait pas simplement au rejet de
tel ou tel genre de vie déterminé, mais elle rendrait tout choix
impossible et conduirait à l'inactivité (an-énergèsia) totale (M.
XI, 162-163) et par là à la négation virtuelle de la vie elle-même:
«La vie tout entière consistant en choix et en refus, celui qui ne
choisit ni ne refuse quoi que ce soit nie virtuellement (dynamei) la
vie [...].»

A ce reproche d'inactivité Sextus répond en exhibant un principe

de choix distinct du «logos philosophique», c'est-à-dire de la
règle de conduite dogmatique (ibid. 165):

Certes le sceptique ne vit pas selon le logos philosophique (car
il est inactif pour autant qu'il s'agit de cela), mais selon l'observation

(tèrèsis) non philosophique il peut choisir telle chose et
en refuser telle autre.

On peut tirer de ce passage l'idée qu'il existe une certaine
manière de vivre propre au sceptique, et il n'est sans doute pas
abusif de parler à ce propos de «vie sceptique», même si le terme
ne figure pas chez Sextus.

Cette vie, nous savons déjà qu'elle s'écoule dans l'ataraxie et
la métriopathie, mais pour la caractériser pleinement il faut montrer

comment fonctionne «l'observation non philosophique» sur
laquelle elle se règle.

Notons d'abord que le verbe tèrein, d'où dérive tèrèsis, a
plusieurs significations: «veiller sur, garder, prêter attention à, se
conformer à». En le traduisant par «observer» on tient compte
dans une certaine mesure de cette polysémie.

Chez les médecins de l'école empirique — que Sextus lui-
même rapproche des philosophes sceptiques (M. VIII, 191) —
tèrèsis désigne l'observation d'un «syndrome», c'est-à-dire d'un
ensemble de symptômes convergents; cette observation s'oppose
à la démonstration; lorsqu'elle se répète, elle constitue l'expé-



LA VIE SCEPTIQUE 79

rience.8 C'est le sens que ce terme revêt dans un passage du traité
Contre les astrologues (M. V, 104): «[...] En médecine nous
avons observé que la blessure du cœur est cause de la mort, en
ayant observé en même temps (seil, que la blessure)
(ov|xjtaQaTïiQr]aavT£ç) non seulement la mort de Dion, mais aussi
celles de Théon, de Socrate et de beaucoup d'autres [...].»

D'une manière générale, Sextus admet que l'on rencontre
dans les phénomènes des séquences données à l'observation9:
lorsqu'on se souvient d'avoir observé tels phénomènes en même
temps que tels autres, et tels phénomènes antérieurement ou
postérieurement à tels autres, l'expérience de ce qui précède conduit à
la représentation de ce qui suit (M. VIII, 288). Dans sa polémique
contre les astrologues, il souligne les limites de «l'observation
humaine» en soutenant qu'elle ne nous autorise pas à dire que
telle configuration des astres révèle tel genre de vie, car dans un
pareil cas elle ne peut être répétée assez souvent (M. V, 104-105).
Mais au début de cette polémique il distingue l'astrologie chal-
déenne de l'astronomie illustrée par Eudoxe ou Hipparque: cette
dernière est à ses yeux une «observation des phénomènes»
(nf|Q"nmç èjil cpcuvogévoiç permettant de «prédire des changements
dans l'espace environnant», par exemple des sécheresses ou des
pluies, et il la compare à l'agriculture et à l'art du pilotage (M. V,
1-2). Ce rapprochement met en pleine lumière un aspect de la tèrè-
sis qui apparaît aussi dans le cas de la médecine: la règle empirique

que l'observation permet d'établir fonde une pratique. Il en
va de même dans l'apprentissage de la langue: en observant quel
est l'usage courant ou l'usage homérique, nous parlons à notre
tour comme les gens qui nous entourent ou comme Homère (M. I,
207).

Ainsi la tèrèsis comporte deux moments: celui de l'observation

théorique — Sextus emploie à ce propos le verbe théôrein
(M. V, 105; VIII, 288)10 — et celui de la mise en pratique.

Envisagée comme règle non philosophique de la vie sceptique,
la tèrèsis est qualifiée par l'adjectif biôtikos, qui indique un
rapport à la vie (bios). Faut-il entendre par là que la vie est l'objet de
l'observation? Je pense qu'il convient plutôt de donner à ce terme
la valeur causative propre à de nombreux dérivés en -tikos11:
l'observation, telle que Sextus l'entend ici, est ce qui fait vivre, ce
qui préside à la vie. Cette interprétation est confirmée par un
passage des Esquisses disant que le sceptique «vit selon les observations

et les notions communes»12 et par l'emploi, chez Sextus et
d'autres auteurs de la même époque, de biôtikos pour qualifier



80 ÉTUDES DE LETTRES

des termes tels que «usage», «critère», «loi», «art»13. Mais cette
observation qui préside à la vie a bien pour objet la vie elle-même,
en tant que celle-ci se manifeste dans les phénomènes.

Tout cela ressort clairement du texte exposant de la façon la
plus complète la fonction de l'observation comme règle de la vie
(P. I, 23-24).

Sextus commence par dire: «Prêtant donc attention aux
phénomènes, nous vivons sans opinion dogmatique conformément à
l'observation présidant à la vie, car nous ne pouvons être complètement

inactifs.»14
Selon la suite du passage, cette observation «semble comporter
quatre parties»:
1) Par nature nous sommes dotés de sens et d'intelligence, et

nous suivons leurs indications, c'est-à-dire «la direction de la
nature».

2) Par nature nous sommes entraînés par certaines affections
comme la faim ou la soif, et nous obéissons à cette «nécessité»,
qui nous pousse par exemple à boire ou à manger.

3) La tradition nous transmet des coutumes et des lois. Nous
nous y conformons et admettons par exemple que «pour l'usage
de la vie» (biôtikôs) la piété est un bien.

4) Grâce à l'enseignement des arts et métiers (technai) nous
apprenons une «technique» et en l'exerçant nous échappons à
l'inactivité.

Il est facile de voir que sous chacun de ces aspects l'observation

présidant à la vie comporte à la fois le moment de l'attention
aux phénomènes et celui de la pratique. Le premier prend la
forme d'une attention soit aux indications des sens et de l'intelligence,

soit aux nécessités vitales, soit aux coutumes et aux lois,
soit aux enseignements techniques, et dans chaque cas il est suivi
d'une pratique appropriée.

En disant que l'observation présidant à la vie semble comporter
quatre parties, Sextus nous invite à considérer que sa division

n'est pas la seule possible et n'est pas exhaustive. Et de fait il est
loisible de rattacher à la même règle non philosophique d'autres
aspects de la conduite sceptique.

Tel est le précepte recommandant de s'en tenir aux notions
communément admises et de rejeter les propositions des dogmatiques,

qui sont sans rapport avec «l'usage de la vie» (P. II, 246):
«[...] Nous ne combattons pas les notions communes des hommes
et nous ne bouleversons pas la vie [...]. Nous sommes peut-être
ses avocats» (M. VIII, 157-158). Dans le même ordre de préoccu-



LA VIE SCEPTIQUE 81

pation, il faut mentionner aussi l'emploi de la langue courante de
préférence à la terminologie technique des écoles philosophiques.
Sextus déclare à plusieurs reprises qu'il prend un terme philosophique

dans un sens simple, c'est-à-dire dans l'acception non
philosophique du parler usuel. Dans les Esquisses (1,9), par exemple,
il écarte toutes les discussions concernant le sens philosophique du
mot dynamis (la puissance), en annonçant qu'il ne le prend pas
«dans une acception subtile», mais «simplement» chAcôç), pour
renvoyer au «fait de pouvoir». L'usage de la vie nous autorise
d'autre part à employer certaines expressions dans un sens
impropre, en recourant à la catachrèse (M. VIII, 129).

En définitive la conduite sceptique se résume dans le précepte
«suivre la vie»15. Ainsi, comme le suggère la polysémie du verbe
tèrein, l'observation est aussi conformité: portant sur la vie,
qu'elle a pour fonction de guider, elle en tire un ensemble
d'indications qui enseignent à s'y conformer.16

On entrevoit maintenant comment le thème traditionnel des

genres de vie reparaît chez Sextus Empiricus. Pour reprendre la
terminologie consacrée, nous pourrions dire que la vie sceptique
est pour lui une vie mixte, à la fois théorétique et pratique.

Mais en passant des écoles dogmatiques à l'orientation sceptique,

les mots changent de sens. Le moment théorétique n'est plus
celui d'une recherche culminant dans la contemplation de l'être et
du vrai, mais celui d'une observation empirique, d'un examen
(skepsis) visant non pas l'être mais les phénomènes (M. XI, 19).
Quant au moment pratique, ce n'est plus celui de la vertu éthique
au sens aristotélicien ni celui de l'action droite au sens stoïcien.
Du fait que leur rectitude réside dans l'intention ou dans la disposition

intérieure, ces conduites ne produisent aucune œuvre propre

qui permette de les distinguer extérieurement, c'est-à-dire au
niveau des phénomènes, et Sextus en tire argument pour condamner

la prétention des doctrines qui les exaltent. Au cp. VI du traité
Contre les moralistes il attaque en particulier la définition
stoïcienne de la sagesse pratique ou phronèsis. Selon cette définition
la sagesse est un art présidant à la vie. Mais, rétorque notre
auteur, tout ce qui semble être l'œuvre du sage, par exemple le
respect de ses parents, peut aussi être l'œuvre du non-sage. «De la
sorte il n'y a aucune œuvre propre au sage, par laquelle il différera

du non-sage» (M. XI, 199). La règle de vie sceptique, cette
règle qui se présente comme «non philosophique», s'appliquera
donc uniquement à l'action telle qu'elle apparaît dans l'expérience

commune. En recourant au terme orthos (droit) — qui peut



82 ÉTUDES DE LETTRES

renvoyer aussi bien à la doctrine aristotélicienne de la vertu17 qu'à
la doctrine stoïcienne de l'action droite ou katorthôma — Sextus
déclare que cette règle «montre comment il est possible de paraître

vivre droitement, le terme droitement n'étant pas pris seulement

par rapport à la vertu, mais plus simplement (âcpeXéareçov )»
(P. I, 17).

Avec cette conception, c'est toute la distinction aristotélicienne

entre l'ordre de la pratique comme action immanente à

l'agent et celui de la poïétique comme production extérieure qui
s'abolit. L'ordre de la pratique est maintenant aussi bien celui de
l'agir que du faire. Il comprend à la fois le champ de l'éthique,
celui de la pragmatique au sens kantien et celui de la technique18,
confondues en un ensemble d'activités qui s'étendent à tous les

aspects de la vie.
Si nous nous sommes risqués plus haut à caractériser la vie

sceptique comme une forme de vie «mixte», c'était au prix d'une
véritable distorsion. En fait il vaut mieux renoncer à la tentative
de ramener cette vie à l'un des genres traditionnels. Pour Sextus
les quatre aspects fondamentaux de l'observation qui ont été
distingués ci-dessus se rattachent à «la vie commune, dont le sceptique

aussi suit l'usage» (P. I, 237)19. La formule montre bien que
le sceptique ne prétend pas mener un genre de vie qui lui soit
propre. Sa vie est à bien des égards celle de tout le monde, ou du
moins de tous ceux qui rejettent la dialectique pour s'en tenir à la
vie: «Ils entreprennent des voyages sur terre et sur mer, construisent

des navires et des maisons, font des enfants, sans s'occuper
des discussions sur le mouvement et la génération» (P. II, 244).
Toutefois ces «adeptes de la vie»20 ont des opinions arrêtées sur la
nature du bien et du mal (M. XI, 49), et l'on a vu que de telles
opinions font obstacle aussi bien à l'ataraxie qu'à la métriopathie,
c'est-à-dire au bonheur. La vie sceptique, pourrait-on dire, c'est
donc la vie quotidienne, à cette réserve près — mais elle est
fondamentale — que toute prise de position dogmatique sur quoi que ce
soit en est exclue: «Nous vivons sans opinion doctrinale (adoxas-
tôsj» (P. I, 23, 231, etc.).

Les Esquisses Pyrrhoniennes comportent de nombreux
développements faisant ressortir l'existence de différences fondamentales

entre le scepticisme et les autres écoles philosophiques, y
compris celles qui en paraissent le plus proches. Mais, en dépit de
l'affirmation réitérée de son originalité foncière et de l'incessante
polémique menée contre toutes les doctrines qui ne pratiquent pas



LA VIE SCEPTIQUE 83

la suspension du jugement, la pensée sceptique emprunte de
nombreux éléments à ces doctrines. Certains de ces éléments sont
facilement repérables. Toutefois notre intérêt s'est plutôt porté sur la
présence sous-jacente d'un thème traditionnel commun à la
plupart des philosophes grecs, mais dont l'existence chez les sceptiques

passe généralement inaperçue. Autant Platon — à qui l'on
doit sinon la première formulation de ce thème du moins son
élaboration la plus profonde — souligne l'importance de choisir
correctement le genre de vie que nous entendons mener21, autant
Sextus Empiricus semble à première vue se désintéresser d'un tel
problème. S'il définit une fois la conduite comme le choix d'une
vie (P. I, 145), c'est au début d'un développement conduisant à

suspendre tout jugement dogmatique sur les questions d'éthique,
et il ne recourt jamais à cette expression pour présenter la
conduite du sceptique. Pourtant il lui importe de convaincre ses
détracteurs que le sceptique est lui aussi en mesure de faire
certains choix. Ce souci le conduit à montrer la possibilité d'une
conduite (agôgè) qui présente l'apparence phénoménale d'une vie
correcte (P. I, 17)22 et que le sceptique adopte pour n'être pas
réduit à vivre «comme un végétal» (M. XI, 163). En faut-il
davantage pour être en droit de parler d'un choix vital et pour
admettre l'existence d'un genre de vie proprement sceptique?

En renversant une formule intervenant dans la polémique contre

les dogmatiques23, on pourra dire que celui qui s'engage dans
cette voie mènera une vie digne d'être vécue (biôtos). Ainsi il
remplira à sa manière une exigence fondamentale de Platon.24 Selon
la terminologie consacrée, il semble que cette vie sceptique est une
vie «mixte». Mais la tentative de la faire entrer dans le cadre
traditionnel en masque les caractères les plus originaux, résultant de
la mutation opérée par la reprise des deux composantes de la vie
mixte, la théorie et la pratique, dans une perspective dominée par
la suspension du jugement.

Abandonnons donc une terminologie inadéquate et reconnaissons

que, s'il existe un genre de vie sceptique, il offre la particularité
de n'être précisément pas un «genre de vie» au sens traditionnel,
mais de se confondre dans une large mesure avec la vie

«commune» ou ce que nous appelons maintenant la vie quotidienne.
Est-ce dire que notre effort en vue de faire apparaître au cœur du
scepticisme la présence du thème traditionnel des genres de vie
aboutisse finalement à un échec? Ne conduit-il pas au contraire à

un triple résultat?
1) La rupture entre le scepticisme et la tradition philosophi-



84 ÉTUDES DE LETTRES

que antique n'exclut pas la continuité, et si l'orientation que le
sceptique donne à sa vie rompt avec cette tradition, elle la perpétue

néanmoins à sa manière.
2) Sous cette forme nouvelle, qui en est à certains égards la

négation, la tradition prend une vigueur qu'elle avait perdue.
Chez les auteurs de la fin de l'antiquité le thème des genres de vie
se dégrade souvent en lieu commun. En dessinant les linéaments
d'une forme de vie ne figurant pas au répertoire habituel, le
scepticisme fait éclater le cadre reçu. Il libère ainsi le topos traditionnel

de la «sclérose lente»25 qui l'avait gagné et l'engage dans un
développement inattendu où pourra se déployer à nouveau la
puissance dont ce thème était porteur.

3) A l'égard des textes de Sextus Empiricus où ce développement

est tantôt brièvement esquissé tantôt poussé plus à fond, le
thème traditionnel revêt une fonction heuristique26 ou, mieux,
herméneutique. Comparés aux œuvres maîtresses de la tradition
dogmatique, ces écrits peuvent paraître pauvres et d'un faible
intérêt philosophique. Mais c'est peut-être une méprise due au
fait que nous voyons malaisément quels problèmes poser à partir
de textes aussi dénués de «prétention» oï-naiç : P. III, 280). En
mettant ces textes en rapport avec un thème majeur de la tradition
dogmatique, nous apercevons mieux certains de ces problèmes et
nous voyons du même coup se dessiner, malgré la platitude apparente

d'un exposé scolaire, un ensemble de significations riches
et subtiles, à la fois proches et éloignées de celles que l'auteur
pouvait trouver chez ses adversaires. C'est ainsi que notre
interprétation de Sextus se nourrit d'une réflexion sur les liens qui le
rattachent à la tradition adverse. Mais n'oublions pas que ce
philosophe prétend n'être que le fidèle porte-parole d'une tradition
sceptique vieille de plusieurs siècles. Il y aurait donc lieu, pour
approfondir cette interprétation, de le situer aussi dans sa propre
tradition et de s'interroger sur les limites de sa fidélité. Mais ce
serait l'objet d'une autre investigation.

* * *

Au terme de cette étude relisons quelques passages du dernier
essai de Montaigne, De l'Expérience21 :

Nous sommes de grands fols: «Il a passé sa vie en oisiveté,
disons nous; je n'ay rien faict d'aujourd'huy. — Quoy, avez
vous pas vescu? C'est non seulement la fondamentale mais la



LA VIE SCEPTIQUE 85

plus illustre de vos occupations [...] Avez-vous sceu méditer et
manier vostre vie? vous avez faict la plus grande besoigne de
toutes [...]»
Composer nos meurs est nostre office, non pas composer des
livres, et gaigner, non pas des batailles et provinces, mais
l'ordre et tranquillité à nostre conduite. Nostre grand et
glorieux chef-d'œuvre, c'est vivre à propos.

Sans suivre Sextus Empiricus d'aussi près que VApologie de
Raymond Sebond2i, cette méditation sur «l'usage de la vie
ordinaire» s'en inspire manifestement.

Elle renoue également avec le thème des genres de vie, clairement

reconnaissable dans la tripartition «composer nos meurs,
composer des livres, gaigner des batailles et provinces», et dans la
conclusion de l'essai:

Les plus belles vies sont, à mon gré, celles qui se rangent au
modelle commun et humain [...].

Par le recours à la division tripartite et la préférence déclarée
pour l'un des termes de cette division, Montaigne est même plus
proche du topos traditionnel que Sextus.

Et pourtant quoi de moins «traditionnel» que cette méditation

au tour si personnel, où l'expérience vécue se joint à
l'enseignement tiré de Sextus et de bien d'autres sources encore pour
affirmer la valeur des vies «qui se rangent au modelle commun et
humain»?

André-Jean VOELKE.



86 ÉTUDES DE LETTRES

NOTES

1 Cicéron, Tusc. IV, 62.
2 Le fondateur du scepticisme, Pyrrhon, visait l'impassibilité complète ou

apathie (Cicéron, Acad. Pr., 130). Mais ses successeurs semblent avoir assez
rapidement renoncé à cet idéal pour se limiter à la métriopathie (cf. M. Pohlenz,
«Das Lebensziel der Skeptiker», in Hermes 39, 1904, pp. 15-29). — Selon Dio-
gène Laërce (V, 31), Aristote disait que «le sage est non pas exempt de toute
affection (&jiodK|ç), mais soumis à des affections modérées |iETpio.-iu(tf|; )».
Cicéron prête une thèse semblable à l'Ancienne Académie {Acad. Pr., 135).

3 Cf. p. ex. Diog. Laërce VII, 130 Stoic. Vet. Fragm. III, 687).
4 Cf. R. Joly, Le Thème philosophique des genres de vie dans l'Antiquité

classique, Bruxelles, Académie Royale de Belgique, Mémoires (Lettres), LI, 3,
1956, pp. 171-177, 191; A.-J. Festugière, «Les trois vies», 'm Etudes de philosophie

grecque, Paris, Vrin, 1971, surtout pp. 132-148.
5 Pindare, fr. 221 Snell (=96 Puech), trad. Puech. — R. Joly cite le passage

(op. cit., p. 15).
6 Cf. aussi M. XI, 197: distinction entre les arts théorétiques, pratiques et

apotélesmatiques, c'est-à-dire productifs.
7 R. Joly mentionne les sceptiques parmi ceux qui refusent l'idéal de la vie

mixte (op. cit., p. 171). Mais le passage ne concerne que l'impassibilité pyrrho-
nienne, et non le genre de vie préconisé par Sextus.

8 Cf. K. Deichgräber, Die griechische Empirikerschule, Berlin, Weidmann,
1930. Les textes médicaux recueillis dans cet ouvrage présentent de très
nombreux emplois de tèrein et tèrèsis. Cf. en particulier pp. 58, 11 et 99, 8 {tèrèsis et
syndrome); 98, 21-24 {tèrèsis et démonstration); 58, 14 et 103, 17 {tèrèsis et
expérience). Souvent la tèrèsis est le souvenir de l'observation (p. ex. pp. 50, 25 et 48,
15), aussi Deichgräber donne-t-il ce terme comme équivalent à la fois de conser-
vatio (p. 297) et d'observatio (Index, p. 385). — Tous les textes mentionnés dans
cette note sont de Galien.

9 Cf. la formule rnpiyrutf] àxokoulKa (M. VIII, 288): «consécution
observable», où l'adjectif a le sens passif relevé par Liddell-Scott, s. v.

10 Cf. aussi Galien, ap. K. Deichgräber, op. cit., p. 142, 8.
11 Cf. P. Chantraine, La Formation des noms en grec ancien, Paris, Klinck-

sieck, 1933, p. 395.
12 P. II, 246: r.axà xàç xoivà; xTipfitmç te xal itQoXf|\peiç ßioüv.
13 P. II, 246: «usage». — P. II, 15: «critères». — Epictète, Entretiens I, 26,

1: «loi». — Marc-Aurèle, VII, 61: «art» (sous-entendu).
14 Toi; cpcuvoirévoig oîv .xgoaÉxovxeç; xaxà xriv ßiamxf|v xri^fiaiv ùôoçâaxcoç

ßlOÖ|XEV [•••].
L. Robin traduit ou plutôt paraphrase de la manière suivante: «[...] de la

vigilance [à l'égard des phénomènes] faire notre œuvre vitale» (Pyrrhon et le
Scepticisme grec, Paris, P.U.F., 1944, p. 186).

15 Le verbe est tantôt eiteaftou (P. I, 226), tantôt xaxaxoXovllEiv (P. III, 2).
Cf. J.-P. Dumont, Le Scepticisme et le Phénomène, Paris, Vrin, 1972, pp. 176 et
190.

16 Comme le dit fort bien F. Caujolle-Zaslawsky, la pratique «trouve dans



LA VIE SCEPTIQUE 87

l'expérience assez d'informations pour se guider elle-même» («La Méthode des

sceptiques grecs», Revue philosophique, 1982, p. 379).
17 Cf. Aristote, Eth. Nie. VI, 13, 1144 b 27: «C'est la disposition liée à la

droite règle (orthos logos) qui est la vertu.»
18 Je reprends les distinctions de Kant, dans les Fondements de la métaphysique

des mœurs, trad. V. Delbos, Paris, Delagrave, 1966, p. 129.
19 «Vie commune» est à prendre au sens de «vie ordinaire», comme dans

M. IX, 191.
20 Cf. les expressions ol -zutù xov ßlov (P. II, 244), ol ànô toC ßiou (M. XI,

49), ol ix toî ßtou (M. VIII, 156).
21 C'est le thème du mythe d'Er (Rép. X, 617 d — 621 d).
22 Comme dans P. I, 145, agôgè est rapproché de hairésis. Mais ici ce dernier

mot a plutôt le sens de «doctrine» que de «choix».
23 M. XI, 115: «ßlcotov tôv ßiov.
24 Cf. en particulier le Criton (47 d-e) et le Banquet (211 d, 216 a).
25 L'expression est de R. Joly (op. cit., p. 189). Selon lui c'est dans le

néoplatonisme que le thème échappe le plus longtemps à cette dégradation (cf. le

cp. XI).
26 Cf. mon étude sur «La Fonction heuristique de la tradition en philosophie»

(Studia Philosophica 36, Basel, 1977, pp. 15-24).
27 Montaigne, Essais III, XIII, Paris, Gallimard (La Pléiade), 1962,

pp. 1088 ss.
28 Ibid., II, XII. La distinction des quatre parties de la tèrèsis est reprise telle

quelle dans cet essai, p. 485.

A.-J. V.




	La vie sceptique et le thème traditionnel des genres de vie

