Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1983)
Heft: 3
Artikel: La vie sceptique et le theme traditionnel des genres de vie
Autor: Voelke, André-Jean
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870741

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA VIE SCEPTIQUE ET LE THEME TRADITIONNEL
DES GENRES DE VIE

Les écrits de Sextus Empiricus, qui constituent ’exposé le plus complet du
scepticisme antique, présentent la conduite du sceptique comme un véritable
genre de vie. Il est donc légitime de se demander si, malgré I’intention affichée de
rompre avec I’éthique dogmatique, le scepticisme ne perpétue pas a sa maniere le
théme traditionnel des genres de vie, qui avait connu une grande fortune chez
Platon, Aristote et beaucoup d’autres auteurs. N’assistons-nous pas chez Sextus
Empiricus a la renaissance d’un fopos frappé de sclérose a la fin de I’antiquité?
Et, si tel est le cas, ce théme ne nous fournit-il pas une clé¢ pour ’'interprétation
des textes traitant de la vie sceptique?

Dans sa polémique contre les doctrines éthiques défendues par
les philosophes qu’il appelle dogmatiques, Sextus Empiricus sou-
tient a plusieurs reprises que le scepticisme conduit a la vie heu-
reuse (cf. M. XI, 118, 140)*. Selon les exposés concordants des
Esquisses Pyrrhoniennes (1, 25-30; III, 235-238) et du traité
Contre les moralistes (M. XI, 141-166), cette vie heureuse pré-
sente deux aspects, I’ataraxie et la métriopathie. La premiére suit
I’époche ou suspension du jugement: en s’abstenant de tout juge-
ment sur I’existence et la nature du bien et du mal, et en appli-
quant a tout ce qui lui advient la formule «pas plus I'un que
I’autre» (ovdév uardov), le sceptique échappe aux troubles inté-
rieurs frappant ceux qui ont une opinion déterminée en cette
matiére. Mais, s’il est maitre de ses opinions, il est d’autre part
soumis a des affections telles que la faim, la soif, le plaisir, la dou-
leur, etc. En ce domaine régne une «nécessité naturelle» (M. XI,
143) a laquelle il ne peut échapper. Toutefois il supporte plus faci-
lement ces affections que les tenants d’une opinion dogmatique,
car il n’ajoute a ’affection proprement dite aucun jugement affir-

* M. = Sextus Empiricus, Adversus Mathematicos. Cette dénomination s’appli-
que a un ensemble de traités désignés chacun par un titre particulier.
Nous renvoyons surtout au livre XI, intitulé Contre les moralistes.
P. = Sextus Empiricus, Hypotyposes ou Esquisses Pyrrhoniennes.



76 ETUDES DE LETTRES

mant qu’elle est un bien ou un mal. Réduite ainsi & elle-méme et
coupée de tout élément adventice, I’affection demeure modérée.
Ataraxie et métriopathie procédent donc d’une source commune,
le refus de se prononcer dogmatiquement sur toute question con-
cernant le bien ou le mal.

Ce refus est proprement sceptique, car il est I’'une des formes
de la suspension du jugement. Mais la recherche de la vie heureuse
est commune a toutes les écoles philosophiques antiques; selon
Cicéron, il en serait de méme de la distinction entre ’affection et
les jugements dont elle est I’objet!; ’ataraxie tient une place cen-
trale dans la conception épicurienne du bonheur; I’idée de métrio-
pathie pourrait provenir de 1’Académie ou de I’école d’Aristote.?2
Dans ce que I’on peut appeler, en recourant a la terminologie
dogmatique, I’éthique sceptique, on repére donc facilement la
présence de plusieurs éléments empruntés a la tradition philoso-
phique.

Mais je ne m’arréteral pas aux emprunts qui viennent d’étre
relevés, et je me propose plutdt de faire ressortir la présence impli-
cite d’un theme traditionnel moins immeédiatement reconnais-
sable, le théme des genres de vie.

Ce théme, dont ’origine remonte a la sagesse archaique, tient
a partir de Platon un role de premier plan dans la réflexion des
philosophes, qui distinguent communément trois genres de vie —
vie contemplative; vie pratique, vouée en particulier a la politi-
que; vie consacrée au plaisir ou a I’acquisition de la richesse — et
débattent de la part de chacune dans la réalisation du bonheur.
Dans cette perspective, le probléme du bonheur se pose comme le
probléme du choix du meilleur genre de vie. Avec le stoicisme
apparait la thése qu’il faut choisir a la fois la contemplation et
I’action pour se conformer a la nature rationnelle de ’homme?3, et
par la suite cet idéal d’une vie mixte prend la forme d’un lieu
commun présent chez de trés nombreux auteurs de la fin de
I’antiquité.*

Il est facile de mettre certains passages de Sextus en rapport
avec le théme des genres de vie. Nous lui devons d’en connaitre
I’une des plus anciennes expressions:

Il en est que charment la gloire et les couronnes des chevaux
rapides comme la tempéte, d’autres qui aiment a vivre dans des
chambres ou I’or abonde; il en est aussi qui aiment a traverser
sains et saufs le gouffre marin sur un vaisseau rapide.’



LA VIE SCEPTIQUE 77

Dans ces quelques vers de Pindare, cités dans les Esquisses
Pyrrhoniennes (1, 86) pour illustrer la discordance des affirma-
tions dogmatiques concernant ce qu’il convient de choisir ou
d’éviter, le théme apparait sous la forme d’une observation de la
sagesse populaire.

Mais ailleurs Sextus fait allusion a la forme plus élaborée qu’il
prend dans les doctrines éthiques des philosophes. Dans I’exposé
du dixiéme trope, qui présente surtout selon ses propres termes
des arguments dirigés contre ces doctrines, il emploie la formule
«choix d’une vie» (hairésis biou) pour définir la «conduite»
(agdge) (P. I, 145). Au début d’un chapitre consacré a la défini-
tion sceptique du félos ou fin supréme, il reprend la distinction
traditionnelle entre la pratique et la contemplation (P. I, 25).6

Toutefois, en dépit de ces rapprochements, il ne semble pas au
premier abord que le théme des genres de vie joue encore un role
important dans la pensée de Sextus, et les études contemporaines
qui ont suivi le développement du théme jusqu’a la fin de la
période antique ne s’occupent guere — a ma connaissance du
moins — de cet auteur ou plus largement du scepticisme.’

Il faut pourtant s’arréter a I’affirmation que le scepticisme
amene ses adeptes a «vivre heureusement». Cette expression est
plus qu’un simple équivalent de «€tre heureux» et I’on peut mon-
trer en suivant le chapitre IV du traité Contre les moralistes
qu’elle met fortement ’accent sur le verbe «vivre». Ce texte est
intitulé: «A supposer qu’il existe par nature des biens et des
maux, est-il possible de vivre heureusement?» Au cours de son
argumentation Sextus envisage successivement trois hypothéses
et montre chaque fois quelle conséquence en résulte pour la vie
(M. XI, 115-118):

Si quelqu’un suppose que tout ce que 1’on poursuit d’une
maniére quelconque est par nature bon et que tout ce que ’on
évite doit par nature étre évité, il aura une vie invivable, car il
sera forcé de poursuivre et de fuir en méme temps la méme
chose: de la poursuivre dans la mesure ou certains la congoi-
vent comme désirable, de la fuir dans la mesure ou d’autres
jugent qu’elle est a éviter. — S’il dit que [...] telle de ces choses
doit étre choisie et telle autre évitée, il vivra sans doute, mais il
ne vivra pas exempt de troubles; car, du fait qu’il poursuivra
continuellement ce qu’il a jugé bon par nature et évitera ce
gu’il a congu comme mauvais, il ne sera jamais débarrassé de
ses troubles. — [...] Mais s’il dit que rien ne doit par nature étre
choisi plutét qu’évité [...], il vivra dans le bonheur et I’ata-
raxie.



78 ETUDES DE LETTRES

Ces trois maniéres de vivre ne sont certes pas des «genres de
vie» au sens ou ’entendait la tradition dogmatique. Pour celle-ci,
en effet, les genres de vie s’inscrivent dans le domaine des choses
qui doivent par nature étre choisies ou évitées, et tel genre est par
nature meilleur que tel autre. En revanche 1’application du prin-
cipe sceptique «pas plus I’un que ’autre» condamne, comme le
montre la troisiéme hypothése, I’idée méme d’un choix ou d’un
refus fondés en nature.

Aux yeux de certains dogmatiques, la suspension du jugement
résultant de ce principe n’équivaudrait pas simplement au rejet de
tel ou tel genre de vie déterminé, mais elle rendrait tout choix
impossible et conduirait a I’inactivité (an-énergésia) totale (M.
XI, 162-163) et par la a la négation virtuelle de la vie elle-méme:
«La vie tout entiére consistant en choix et en refus, celui qui ne
choisit ni ne refuse quoi que ce soit nie virtuellement (dynamei) la
VIE o] B

A ce reproche d’inactivité Sextus répond en exhibant un prin-
cipe de choix distinct du «/ogos philosophique», c’est-a-dire de la
régle de conduite dogmatique (ibid. 165):

Certes le sceptique ne vit pas selon le /ogos philosophique (car
il est inactif pour autant qu’il s’agit de cela), mais selon I’obser-
vation (térésis) non philosophique il peut choisir telle chose et
en refuser telle autre.

On peut tirer de ce passage I’idée qu’il existe une certaine
maniére de vivre propre au sceptique, et il n’est sans doute pas
abusif de parler a ce propos de «vie sceptique», méme si le terme
ne figure pas chez Sextus.

Cette vie, nous savons déja qu’elle s’écoule dans I’ataraxie et
la métriopathie, mais pour la caractériser pleinement il faut mon-
trer comment fonctionne «1’observation non philosophique» sur
laquelle elle se régle.

Notons d’abord que le verbe férein, d’ou dérive térésis, a plu-
sieurs significations: «veiller sur, garder, préter attention a, se
conformer a». En le traduisant par «observer» on tient compte
dans une certaine mesure de cette polysémie.

Chez les médecins de 1’école empirique — que Sextus lui-
méme rapproche des philosophes sceptiques (M. VIII, 191) —
teresis désigne 1’observation d’un «syndrome»y, c¢’est-a-dire d’un
ensemble de symptOmes convergents; cette observation s’oppose
a la démonstration; lorsqu’elle se répéte, elle constitue I’expé-



LA VIE SCEPTIQUE 79

rience.? C’est le sens que ce terme revét dans un passage du traité
Contre les astrologues (M. V, 104): «[...] En médecine nous
avons observé que la blessure du cceur est cause de la mort, en
ayant observé en méme temps (scil. que la blessure)
(ovumagatnenoavtes) non seulement la mort de Dion, mais aussi
celles de Théon, de Socrate et de beaucoup d’autres [...].»

D’une maniére générale, Sextus admet que I’on rencontre
dans les phénomeénes des séquences données a 1’observation?:
lorsqu’on se souvient d’avoir observeé tels phénomeénes en méme
temps que tels autres, et tels phénomenes antérieurement ou pos-
térieurement a tels autres, I’expérience de ce qui précéde conduit a
la représentation de ce qui suit (M. VIII, 288). Dans sa polémique
contre les astrologues, il souligne les limites de «l’observation
humaine» en soutenant qu’elle ne nous autorise pas a dire que
telle configuration des astres révéle tel genre de vie, car dans un
pareil cas elle ne peut étre répétée assez souvent (M. V, 104-105).
Mais au début de cette polémique il distingue I’astrologie chal-
déenne de I’astronomie illustrée par Eudoxe ou Hipparque: cette
derniére est a ses yeux une «observation des phénomeénes»
(thomots énl gawvopévors ) permettant de «prédire des changements
dans I’espace environnant», par exemple des sécheresses ou des
pluies, et il la compare a 1’agriculture et a I’art du pilotage (M. V,
1-2). Ce rapprochement met en pleine lumiere un aspect de la fére-
sis qui apparait aussi dans le cas de la médecine: la régle empi-
rique que I’observation permet d’établir fonde une pratique. Il en
va de méme dans I’apprentissage de la langue: en observant quel
est I’usage courant ou 1’usage homérique, nous parlons a notre
tour comme les gens qui nous entourent ou comme Homere (M. I,
207).

Ainsi la térésis comporte deux moments: celui de 1I’observa-
tion théorique — Sextus emploie a ce propos le verbe théorein
(M. V, 105; VIII, 288)10 — et celui de la mise en pratique.

Envisagée comme régle non philosophique de la vie sceptique,
la térésis est qualifiée par I’adjectif bidtikos, qui indique un rap-
port a la vie (bios). Faut-il entendre par la que la vie est I’objet de
I’observation? Je pense qu’il convient plutdt de donner a ce terme
la valeur causative propre a de nombreux dérivés en -tikos!l:
I’observation, telle que Sextus I’entend ici, est ce qui fait vivre, ce
qui préside a la vie. Cette interprétation est confirmée par un pas-
sage des Esquisses disant que le sceptique «vit selon les observa-
tions et les notions communes»!? et par ’emploi, chez Sextus et
d’autres auteurs de la méme époque, de bidtikos pour qualifier



80 ETUDES DE LETTRES

des termes tels que «usage», «critére», «loi», «art» 13, Mais cette
observation qui préside a la vie a bien pour objet la vie elle-méme,
en tant que celle-ci se manifeste dans les phénomeénes.

Tout cela ressort clairement du texte exposant de la fagon la
plus compléte la fonction de I’observation comme régle de la vie
(P. 1, 23-24).

Sextus commence par dire: «Prétant donc attention aux phé-
nomenes, nous vivons sans opinion dogmatique conformément a
I’observation présidant a la vie, car nous ne pouvons étre complé-
tement inactifs.» 14

Selon la suite du passage, cette observation «semble compor-
ter quatre parties»:

1) Par nature nous sommes dotés de sens et d’intelligence, et
nous suivons leurs indications, c’est-a-dire «la direction de la
nature».

2) Par nature nous sommes entrainés par certaines affections
comme la faim ou la soif, et nous obéissons a cette «nécessité»,
qui nous pousse par exemple a boire ou a manger.

3) La tradition nous transmet des coutumes et des lois. Nous
nous y conformons et admettons par exemple que «pour 'usage
de la vie» (bidtikos) la piété est un bien.

4) Grace a I’enseignement des arts et métiers (fechnai) nous
apprenons une «technique» et en I’exercant nous échappons a
I’inactivité.

Il est facile de voir que sous chacun de ces aspects I’observa-
tion présidant a la vie comporte a la fois le moment de ’attention
aux phénomenes et celui de la pratique. Le premier prend la
forme d’une attention soit aux indications des sens et de I’intelli-
gence, soit aux nécessités vitales, soit aux coutumes et aux lois,
soit aux enseignements techniques, et dans chaque cas il est suivi
d’une pratique appropriée.

En disant que 1’observation présidant a la vie semble compor-
ter quatre parties, Sextus nous invite a considérer que sa division
n’est pas la seule possible et n’est pas exhaustive. Et de fait il est
loisible de rattacher a la méme régle non philosophique d’autres
aspects de la conduite sceptique.

Tel est le précepte recommandant de s’en tenir aux notions
communément admises et de rejeter les propositions des dogma-
tiques, qui sont sans rapport avec «1’usage de la vie» (P. 11, 246):
«[...] Nous ne combattons pas les notions communes des hommes
et nous ne bouleversons pas la vie [...]. Nous sommes peut-étre
ses avocats» (M. VIII, 157-158). Dans le méme ordre de préoccu-



LA VIE SCEPTIQUE 81

pation, il faut mentionner aussi I’emploi de la langue courante de
préférence a la terminologie technique des écoles philosophiques.
Sextus déclare a plusieurs reprises qu’il prend un terme philoso-
phique dans un sens simple, ¢’est-a-dire dans I’acception non phi-
losophique du parler usuel. Dans les Esquisses (1, 9), par exemple,
il écarte toutes les discussions concernant le sens philosophique du
mot dynamis (la puissance), en annong¢ant qu’il ne le prend pas
«dans une acception subtile», mais «simplement» ( &riidg ), pour
renvoyer au «fait de pouvoir». L’usage de la vie nous autorise
d’autre part a employer certaines expressions dans un sens im-
propre, en recourant a la catachrése (M. VIII, 129).

En définitive la conduite sceptique se résume dans le précepte
«suivre la vie» !5, Ainsi, comme le suggére la polysémie du verbe
térein, I’observation est aussi conformité: portant sur la vie,
qu’elle a pour fonction de guider, elle en tire un ensemble d’indi-
cations qui enseignent a s’y conformer. 1

On entrevoit maintenant comment le théeme traditionnel des
genres de vie reparait chez Sextus Empiricus. Pour reprendre la
terminologie consacrée, nous pourrions dire que la vie sceptique
est pour lui une vie mixte, a la fois théorétique et pratique.

Mais en passant des écoles dogmatiques a I’orientation scepti-
que, les mots changent de sens. Le moment théorétique n’est plus
celui d’une recherche culminant dans la contemplation de I’étre et
du vrai, mais celui d’une observation empirique, d’un examen
(skepsis) visant non pas I’€tre mais les phénomeénes (M. XI, 19).
Quant au moment pratique, ce n’est plus celui de la vertu éthique
au sens aristotélicien ni celui de I’action droite au sens stoicien.
Du fait que leur rectitude réside dans I’intention ou dans la dispo-
sition intérieure, ces conduites ne produisent aucune ceuvre pro-
pre qui permette de les distinguer extérieurement, c’est-a-dire au
niveau des phénomeénes, et Sextus en tire argument pour condam-
ner la prétention des doctrines qui les exaltent. Au cp. VI du traité
Contre les moralistes il attaque en particulier la définition stoi-
cienne de la sagesse pratique ou phronésis. Selon cette définition
la sagesse est un art présidant a la vie. Mais, rétorque notre
auteur, tout ce qui semble étre ’ccuvre du sage, par exemple le
respect de ses parents, peut aussi étre ’ceuvre du non-sage. «De la
sorte il n’y a aucune ceuvre propre au sage, par laquelle il diffé-
rera du non-sage» (M. XI, 199). La régle de vie sceptique, cette
régle qui se présente comme «non philosophique», s’appliquera
donc uniquement a I’action telle qu’elle apparait dans I’expé-
rience commune. En recourant au terme orthos (droit) — qui peut



82 ETUDES DE LETTRES

renvoyer aussi bien a la doctrine aristotélicienne de la vertu!’ qu’a
la doctrine stoicienne de I’action droite ou katorthéma — Sextus
déclare que cette régle «montre comment il est possible de parai-
tre vivre droitement, le terme droitement n’étant pas pris seule-
ment par rapport a la vertu, mais plus simplement ( dgeréategov )»
(P. 1, 17).

Avec cette conception, c’est toute la distinction aristotéli-
cienne entre ’ordre de la pratique comme action immanente a
I’agent et celui de la poiétique comme production extérieure qui
s’abolit. L’ordre de la pratique est maintenant aussi bien celui de
I’agir que du faire. Il comprend a la fois le champ de 1’éthique,
celui de la pragmatique au sens kantien et celui de la technique!8,
confondues en un ensemble d’activités qui s’étendent a tous les
aspects de la vie.

Si nous nous sommes risqués plus haut a caractériser la vie
sceptique comme une forme de vie «mixte», ¢’était au prix d’une
véritable distorsion. En fait il vaut mieux renoncer a la tentative
de ramener cette vie a ’'un des genres traditionnels. Pour Sextus
les quatre aspects fondamentaux de I’observation qui ont été dis-
tingués ci-dessus se rattachent a «la vie commune, dont le scepti-
que aussi suit 'usage» (P. I, 237)1°. La formule montre bien que
le sceptique ne prétend pas mener un genre de vie qui lui soit
propre. Sa vie est a bien des égards celle de tout le monde, ou du
moins de tous ceux qui rejettent la dialectique pour s’en tenir a la
vie: «lIls entreprennent des voyages sur terre et sur mer, construi-
sent des navires et des maisons, font des enfants, sans s’occuper
des discussions sur le mouvement et la génération» (P. 11, 244).
Toutefois ces «adeptes de la vie»20 ont des opinions arrétées sur la
nature du bien et du mal (M. XI, 49), et I’on a vu que de telles opi-
nions font obstacle aussi bien a ’ataraxie qu’a la métriopathie,
c’est-a-dire au bonheur. La vie sceptique, pourrait-on dire, c’est
donc la vie quotidienne, a cette réserve prés — mais elle est fonda-
mentale — que toute prise de position dogmatique sur quoi que ce
soit en est exclue: «Nous vivons sans opinion doctrinale (adoxas-
tos)» (P. 1, 23, 231, etc.).

Les Esquisses Pyrrhoniennes comportent de nombreux déve-
loppements faisant ressortir 1’existence de différences fondamen-
tales entre le scepticisme et les autres écoles philosophiques, y
compris celles qui en paraissent le plus proches. Mais, en dépit de
I’affirmation réitérée de son originalité fonciére et de I’incessante
polémique menée contre toutes les doctrines qui ne pratiquent pas



LA VIE SCEPTIQUE 83

la suspension du jugement, la pensée sceptique emprunte de nom-
breux éléments a ces doctrines. Certains de ces éléments sont faci-
lement repérables. Toutefois notre intérét s’est plutdt porté sur la
présence sous-jacente d’un théme traditionnel commun a la plu-
part des philosophes grecs, mais dont I’existence chez les scepti-
ques passe généralement inapercue. Autant Platon — a qui ’on
doit sinon la premiére formulation de ce the¢me du moins son
élaboration la plus profonde — souligne I’importance de choisir
correctement le genre de vie que nous entendons mener?2!, autant
Sextus Empiricus semble a premiére vue se désintéresser d’un tel
probléme. S’il définit une fois la conduite comme le choix d’une
vie (P. 1, 145), c’est au début d’un développement conduisant a
suspendre tout jugement dogmatique sur les questions d’éthique,
et il ne recourt jamais a cette expression pour présenter la con-
duite du sceptique. Pourtant il lui importe de convaincre ses
détracteurs que le sceptique est lui aussi en mesure de faire cer-
tains choix. Ce souci le conduit a montrer la possibilité d’une con-
duite (agdgé) qui présente I’apparence phénoménale d’une vie
correcte (P. I, 17)22 et que le sceptique adopte pour n’étre pas
réduit a vivre «comme un végétal» (M. XI, 163). En faut-il
davantage pour étre en droit de parler d’un choix vital et pour
admettre I’existence d’un genre de vie proprement sceptique?

En renversant une formule intervenant dans la polémique con-
tre les dogmatiques?3, on pourra dire que celui qui s’engage dans
cette voie ménera une vie digne d’étre vécue (bidtos). Ainsi il rem-
plira a sa maniére une exigence fondamentale de Platon.?* Selon
la terminologie consacrée, il semble que cette vie sceptique est une
vie «mixte». Mais la tentative de la faire entrer dans le cadre tra-
ditionnel en masque les caracteres les plus originaux, résultant de
la mutation opérée par la reprise des deux composantes de la vie
mixte, la théorie et la pratique, dans une perspective dominée par
la suspension du jugement.

Abandonnons donc une terminologie inadéquate et reconnais-
sons que, s’il existe un genre de vie sceptique, il offre la particula-
rité de n’étre précisément pas un «genre de vie» au sens tradition-
nel, mais de se confondre dans une large mesure avec la vie «com-
mune» ou ce que nous appelons maintenant la vie quotidienne.
Est-ce dire que notre effort en vue de faire apparaitre au coeur du
scepticisme la présence du théme traditionnel des genres de vie
aboutisse finalement a un échec? Ne conduit-il pas au contraire a
un triple résultat?

1) La rupture entre le scepticisme et la tradition philosophi-



84 ETUDES DE LETTRES

que antique n’exclut pas la continuité, et si I’orientation que le
sceptique donne a sa vie rompt avec cette tradition, elle la perpé-
tue néanmoins a sa maniere.

2) Sous cette forme nouvelle, qui en est a certains égards la
négation, la tradition prend une vigueur qu’elle avait perdue.
Chez les auteurs de la fin de ’antiquité le théme des genres de vie
se dégrade souvent en lieu commun. En dessinant les linéaments
d’une forme de vie ne figurant pas au répertoire habituel, le scep-
ticisme fait éclater le cadre recu. Il libére ainsi le fopos tradition-
nel de la «sclérose lente» 2 qui ’avait gagné et I’engage dans un
développement inattendu ou pourra se déployer a nouveau la
puissance dont ce théme était porteur.

3) A I’égard des textes de Sextus Empiricus ou ce développe-
ment est tantOt brievement esquissé tantdt poussé plus a fond, le
théme traditionnel revét une fonction heuristique?® ou, mieux,
herméneutique. Comparés aux ceuvres maitresses de la tradition
dogmatique, ces écrits peuvent paraitre pauvres et d’un faible
intérét philosophique. Mais c’est peut-étre une méprise due au
fait que nous voyons malaisément quels problémes poser a partir
de textes aussi dénués de «prétention» ( oinow : P. III, 280). En
mettant ces textes en rapport avec un théme majeur de la tradition
dogmatique, nous apercevons micux certains de ces problémes et
nous voyons du méme coup se dessiner, malgré la platitude appa-
rente d’un exposé scolaire, un ensemble de significations riches
et subtiles, a la fois proches et éloignées de celles que I’auteur
pouvait trouver chez ses adversaires. C’est ainsi que notre inter-
prétation de Sextus se nourrit d’une réflexion sur les liens qui le
rattachent a la tradition adverse. Mais n’oublions pas que ce phi-
losophe prétend n’étre que le fidéle porte-parole d’une tradition
sceptique vieille de plusieurs siécles. Il y aurait donc lieu, pour
approfondir cette interprétation, de le situer aussi dans sa propre
tradition et de s’interroger sur les limites de sa fidélité. Mais ce
serait I’objet d’une autre investigation.

* * *

Au terme de cette étude relisons quelques passages du dernier
essai de Montaigne, De [’Expérience?’ .

Nous sommes de grands fols: «Il a passé sa vie en oisiveté,
disons nous; je n’ay rien faict d’aujourd’huy. — Quoy, avez
vous pas vescu? C’est non seulement la fondamentale mais la



LA VIE SCEPTIQUE 85

plus illustre de vos occupations [...] Avez-vous sceu mediter et
manier vostre vie? vous avez faict la plus grande besoigne de
toutes [...]»

Composer nos meurs est nostre office, non pas composer des
livres, et gaigner, non pas des batailles et provinces, mais
I’ordre et tranquillité a nostre conduite. Nostre grand et glo-
rieux chef-d’ceuvre, c’est vivre a propos.

Sans suivre Sextus Empiricus d’aussi prés que 1’Apologie de
Raymond Sebond?8, cette méditation sur «1’usage de la vie ordi-
naire» s’en inspire manifestement.

Elle renoue également avec le théme des genres de vie, claire-
ment reconnaissable dans la tripartition «composer nos meurs,
composer des livres, gaigner des batailles et provinces», et dans la
conclusion de I’essai:

Les plus belles vies sont, a mon gré, celles qui se rangent au
modelle commun et humain [...].

Par le recours a la division tripartite et la préférence déclarée
pour ’un des termes de cette division, Montaigne est méme plus
proche du topos traditionnel que Sextus.

Et pourtant quoi de moins «traditionnel» que cette médita-
tion au tour si personnel, ou I’expérience vécue se joint a ’ensei-
gnement tiré de Sextus et de bien d’autres sources encore pour
affirmer la valeur des vies «qui se rangent au modelle commun et
humain»?

André-Jean VOELKE.



86 ETUDES DE LETTRES

NOTES

I Cicéron, Tusc. IV, 62.

2 Le fondateur du scepticisme, Pyrrhon, visait I’impassibilité compléte ou
apathie (Cicéron, Acad. Pr., 130). Mais ses successeurs semblent avoir assez
rapidement renoncé a cet idéal pour se limiter a la métriopathie (cf. M. Pohlenz,
«Das Lebensziel der Skeptiker», in Hermes 39, 1904, pp. 15-29). — Selon Dio-
géne Laérce (V, 31), Aristote disait que «le sage est non pas exempt de toute
affection (dmadns ), mais soumis a des affections modérées ( neroromadng )».
Cicéron préte une thése semblable a I’ Ancienne Académie (Acad. Pr., 135).

3 Cf. p. ex. Diog. Laérce VII, 130 (= Stoic. Vet. Fragm. 111, 687).

4 Cf. R. Joly, Le Théme philosophique des genres de vie dans I’Antiquité
classique, Bruxelles, Académie Royale de Belgique, Mémoires (Lettres), LI, 3,
1956, pp. 171-177, 191; A.-J. Festugiére, «Les trois vies», in Etudes de philoso-
phie grecque, Paris, Vrin, 1971, surtout pp. 132-148.

> Pindare, fr. 221 Snell (= 96 Puech), trad. Puech. — R. Joly cite le passage
(op. cit., p. 15).

6 Cf. aussi M. XI, 197: distinction entre les arts théorétiques, pratiques et
apotélesmatiques, c’est-a-dire productifs.

7 R. Joly mentionne les sceptiques parmi ceux qui refusent I’idéal de la vie
mixte (op. cit., p. 171). Mais le passage ne concerne que 1’impassibilité pyrrho-
nienne, et non le genre de vie préconisé par Sextus.

8 Cf. K. Deichgriber, Die griechische Empirikerschule, Berlin, Weidmann,
1930. Les textes médicaux recueillis dans cet ouvrage présentent de trés nom-
breux emplois de térein et térésis. Cf. en particulier pp. 58, 11 et 99, 8 (térésis et
syndrome); 98, 21-24 (térésis et démonstration); 58, 14 et 103, 17 (térésis et expé-
rience). Souvent la zérésis est le souvenir de I’observation (p. ex. pp. 50, 25 et 48,
15), aussi Deichgrdber donne-t-il ce terme comme équivalent a la fois de conser-
vatio (p. 297) et d’observatio (Index, p. 385). — Tous les textes mentionnés dans
cette note sont de Galien.

9 Cf. la formule montixy dxolovdia (M. VIII, 288): «consécution obser-
vable», ou I’adjectif a le sens passif relevé par Liddell-Scott, s. v.

10 Cf. aussi Galien, ap. K. Deichgriber, op. cit., p. 142, 8.

I Cf. P. Chantraine, La Formation des noms en grec ancien, Paris, Klinck-
sieck, 1933, p. 395.

12 P11, 246: xotd Tag %0WaS TNENOELS TE %ol meoANPelg Brodyv.

13 p. 11, 246: «usage». — P. 11, 15: «critéres». — Epictéte, Entretiens 1, 26,
1: «loi». — Marc-Aurele, VII, 61: «art» (sous-entendu).

14 Toiz qaivouévors obv mEocéxovies xatd v PloTixv tnonowy ddofdoTws
Brotuev [...].

L. Robin traduit ou plutét paraphrase de la maniére suivante: «[...] de la
vigilance [a I’égard des phénomeénes] faire notre ceuvre vitale» (Pyrrhon et le
Scepticisme grec, Paris, P.U.F., 1944, p. 186).

13 Le verbe est tantdt gxecdar (P. I, 226), tantdt xaroxolovdeiv (P. III, 2).
Cf. J.-P. Dumont, Le Scepticisme et le Phénomeéne, Paris, Vrin, 1972, pp. 176 et
190.

16 Comme le dit fort bien F. Caujolle-Zaslawsky, la pratique «trouve dans



LA VIE SCEPTIQUE 87

I’expérience assez d’informations pour se guider elle-méme» («La Méthode des
sceptiques grecs», Revue philosophique, 1982, p. 379).

17 Cf. Aristote, Eth. Nic. VI, 13, 1144 b 27: «C’est la disposition liée a la
droite regle (orthos logos) qui est la vertu.»

I8 Je reprends les distinctions de Kant, dans les Fondements de la métaphy-
sique des meaeurs, trad. V. Delbos, Paris, Delagrave, 1966, p. 129.

19 «Vie commune» est a prendre au sens de «vie ordinaire», comme dans
M. IX, 191.

20 Cf. les expressions ot »xatd tov Blov (P. 11, 244), ol énd tob Bilov (M. XI,
49), oi éx tod Piov (M. VIII, 156).

21 C’est le théme du mythe d’Er (Rép. X, 617 d — 621 d).

22 Comme dans P. I, 145, agdge est rapproché de hairésis. Mais ici ce dernier
mot a plutdt le sens de «doctrine» que de «choix».

B M. X1, 115: éBlwtov EEer tov Blov.

24 Cf. en particulier le Criton (47 d-e) et le Banquet (211 d, 216 a).

25 L’expression est de R. Joly (op. cit., p. 189). Selon lui ¢’est dans le néopla-
tonisme que le théme échappe le plus longtemps a cette dégradation (cf. le
cp. XI).

26 Cf. mon étude sur «La Fonction heuristique de la tradition en philoso-
phie» (Studia Philosophica 36, Basel, 1977, pp. 15-24).

27 Montaigne, Essais 1II, XIII, Paris, Gallimard (La Pléiade), 1962,
pp. 1088 ss.

28 Ibid., II, XII. La distinction des quatre parties de la térésis est reprise telle
quelle dans cet essai, p. 485.

A.-J. V.






	La vie sceptique et le thème traditionnel des genres de vie

