
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1983)

Heft: 3

Artikel: Vers une nouvelle tradition? : L'art moderne entre l'anarchie et la
tentation de l'ordre

Autor: Reszler, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERS UNE NOUVELLE TRADITION?

L'art moderne entre l'anarchie et la tentation de l'ordre

«Nous sommes asservis à une autorité extérieure à nous-mêmes: l'autorité
des livres. Cette servitude nous oblige à ne plus regarder avec nos propres yeux,
mais avec les yeux des morts, avec des yeux morts. Un sort a été jeté sur nous, le

spectre des livres, l'autorité du passé; et pour exorciser ces spectres, nous devons
nous atteler à la grande tâche de l'auto-libération magique.» Ces phrases de
Norman O. Brown résument la tentation anarchiste des grandes tendances
d'avant-garde de l'époque moderne.

Pendant le demi-siècle qui précède la Première Guerre mondiale, de
nombreux artistes modernes — Cézanne, Matisse, Klee, Strawinsky, Schönberg, etc.
— subordonnent leur art à la création d'une tradition nouvelle. Dans le texte qui
suit, j'examine leur tentative de créer un nouvel art de maîtres en empruntant à

l'idéologie anarchiste ses concepts relatifs au phénomène d'autorité.

Chaque œuvre artistique contient en elle — et parfois en dépit
du projet conscient qui préside à son élaboration — les germes
d'une nouvelle tradition. En communication avec un système
général de constantes sans lesquelles il n'y a, en matière de création,

ni invention ni répétition, elle renouvelle des formes archéty-
pales, soit en les imitant dans ce qu'elles ont d'actuel (continuité),
soit en puisant dans l'immense réservoir d'archétypes (momentanément)

dépourvus de force énergétique suffisante pour renaître à

une nouvelle carrière (rupture, innovation). Pour cette raison,
même lorsqu'elle naît en opposition aux normes éprouvées,
l'œuvre impose sa loi, sa nécessité au sein d'un univers chaotique
défini par le seul nombre de possibilités existantes.

Cette remarque est d'une importance capitale dès que nous
abordons le romantisme, la décadence et les «modernismes» sous
l'angle des rapports qu'ils entretiennent avec le passé. En effet,
malgré leurs variations d'une époque à l'autre, ces rapports sont
marqués par une négativité constante, comme si le passé, la tradition,

n'étaient rien d'autre qu'un réseau de contraintes que les

morts imposent au monde des vivants. Le primitivisme réhabilite,
certes, et avec éclat, le passé profond de l'homme, pour l'englober

dans son culte des origines, avec ces autres manifestations



26 ÉTUDES DE LETTRES

d'une vitalité inentamée que sont l'art populaire, l'art de
l'enfance et certaines expériences de la marginalité psychique
(l'art brut). A la lumière de l'épreuve à laquelle elle est soumise
depuis le début du XIXe siècle, la tradition a changé de visage et
ne réunit que des traits culturels rigoureusement sélectionnés en
fonction d'une représentation normative de l'avenir, l'artiste
moderne étant désireux, malgré tout, de se créer une généalogie,
ne serait-ce que celle de la négation. (Il existe un grand nombre de
traditions négatives ou «libératrices», avec leur succession de
précurseurs, de «dynamiteurs» avant l'heure.)

Dans son ensemble, l'univers de l'art d'aujourd'hui est non
seulement anti-traditionaliste, mais aussi anti-autoritaire. Il
s'oppose à la formation de toute voie, de toute contrainte intériorisée,

y compris celle du nouveau, au risque d'envisager son
propre anéantissement. Car une œuvre qui veut à tout prix échapper

à la répétitivité de l'acte créateur lie son destin indissolublement

au doute corrosif qu'elle jette sur le monde environnant
pour périr instantanément avec lui. (D'où les œuvres nihilistes
qui, sous nos yeux, se détruisent.) Drapé de la volonté d'ouverture

exacerbée de certaines expériences-limites, sans possibilité de
«sédimentation» (Adorno), de création archétypique, le refus
romantique de l'héritage pesant du classicisme se transforme soit
en silence, soit en rage suicidaire. La négation du phénomène
autoritaire en art détruit en dernière analyse la forme et les
conventions qui permettent aux mots de s'articuler en langage.

Or, contrairement à l'ouverture sans bornes — anti-«cons-
tantes», anti-répétitive, de l'expérience ultra-libertaire — les trois
phases créatrices de la modernité en art ont leur origine dans le
mythe de la créativité inépuisable de l'homme, la créativité
présupposant un certain équilibre entre la négation des «maîtres» en
matière artistique et un nouveau geste générateur de tradition. A
regarder de près, la sensibilité anarchiste de l'Europe décadente
(qui va de la fondation de la Troisième République à la fin de la
Belle Epoque) avait pour but la refonte mais non pas la liquidation

du principe d'autorité inhérent à toute créativité. Les
premiers «grands» modernes, de Cézanne à Klee et à Feininger, de
Debussy à Strawinsky et à Bartok, de Mallarmé à Saint-John
Perse et à Georg Trakl, sont les théoriciens-créateurs d'une nouvelle

autorité, se situant à la jonction de l'esprit libertaire et d'un
humanisme laïque fondé sur un ensemble de lois, de règles
«ouvertes», véritable Terre Promise du créateur appartenant et
au passé et au futur encore inapproprié.



VERS UNE NOUVELLE TRADITION 27

La créativité des XIXe et XXe siècles porte l'empreinte d'une
sensibilité libertaire issue d'une synthèse spirituelle, culturelle et
sociale en voie de mutation. Cette sensibilité se développe en
partie en fonction d'une attitude anti-autoritaire qui constitue
une vieille tradition minoritaire, «hérétique» et gnostique, de

l'Europe de toujours.
L'anarchisme esthétique se définit donc à partir d'une sensibilité

libertaire sans attaches politiques, tout en s'appropriant la
terminologie des doctrinaires de l'anarchisme social. Aussi le
définirons-nous en nous appuyant sur une analyse en quelque
sorte fonctionnelle de la philosophie politique de l'anarchisme,
pour le confronter, en un deuxième temps, avec la tentative, pour
le moment frappée de discrédit, d'une seconde modernité
«autoritaire» soucieuse de créer une nouvelle tradition esthétique.

L'eschatologie libertaire

Avant d'approfondir la signification esthétique de
l'anarchisme, examinons, à partir des thèses qui les unifient sur le plan
philosophique, la philosophie politique des divers courants de
l'anarchisme moderne.

Projet de reconstruction sociale fondé sur l'épanouissement
simultané de l'individu et de la collectivité, l'anarchisme proclame
la nécessité de détruire l'Etat, les institutions et les fondements
spirituels et culturels de la société actuelle — leur réduction à un
état amorphe — en vue d'une nouvelle création. Le vocable
«anarchie» lui-même indique qu'il s'agit d'une négation dialectique

du principe d'autorité à travers ses manifestations
historiques concrètes. Absence d'autorité, absence de gouvernement,
tel est le sens d'un néologisme particulièrement riche en connotations,

car le chaos auquel il veut réduire l'ordre de la Création
renferme en lui-même les promesses d'un nouveau Commencement.

Terme «négatif», l'anarchisme contient les métaphores
d'un monde d'harmonie et de bonheur de la même manière que
l'utopie définit Yailleurs de son projet en niant la «positivité»
d'un ici à dépasser. Tout projet destructeur est un projet
constructs, propose Bakounine, soulignant l'apport vital du mythe
qui suppose l'ordre au cœur du chaos et l'homme bon, «éternel»
sous le masque fragile de l'homme «éphémère» d'aujourd'hui.

L'homme aliéné, mutilé, décadent de la civilisation moderne a
une tâche urgente à accomplir: la destruction de tout ce qui
l'empêche d'entrer en possession de sa vraie nature (l'homme



28 ÉTUDES DE LETTRES

intégral) et de son milieu (la société sans Etat). Pour cela, il doit se

défaire de tout ce qu'un ordre inique a déposé en lui — Sorel parle
de gymnases de «déculturation», d'institutions nihilistes1 conçues
à l'instar de nos écoles, dans le but d'anéantir ce qu'elles ont
accompli — et autour de lui. En d'autres termes, il doit subordonner

tous ses gestes à une volonté de rupture impitoyable. «Il y a
des époques dans la vie de l'humanité, où la nécessité d'une
secousse formidable, d'un cataclysme qui vienne remuer la société
jusque dans ses entrailles, s'impose sous tous les rapports à la
fois. A ces époques, tout homme de cœur commence à se dire [...]
qu'il faut de grands événements qui viennent rompre brusquement

le fil de l'histoire, jeter l'humanité hors de l'ornière où elle
s'est embourbée et la lancer dans les voies nouvelles, vers
l'inconnu, à la recherche de l'idéal»2, écrit Kropotkine dans
Paroles d'un révolté.

Issu de la noblesse, de l'artisanat, l'anarchiste se distance
intérieurement de la société établie et s'identifie avec ses éléments les

plus marginaux: le bandit, le Lumpenprolétaire, le moujik.
L'espoir vient de ceux qui, véritables laissés pour compte des
sociétés «évoluées», sont restés proches des valeurs d'une vie
simple et austère.

Héritier d'une tradition européenne anti-intellectualiste,
l'anarchiste érige l'attente de l'inconnu en culte. Le merveilleux
social dont il est le visionnaire est fondé sur les notions jumelles
de la créativité, de l'imagination et de la spontanéité. Ce n'est pas
par hasard donc que la grande littérature de l'anarchie, de Prou-
dhon et de Bakounine à Kropotkine et à Sorel, foisonne de
mythes: le mythe de la révolution, de l'âge d'or, de la ville libre du
moyen âge, la mythologie d'une socialité innée servant de repère à

une vision à la fois prospective et rétrospective de la perfection
sociale.

Un et divers, voici la formule d'une vision socialiste de l'avenir,

fondée sur la réconciliation de deux notions à première vue
antinomiques: la liberté et l'égalité. Pour sortir de l'impasse où
s'attardent Marx et ses disciples, les théoriciens de l'anarchie
s'appuient sur la solution médiatrice du fédéralisme, une société
mondiale composée d'unités à mesure humaine (la commune)
légitimant toutes les différences d'ordre technique, culturel,
linguistique, historique, etc.

Comme toute foi, toute idéologie fondée sur l'attente d'un
millénium séculaire, social, l'anarchisme lie le culte du mouvement,

du changement perpétuel (symbolisé par le mythe du Juif



VERS UNE NOUVELLE TRADITION 29

errant), à l'image d'une cité idéale «immobile», au temps
suspendu de la société parfaite, de l'Etat disparu à jamais.

Du pouvoir du «maître», de «Dieu», le monde va vers un
nouveau pouvoir, dispersé, «absorbé» par le corps social qui le
sécrète et qui le dissout à son niveau le plus bas, le plus proche de
cette volonté de domination (doublée d'une volonté de soumission,

comme nous le verrons tout à l'heure) qui en est le terreau.
Mais de fait, ce n'est pas le phénomène du pouvoir qui est au
centre des réflexions libertaires sur la nouvelle société de l'avenir,
mais le phénomène d'autorité.

Pouvoir ou autorité?

Le terme «pouvoir» n'occupe en effet qu'une place relativement

modeste dans le vocabulaire anarchiste. Se définissant
comme un «ensemble de personnes qui exercent l'autorité
politique» ou «droit ou puissance de commander», «pouvoir» est

synonyme de «gouvernement» et, en tant que tel, représente une
forme particulière de l'autorité. C'est ce dernier concept, infiniment

plus vaste et plus difficile à cerner, qui se dissimule derrière
toutes choses et qu'il importe de démasquer partout où il se

trouve: dans les rapports sociaux aussi bien que dans les activités
humaines en passant de la création littéraire et artistique à la
science et à l'éducation.

La société présente se caractérise par le jeu dichotomique de
deux principes diamétralement opposés: Vaction créatrice et le

principe autoritaire. C'est à l'anarchiste de briser cette dichotomie

pour faire de la créativité innée de l'homme, le régulateur de
l'ordre social. C'est peut-être Voline qui caractérise le plus clairement

le conflit entre l'étatisme et l'idéal anarchiste: «La construction
de la société nouvelle devra être un acte créateur, une œuvre

de création sociale immense. Autrement dit, l'œuvre formidable
de la reconstruction sociale exigera une vaste action créatrice de
millions d'hommes ayant [...] la possibilité de s'entendre, de
s'organiser, de coopérer librement, de chercher, d'essayer,
d'appliquer leurs initiatives et leurs énergies, de faire, de défaire
et de refaire, en un mot, de créer. » Ayant proclamé le droit socialiste

à l'expérimentation en matière sociale, culturelle et économique,

Voline oppose le principe libertaire de la responsabilité
individuelle à la démission collective des masses que réclame le principe

d'autorité: «.L'Autorité [...] demande, exige même, non pas
la création ni l'action libre, mais, au contraire et précisément, la



30 ÉTUDES DE LETTRES

soumission, Yobéissance aux ordres donnés, l'exécution des
instructions et des commandes dictées.»3

En ce qui concerne la notion-clé de la créativité en tant que
source d'innovation sociale, examinons brièvement le cas de Kro-
potkine, lui-même explorateur et géographe de talent doué d'une
sensibilité anti-autoritaire particulièrement aiguë. En tant que
jeune officier, Kropotkine est chargé de plusieurs missions dans
certaines régions de la Sibérie récemment annexées à l'empire tsa-
riste, régions qu'il est le premier à explorer. Lors de ces missions,
comme plus tard au cours des expéditions géographiques qui
établiront sa réputation de savant, il doit trouver en lui-même des
solutions inédites à des problèmes dont il n'a pas pu prévoir à

l'avance l'existence. L'improvisation, la découverte lui apparaissent

comme autant de composantes vitales de toute existence
humaine. Son but est alors de rendre accessible au plus grand
nombre la «joie de la création scientifique» qui est réservée
aujourd'hui à une seule minorité sélecte. 11 affirme que, pendant
la révolution dont il pressent la venue, «des nouvelles formes de la
vie germeront sur les ruines des formes antérieures, mais aucun
gouvernement ne sera capable de trouver leur expression aussi
longtemps que ces formes n'auront pas pris un aspect définitif
pendant le travail de reconstruction qui doit se produire dans
mille endroits différents au même moment». Pour ne pas enfermer

dès maintenant l'homme de demain dans les cadres de
solutions toutes faites et déjà dépassées, l'on doit éviter de «légiférer
pour l'avenir»4.

D'où vient l'esprit de domination, d'oppression dans le
monde? De Dieu, voici la première réponse de Bakounine. De la
«nuit de l'instinct animal de l'homme», voici la seconde.

Dans Dieu et l'Etat, Bakounine esquisse la théorie de l'origine
divine de l'autorité. «Toute autorité temporelle ou humaine
procède directement de l'autorité spirituelle ou divine [...] Dieu, ou
plutôt la fiction de Dieu, est donc la consécration et la cause
intellectuelle et morale de tout esclavage sur la terre, et la liberté des
hommes ne sera complète que lorsqu'elle aura complètement
anéanti la fiction néfaste d'un maître céleste.»5

Bakounine est cependant trop fin psychologue pour ignorer
l'instinct de domination qui sommeille dans l'homme — instinct
double dont le revers est constitué par le désir de soumission —
qu'il découvre dans ses propres penchants autoritaires et dont le

peuple allemand offre peut-être l'illustration la plus frappante.
La première face de cet instinct peut être définie comme un «ins-



VERS UNE NOUVELLE TRADITION 31

tinct seigneurial poussant à s'assujettir systématiquement tout ce
qui est plus faible, à commander, à conquérir et à opprimer non
moins systématiquement»; la seconde, c'est «l'instinct servile de
sujétion, quoi qu'il en coûte», la «sage et docile soumission à la
force triomphante sous prétexte d'obéissance aux autorités dites
légitimes»6.

Abolir l'Etat, mettre fin à l'autorité officielle, «patentée» et
légale qu'il sanctionne, tel est le sens de l'anti-autoritarisme de
Bakounine. Repousse-t-il par là toute autorité? Ce n'est nullement

le cas. Il existe, selon Bakounine, une autorité de spécialistes
qui est indispensable au bon fonctionnement de tout organisme
social quelque peu complexe, et une division croissante des
connaissances et des rôles sociaux. Cette autorité sera nécessairement
diffuse et soumise à une critique et une réévaluation constantes.
«Je reçois et je donne, telle est la vie humaine. Chacun est autorité

dirigeante et chacun est dirigé à son tour. Donc, il n'y a point
d'autorité fixe et constante, mais un échange constant d'autorité
et de subordination mutuelles, passagères et surtout volontaires. »7

Le principe d'autorité qui se rencontre dans la société
anarchiste est à la fois naturel et rationnel; il ignore le pouvoir de Dieu
— ou de la Raison — et se fonde sur l'esprit public, collectif de la
société. Le pouvoir a cessé d'exister. Ou plutôt, il se «fond dans la
collectivité, et devient l'expression sincère de la liberté de chacun,
la réalisation fidèle et sérieuse de la volonté de tous»; en obéissant
au chef du moment, chacun n'obéit en réalité qu'à ses propres
désirs.

L'art en tant que pouvoir

En assimilant le chef-d'œuvre aux manifestations d'autorité
reconnues comme autant de faits d'oppression, et l'artiste — le
«créateur génial», le «législateur» méconnu de l'humanité — aux
représentants traditionnels de l'ordre, le théoricien anarchiste
englobe la sphère traditionnelle de la culture dans l'orbite du Pouvoir

et tire de sa sensibilité l'utopie d'une culture anti-autoritaire
nouvelle.

Si Proudhon recule devant l'expulsion de l'artiste de sa
république, il entend bien le mettre «hors du gouvernement», en le

privant des outils essentiels de sa «dictature»: la parole à sens
unique, la structure contraignante du chef-d'œuvre.

C'est William Godwin, le théoricien d'un anarchisme
individualiste a-social qui expose, dès 1793, la théorie d'une culture



32 ÉTUDES DE LETTRES

non-directive, non autoritaire, reprise au XIXe siècle par Wagner
et Wilde, et poussée à ses limites extrêmes dans les écrits de John
Cage, Jean Dubuffet, etc. «Avons-nous vraiment besoin de
concerts?» se demande Godwin, qui a l'impression d'étouffer au
contact de toute œuvre traditionnellement conçue. «L'état de
mécanisme auquel est réduite la majorité des exécutants est si
évident qu'il est aujourd'hui encore un sujet d'attristement et de
ridicule [...] Avons-nous vraiment besoin de représentations
théâtrales? Elles font appel à une coopération aussi absurde que
vicieuse. On a le droit de demander si des hommes accepteront
encore à l'avenir de répéter des mots et des idées qui ne sont pas
les leurs. On peut aussi se demander s'il se trouvera encore des
musiciens qui accepteront de jouer les compositions d'autrui [...]
Toute répétition formelle des idées d'autrui m'apparaît comme
l'emprisonnement, pour la durée de l'exécution, du libre exercice
de l'esprit. Il n'est peut-être pas exagéré de parler à ce propos
d'un manque de sincérité, sincérité qui nous demande d'exprimer
sur-le-champ toutes les idées utiles et précieuses qui nous viennent
à l'esprit.» («Le public utilise les grands classiques d'un pays
pour arrêter le progrès de l'art», affirmera un siècle plus tard
Oscar Wilde. «Il les dégrade en les transformant en manifestations

de l'autorité. Il en use, comme s'ils étaient des matraques,
pour empêcher la libre expression de la beauté sous des formes
neuves.»8)

Je ne reviens pas ici sur les thèmes de l'esthétique anarchiste
(la notion d'une créativité diffuse, également répartie dans la
société; la mort du «grand» art et du chef-d'œuvre; l'«art en
situation» (Proudhon); la synthèse des arts; l'abolition des
frontières entre l'art et la vie) dûment répertoriés dans mon étude sur
YEsthétique anarchiste, pour esquisser brièvement les

conséquences de la sensibilité anti-autoritaire sur le plan de la création
artistique depuis le symbolisme et l'école post-impressionniste de
la peinture.

Les cinq fonctions de l'anarchie en art

Conçue en tant qu'utopie, ou appropriation d'un ailleurs par
Y ici et maintenant d'un acte créateur messianique, l'œuvre
anarchiste transpose sur le plan de la création artistique, la méthodologie

anticipatrice de l'anarchie. La créativité libertaire en matière
artistique n'est pas nécessairement au service d'un idéal social
ouvertement proclamé dans le cas de certains artistes «anar-



VERS UNE NOUVELLE TRADITION 33

chistes», aucun lien de causalité sûr ne pouvant être établi entre
l'anarchisme social et l'anarchisme esthétique. La sensibilité
antiautoritaire en art peut se développer parfois à l'abri de la logique
totalisante des déterminismes socio-culturels.

D'une manière générale, cette sensibilité se manifeste à travers
une série de fonctions centralement liées, les fonctions de
libération/destruction, d'ouverture, de communication, d'exploration
et de «réappropriation».

La fonction de libération/destruction: il s'agit d'un long
processus évolutif qui a ses origines dans la révolte romantique contre
l'art poétique de l'ancien régime9 et qui s'achève provisoirement
dans les phases agnostiques des avant-gardes culturelles. Comme
il est question de porter l'arme de la destruction au cœur du
langage même de l'art, la grammaire, la syntaxe, la prosodie sont les
premières victimes d'une tentative d'épuration radicale. La tradition,

la mémoire10 sont visées au même titre que les résidus émotifs,

irrationnels d'un passé devenu caduc.
La fonction d'ouverture. — Délivrée du poids de la tradition,

de la mémoire, l'œuvre s'ouvre11 pour englober le rêve, l'apport
des mythologies de la planète tout entière, le monde fabuleux du
subconscient, le futur, le populaire, le quotidien (ici c'est la banalité

révélatrice, omniprésente du quotidien célinien qui nous vient
à l'esprit). L'enfance s'introduit, elle aussi, avec sa persuasion
«innocente», dans les structures entr'ouvertes de l'œuvre, Vautre,
— la communauté — lui emboîtant le pas.

La fonction de communication. — Faire appel à Vautre, par le
truchement d'un acte de participation exemplaire, l'inclure dans
une entreprise commune, en voie d'élaboration, en abolissant le
«sens unique» de l'œuvre traditionnelle (Dubuffet), et dans le
sillage du Livre de Mallarmé, voici la fonction de communication de
l'anarchie créatrice.

La fonction d'exploration. — L'œuvre «anarchiste» va
au-devant du monde inconnu, merveilleux de l'avenir. Les postulats

d'originalité, d'innovation vont de pair avec l'intronisation
du mouvement perpétuel, un processus de métamorphoses sans
fin tenant lieu de finalité (d'où le déplacement du centre de gravité

de la culture artistique de l'œuvre vers l'acte créateur).
Recommencer éternellement, sans jamais s'arrêter, prêter son
flanc à une récupération stabilisatrice, voici le but.

La fonction de réappropriation: en tant que réappropriation,
l'œuvre ouverte redécouvre tout ce que l'exercice autoritaire de
l'art a rejeté, refoulé comme accidentel, arbitraire, insignifiant,



34 ÉTUDES DE LETTRES

au nom d'un principe de sélection désormais dépassé. Grâce au
hasard, à la spontanéité, à la gratuité triomphaliste d'un nouveau
type d'acte créateur, l'art rentre en possession d'un vaste capital
ignoré jusqu'ici.

En raison de la restructuration libertaire de l'œuvre, celle-ci
devient le lieu où s'affrontent désormais esprit de révolte et principe

d'autorité; où s'incarnent esprit créateur et esprit dominateur.

L'engagement de l'artiste a pour objet Végalité créatrice née
de l'acte créateur fondé sur la réciprocité exemplaire de l'artiste et
du non-artiste englobés dans une même volonté d'action. L'acte
créateur lui-même a pour horizon le climat de destruction entrevue

comme prélude à un nouveau monde d'harmonie.

Pour une nouvelle tradition

Pardonnez-moi mon ignorance
Pardonnez-moi de ne plus connaître
L'ancien jeu des vers

Apollinaire, Alcools.

L'artiste assume son identité de créateur en se réclamant d'une
communauté de règles reçues en partage ou d'aspirations érigées
en valeurs de la même manière que l'homme se définit par ses
origines, sa famille, ses amis, son église. Se dire sans patrie, sans
église et sans parti équivaut à l'acceptation d'une marginalité
revendicative. Ne s'attacher qu'à l'avenir, ne tirer ses croyances
que du seul inconnu, voici l'école du révolté.

Le peintre ou le compositeur qui adhère à une communauté de
valeurs est ainsi un esclave aux yeux du rebelle, de Youtsider pour
qui la seule appartenance est celle du refus. La recherche d'une
nouvelle allégeance est pourtant ce qui frappe l'historien d'une
période cruciale de la culture moderne, celle qui va de 1870 environ

à la veille de la première guerre mondiale.
«Il faut redevenir esclaves» s'exclame Degas, comme s'il

reculait devant les conséquences d'une vie orientée vers la possession

d'un métier «solide».12 Rouault, qui cite volontiers Cézanne
pour légitimer ses partis pris et ses anathèmes, se qualifie
d'«obéissant» («Je suis un obéissant»13) et se consacre corps et
âme à la recherche de «grands ancêtres». En visitant un jour le
Salon des Indépendants, Léon Bloy s'en prend aux velléités
antiautoritaires des exposants pour leur opposer le défi de l'artiste
épris de tradition: «Je demande à voir les Dépendants».14



VERS UNE NOUVELLE TRADITION 35

Au début de sa carrière de compositeur, Igor Strawinsky
n'hésite pas à affirmer son désir de «se soumettre à la discipline
(des) maîtres»15.

Pour toute une génération d'artistes profondément troublés
par la crise générale des valeurs, la recherche de règles sûres, de
traditions vivaces, le désir de soumission à une nouvelle éthique, à

une nouvelle esthétique contraignantes, prime sur le désir d'autonomie.

Pour Rouault, Ingres et Degas personnifient la seule attitude
porteuse d'avenir devant le déclin du métier artistique. Ingres,
parce qu'il ne veut pas de «cette liberté qui permet l'étalage et la
glorification de l'ignorance et de la médiocrité», et parce qu'il ne
perd pas une seule occasion pour «trouver dans le Passé des lois et
des disciplines»16. Degas parce que «si hanté par la perfection du
métier des anciens», il ne peut «consentir à couper l'attache qui
retient son esquif au rivage classique, et à croiser au large, à la
recherche d'un nouveau monde pictural»17.

«Nous ne sommes que des anneaux dans la chaîne», écrit Van
Gogh à son frère Théo18, se situant à mi-chemin entre deux
époques pleinement créatrices. Il éprouve douloureusement la fin
d'une tradition. Mais s'il découvre dans la nature le départ d'une
nouvelle expérience picturale, il ne cesse pas de regarder celle-ci à

travers l'expérience des grands peintres du passé ou du présent.
«Imagine-toi les bords du canal comme des kilomètres et des
kilomètres de Michel ou de Th. Rousseau, de Van Goyen ou de Ph. de
Köninck», écrit-il à son frère. Les souches et les racines tordues
qu'il aperçoit un jour aux alentours de Forest lui apparaissent
«fantasques comme celles burinées par Albert Dürer dans: Ritter,
Tod und Teufel»19. Les Arlésiennes lui rappellent, à la fin de sa
vie, les femmes peintes par Fragonard et par... Renoir. S'il copie
peu, ses visites au Louvre le mettent en rapport avec le génie des
Anciens et dans son esprit, petit à petit, une équivalence subtile
s'instaure entre ce type de génie et le génie des modernes. Aussi
admire-t-il généreusement Meissonnier («qu'on ne peut
dépasser») et Israels («toujours admirable»).

«[...] après avoir vu les grand maîtres, il faut se hâter d'en sortir

et vérifier en soi, au contact de la nature, les instincts, les
sensations d'art qui résident en nous»20, proclame Cézanne; il ne se
demande pas moins «comment faire de l'impressionnisme un art
durable comme l'art des musées», comme si l'éternité seule conférait

à l'expérience créatrice ses authentiques lettres de noblesse. Et
Matisse de raconter comment Cézanne passait ses après-midi au



36 ÉTUDES DE LETTRES

Louvre à l'époque où il faisait le portrait de Vollard, en se
confiant à son modèle: «Je crois que la séance de demain sera bonne,
car je suis content de ce que j'ai fait cet après-midi au Louvre.»21
(Le peintre qui tient les Vénitiens et les Espagnols pour «les plus
grands» va cependant jusqu'à faire l'éloge des «théories
anarchistes de Pissarro» et dire que «Pissarro ne se trompait donc pas
[...], lorsqu'il disait qu'il fallait brûler les nécropoles de l'art»22.)

Plus près de nous, Matisse dit, à propos de l'académie qu'il
avait fondée dans sa jeunesse à la rue de Sèvres, que son but avait
été — en tant que peintre en rupture de ban avec l'enseignement
officiel de son temps — d'«inculquer» à ses élèves «le sens de la
tradition». «Inutile de vous dire combien mes élèves furent déçus
de voir qu'un maître, réputé révolutionnaire (mes italiques) pût
leur répéter le mot de Courbet: J'ai voulu tout simplement puiser
dans l'entière connaissance de la tradition le sentiment raisonné et
indépendant de ma propre individualité.»23

Peindre dans «le respect de l'idéal et des règles», voici le but
de Matisse. Mais qui peut de son temps dire encore exactement
«où sont ces règles»? Les musées proposent toujours leurs collections,

certes, leurs chefs-d'œuvre admirables, et il est impossible
d'être en désaccord avec eux. Seulement, l'admiration qu'on leur
voue n'interdit pas d'élaborer une voie personnelle vers la peinture

d'aujourd'hui. «Ce que je voyais au Louvre n'agissait pas
sur moi de façon directe, écrira-t-il plus tard. Je m'y sentais
comme dans une bibliothèque renfermant les ouvrages du passé,
et je voulais créer quelque chose à partir de ma propre
expérience.»24 Les musées, les maîtres ont pour mission de
transmettre des normes, des règles de conduite impérissables. Ce n'est
pas la faute des artistes irrespectueux des XIXe et XXe siècles si

ces règles n'imposent plus leur leçon avec la force d'une évidence.
D'où le désespoir de Van Gogh qui s'écrie: «dans ces affreux
beaux-arts, on oublie tout, on ne tient rien»25. L'ère de «l'ingratitude

envers l'école», du mépris de la «tradition d'hier qui se perd
dans le sable» (Klee) commence.

On dit oui au musée, à la tradition, aux maîtres, donc! Selon
René Leibowitz, Anton Webern passa sa vie dans un «amour et
respect infinis des grands maîtres de l'art musical». En se souvenant

de ses années morgiennes, le grand chef d'orchestre Ernest
Ansermet raconte comment, pendant ses heures de loisir, il
exécuta, à quatre mains, en compagnie de Strawinsky, les symphonies

de Strawinsky, les symphonies de Haydn, de Schubert, ou les
Concertos brandebourgeois de Bach.26 Dans son autobiographie



VERS UNE NOUVELLE TRADITION 37

(Chroniques de ma vie) Strawinsky rend d'ailleurs hommage à ses

«maîtres» qui l'ont formé et dont l'exemple lui a permis de se

frayer une voie personnelle, faite de tâtonnements et de percées,
vers une musique actuelle, fondée sur l'instabilité structurelle de
son acquis. Il dit avoir éprouvé, au début de sa carrière de compositeur,

un «besoin impératif de prendre pied dans (son) métier»,
ce qui n'est possible qu'en «se soumettant à la discipline des

(grands) maîtres et, implicitement, à leur esthétique»27.
Faire triompher la «conception savante sur l'arbitraire,

l'ordre sur le fortuit»28, voici sa devise! Etrange confession
«autoritaire» d'un compositeur «bousculeur» en pleine période
d'expérimentation musicale. Il n'y a pas de grande époque créatrice

sans le triomphe ultime de la tenue, de cette «forme de
convention qui [...] retient la musique dans des bornes rigoureuses»
et l'empêche de «s'épandre au gré des divagations souvent
périlleuses d'un auteur. Cette contrainte volontaire, je me l'imposai en
choisissant une forme de langage sanctionnée par le temps, pour
ainsi dire homologuée.»29 La tenue est le «besoin d'un ordre sans
lequel rien ne se fait et avec la disparition duquel tout se
désagrège. Or, tout ordre réclame une contrainte. Mais on aurait tort
d'y voir une entrave à la liberté.»30

Un dernier mot sur l'inventeur du système de composition
sérielle, Arnold Schoenberg. Le jeune compositeur des Quinze
Mélodies qui affirme sans ambages, en 1910, avoir «brisé tous
vestiges d'une esthétique passée»31 se voit comme le continuateur
et le fondateur d'une nouvelle tradition. «Je sais qu'un jour on
reconnaîtra dans la nouveauté [de ma musique] combien intimement

elle se trouve liée avec le meilleur de ce qui nous a été donné
en exemple. Mon mérite est d'avoir écrit une musique véritablement

nouvelle qui, de même qu'elle est issue de la tradition, est
destinée à devenir une tradition. »32

Nous ne saurions examiner cette tendance éphémère à
«l'autoritarisme» en musique dans ses rapports avec la politique. Un mot
concernant l'attitude du compositeur des Gurre-Lieder s'impose.
Dans un texte daté de 1950, Schoenberg se dit conservateur, au
même titre qu'un Edison ou un Ford, leur esprit «progressiste» en
moins. Après une «initiation» éphémère aux «théories marxistes»
dans sa jeunesse, il prend conscience de sa condition
«bourgeoise». Au moment où éclate la Première Guerre mondiale, il a
la fierté d'être appelé sous les drapeaux et fait son «devoir de soldat

avec enthousiasme, en fidèle sujet de la maison de
Habsbourg» dont il apprécie la «sagesse déployée au cours de huit



38 ÉTUDES DE LETTRES

cents ans de gouvernement et la stabilité assurée par un monarque
sa vie durant, en regard de la courte existence de n'importe
laquelle république». Il devient monarchiste, sans responsabilité
politique, et se dit partisan de cette forme de gouvernement «bien
que les chances d'une restauration (lui) en paraissent nulles», en
1950 encore.33

Métamorphoses de la tradition

L'on peut se demander si, sous le manteau d'un mot démonétisé,

ce n'est pas le sens même de la tradition qui a changé de fond
en comble. Car comme toute notion, celle de la tradition implique
un choix. Ainsi, pour Fernand Léger, la tradition des modernes,
ce sont «les hautes époques, les primitifs, les Egyptiens, les Grecs
d'origine»34 et les arts populaires. De fait, «tout commence avec
les impressionnistes»35. Chaque avant-garde a son Panthéon
mouvant, avec l'énumération juste des centres qu'on honore et
des «monstres» qu'on abhorre.

Ainsi dans le manifeste futuriste de 1913, Apollinaire désigne
Eschyle, Shakespeare, Edgar Allan Poe, Baudelaire comme les

figures symboliques d'un monde périmé, alors qu'un Picasso, un
Boccioni, un Matisse ou un Braque ont droit à un salut fraternel.

Max Ernst dresse, de son côté, la liste des poètes et peintres
préférés du passé. On y trouve, pêle-mêle, les noms de Lautréamont

(en majuscules), de Rimbaud, mais aussi de Hugo, de
Goethe, de Shakespeare, d'Arnim, avec une prédilection pour la
littérature fantastique, le romantisme, mais aussi la poésie et la
peinture «affirmative» de la Renaissance... Il fait oublier en quelque

sorte le petit poème d'occasion qui a pour titre «Portrait
d'ancêtre»:

Frisson d'ancêtre
Frisson d'étrangleur
A bas la jeunesse.36

Chez Gauguin, chez Léger, la notion de la tradition se dilate
pour inclure dans sa nomenclature ceux qui se situent à l'origine
d'un esprit, d'une tendance, en marche à travers l'histoire et qui,
épisodiquement, s'épanouissent en quelques «parentes». Le
problème qui est le nôtre — le conflit au sein de la modernité du principe

autoritaire et de l'esprit anarchiste — ne s'explique donc que
très partiellement par les avatars du vocable de «tradition».



VERS UNE NOUVELLE TRADITION 39

En guise de conclusion

Les mots d'ordre de l'anarchie sont évoqués partout37 alors
que l'aspiration à une nouvelle allégeance s'efface devant la
proclamation d'un pluralisme sans périphérie ni centre. Le conflit
principe autoritaire / esprit de révolte se termine, du moins
provisoirement, avec la victoire éclatante du premier. C'est que, sous le

signe d'une soumission à l'autorité des maîtres, les théoriciens
d'un «ordre» esthétique nouveau ont subrepticement miné les
cadres de celui-ci. Un Strawinsky n'a pour but ni d'annihiler, ni
de «suspendre» la liberté, mais d'en élargir les résonances et d'en
intensifier les pouvoirs.38 Il joue, malgré lui, le jeu des praticiens
féroces d'un anarchisme sans son postulat central, la création
d'un monde de bonheur et d'harmonie.

André Reszler.

NOTES

1 Dans Asphyxiante Culture, Paris, J.-J. Pauvert, 1968, Jean Dubuffet
reprend à son compte l'idée sorélienne d'institutions dé-scolarisantes.

2 Pierre Kropotkine, Paroles d'un révolté, Paris, 1874, p. 17.
3 Encyclopédie anarchiste, éditée par Sébastien Faure, Paris, t. I, p. 196.
4 «La Science moderne et l'Anarchie», cité par Roger N. Baldwin, in Kro-

potkin's Revolutionary Pamphlets, New York, Vanguard, 1927, p. 189.
5 Michel Bakounine, Dieu et l'Etat, in Œuvres, présenté par James

Guillaume, Paris, Stock, 1907, t. 1, p. 283.
6 Id., Etatisme et Anarchie, Leiden, E. J. Brill, 1967, p. 286. — Le pouvoir

corrompt le maître tout aussi bien que l'esclave.
7 Id., «L'Empire knouto-germanique et la révolution sociale», in Œuvres,

1907, t. II, p. 56.
8 Voir, sur ce sujet, l'introduction de mon essai sur L'Esthétique anarchiste,

Paris, PUF, 1973, pp. 5-16.
9 Cf. les remarques de Victor Hugo sur la poésie d'avant 1789 et le «bonnet

rouge» dont est coiffé désormais le langage poétique.
10 «Le meilleur état pour avancer est de ne plus avoir de mémoire», dit

Pierre Boulez qui reprend à son compte les recherches anti-autoritaires de
Mallarmé. Il ajoute: «les civilisations fortes sont celles qui se moquent des civilisations

précédentes et qui savent les oublier ou les détruire». Cf. «La naissance à
soi-même doit s'accomplir chaque matin», in «Entretien avec Pierre Boulez»,
Le Monde, 23 décembre 1976.

11 J'emploie le terme dans le sens de l'ouverture définie par Umberto Eco
dans L'Œuvre ouverte, Paris, Seuil, 1962.



40 ÉTUDES DE LETTRES

12 Cité par Georges Rouault, Sur l'art et sur la vie, Paris, Denoël/Gonthier,
1971, p. 41.

13 Ibid., p. 118. — Il ajoute qu'il est «à la portée de tout venant de se

révolter».
14 Ibid., p. 83.
15 Igor Strawinsky, Chroniques de ma vie, Paris, Denoël/Gonthier, 1962,

p. 28.
16 Georges Rouault, op. cit., p. 68.
17 Ibid., p. 43.
18 Lettres de Vincent Van Gogh à son frère Théo, Paris, Grasset, 1937,

p. 260. Van Gogh est, à n'en pas douter, au bord de la rupture avec ce qui le
précède, à maintes reprises. Malgré sa vision picturale médiatrice d'une certaine réalité

humaine, il aimerait peindre les paysans par exemple de l'intérieur, comme
s'il était un des leurs. C'est dire qu'il subit la tentation de populisme. «Je pense
souvent que les paysans sont un monde à part et en beaucoup de points,
tellement meilleurs que le monde civilisé» (p. 117). A une heure plus tardive, il reconnaît

que «nous ne sommes pas des sauvages ni des paysans et nous avons peut-
être même le devoir d'aimer la civilisation (ainsi nommée)» (p. 279).

19 Ibid., p. 88.
20 Lettre à Charles Camoin du 13 septembre 1903, in Correspondance,

Paris, Grasset, 1937, p. 255.
21 Cité par Matisse. Cf. Henri Matisse, Ecrits et Propos sur l'art, Paris,

Hermann, 1972, p. 197.
22 Cézanne, lettre à son fils du 26 septembre 1906, in Correspondance,

p. 293. Il admet cependant qu'en lançant ses propos incendiaires, Pissarro allait
«un peu loin cependant».

23 Henri Matisse, op. cit., p. 85. On connaît les copies de tableaux de
«grands maîtres» — un autoportrait de Rembrandt, le portrait de Malle Babbe,
la sorcière de Haarlem de Frans Hals — que Courbet fait en 1869!

24 Ibid., pp. 130-131.
25 Lettres de Vincent Van Gogh à son frère Théo, pp. 199-200. Je donne la

citation complète ici: «Pourquoi est-ce qu'on ne tient pas ce qu'on a, comme
font les médecins et les mécaniciens; une fois quelque chose de découvert et de
trouvé, eux ils en gardent la science, dans ces affreux beaux-arts on oublie tout,
on ne tient rien.»

26 Ernest Ansermet et Jean-Claude Piguet, Entretiens sur la musique, La
Baconnière, Neuchâtel, 1963, p. 87.

27 Igor Strawinsky, op. cit., p. 28.
28 Ibid., p. 110.
29 Ibid., p. 142.
30 Ibid., p. 143.
31 René Leibowitz, Schoenberg, Paris, Seuil, 1969, p. 71.
32 Ibid., p. 22.
33 Arnold Schoenberg, «Mon attitude vis-à-vis de la politique», in Le Style

et l'Idée, Paris, Buchet/Chastel, 1977, p. 385.
34 II écarte les périodes classiques et hellénistiques.



VERS UNE NOUVELLE TRADITION 41

35 Fernand Léger, Fonctions de la peinture, Paris, Denoël/Gonthier, 1965,
p.36.

36 Max Ernst, Ecritures, Paris, Gallimard, 1970.
37 Je cite, à titre d'exemple, une interview du cinéaste Elia Kazan dans Le

Monde du 24 mars 1977: «Je n'aime pas l'ordre, j'aime le chaos.» Dans un
article paru dans VInternational Herald Tribune, le critique musical Harold C.
Schonberg titre «Toscanini would never have stood for it». II relate la rupture
d'équilibre croissante entre chefs et musiciens d'orchestre, ces derniers refusant
de plus en plus de se soumettre à l'autorité du chef, ce «mal nécessaire» (le
25 mars 1977).

38 Cf. Igor Strawinsky, op. cit., p. 143.

A. R.




	Vers une nouvelle tradition? : L'art moderne entre l'anarchie et la tentation de l'ordre

