Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1983)

Heft: 2

Artikel: Le corps bestial : les métamorphoses de I'homme idéal au siecle de
Péricles

Autor: Bérard, Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870730

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CLAUDE BERARD

LE CORPS BESTIAL
(les métamorphoses de I’homme idéal
au siecle de Péricles)

« Les Grecs ont eux-mémes remarqué que leur regard
les différenciait des autres peuples, qu’ils avaient des
yeux particulierement beaux. Un sens de la mesure
évitait les distorsions par le surmenage et la surexci-
tation. »

Karl Schefold, La Gréce classique, Paris, 1967

« ... Ils introduisoient devant tous quelques Satyres,
qui sont especes de Dieux habitants les forests, ayans
des cornes au front et des pieds de Bouc, qui sont
foletons ehontez et impudents, et qui sur tout se
recreent de paillardises et choses lascives. »
Jean Vauquelin de la Fresnaie,
Discours pour servir de préface

sur le sujet de la Satyre,
Caen, 1604

LES FICTIONS DU CORPS CLASSIQUE

Si, dans la culture occidentale, la Gréce jouit d’un statut
privilégié, qualifié de classiqgue — « qui appartient a 1’Anti-
quité gréco-latine, considérée comme la base de 1’éducation
et de la civilisation » (Le petit Robert) —, elle le doit prin-
cipalement, sur le plan archéologique, a2 deux types de
réalisation : la création des ordres architecturaux tradition-
nels et, plus encore, la représentation du corps de ’homme nu.



44 LE CORPS ET SES FICTIONS

Ce privilege, exorbitant, est fondé sans aucun doute sur une
accumulation de malentendus d’une part, sur une série de
manipulations idéologiques de 1’autre. Il faut en tenir compte
pour comprendre toutes sortes de phénomeénes culturels qui
vont de la Renaissance a I’époque contemporaine en passant
par tous les mouvements esthético-philosophiques du
xviil® siecle (le sens de I’épithéte classique cité ci-dessus
apparait a cette date) et par les idéologies aberrantes des
Etats nationalistes, toujours prétes a relever la téte .

La découverte en 1972, en mer Ionienne, sur la cote cala-
braise, des deux grands guerriers nus dits « bronzes de
Riace », puis leur exposition triomphale dés 1981 a Florence,
a Rome et a Reggio, confirment [’attrait, la fascination, que
continuent d’exercer sur les foules les canons esthétiques
mis au point par les Grecs (fig. 1). L’ampleur de ce succes
est remarquable : des millions de personnes de tout milieu
n’hésitent pas a faire parfois des centaines de kilomeétres et
a patienter des heures pour apercevoir deux statues. La grande
presse a largement contribué a la propagation de cet
engouement. La couverture du livre cité ci-dessus reproduit
une photographie montrant la foule entourant les héros ; ni
I’exposition des trésors de la tombe du prétendu Philippe II
a Thessalonique, ni méme celle des trésors de Tout ank Amon
n’ont jamais connu un tel succes, alors que leur intérét archéo-
logique et historique est bien plus considérable. La conjonc-
ture archéologique des bronzes de Riace a définitivement
disparu : on ne pourra jamais citer les noms de leurs créateurs
(il y a deux sculpteurs), ni leur identité, ni établir leur fonc-
tion. Leur valeur est purement esthétique.

Rappelons qu'’il s’agit de « héros », adultes et barbus, qui
portaient au bras gauche le bouclier rond des hoplites et 'un,
la lance (fig. 1), 'autre, une épée?. Leur création obéit aux
deux moteurs de I'art grec figuré : la recherche de la confor-

1. Cf. le livte de N. Himmelmann, Ufopia del passato. Archeologia e
cultura moderna, avec son introduction de S. Settis, De Donato, Bari, 1981.

2. J’ai présenté briévement ces statues dans Deswos, Bulletin des ami-
tiés gréco-suisses, Lausanne, 2, 1981, p. 10 a 14. Des photos en couleurs
ont été publiées dans Connaissance des arts, Paris, 355, 1981, p. 50 sqq.



LE CORPS BESTIAL 45

mité au modele anatomique et la virtuosité de I’exécution.
L’artiste prétend reproduire de facon exacte la réalité tout en
exprimant des principes idéaux de rythme et d’équilibre, de
proportions et d’harmonie, aussi bien physiques que moraux :
c’est précisément « ’homme idéal », le kalos k’agathos, dont
la beauté formelle véhicule la charge éthique supréme. Quant
a la virtuosité, elle se manifeste surtout dans le travail du
bronzier, qui fait ceuvre d’orfévre pour reprendre a froid les
détails des chevelures et des barbes, incruster les yeux de
pierres semi-précieuses, plaquer les levres de cuivre, les dents
d’argent (fig. 2) : d’ot1 ’'extraordinaire impression de présence
physique dégagée par ces statues, impression qui frappe les
foules avant méme qu’elles ne ressentent des émotions esthé-
tiques peut-étre plus subtiles. Constatons qu’une partie de
Iobjectif recherché en 450 avant notre ére est toujours
atteinte aprés plus de deux millénaires.

Cette perfection physique ressortit pourtant a un systéme
de représentation du corps tout a fait fictif : I’artiste nous
propose un modele exemplaire qui n’existe pas dans la réalité.
Sur le plan historique, a cette date, les grands hommes poli-
tiques, les chefs de guerre (c’est peut-étre le cas ici), ne
peuvent étre statufiés de leur vivant. Aussi bien ces bronzes
ne présentent-ils aucune caractéristique de portrait : les
visages sont idéalisés, tout comme les corps. La nudité d’une
part, les proportions de l'autre, plus grandes que nature,
confirment ce diagnostic. Sur ce plan, le sculpteur se met au
service de la cité, seule habilitée 34 décerner les honneurs
héroiques ; la statue est I’instrument de I’héroisation. Quant
a lidentification des personnages, leur dénomination, les
spectateurs n’y parvenaient que grace aux inscriptions gravées
dans la base de marbre qui servait de socle au monument et
aujourd’hui disparue.

Les sculptures romaines analogues donnent une sorte de
vérification par I’absurde du caractere fictif de ces représenta-
tions : le méme corps idéal classique, « a la grecque », est
greflé d’une téte-portrait réaliste « a I’étrusque » qui immor-
talise tel individu. Toute unité esthétique est brisée, toute
harmonie rompue, le corps étant réduit a une fonction pure-
ment sémiotique.



46 LE CORPS ET SES FICTIONS

Ce corps fictif de 'homme idéal s’est imposé jusqu’a nos
jours en premier lieu parce que les Grecs en avaient rédigé la
théorie. Le porteur de lance (le Doryphore) de Polycléte
(fig. 3) incarnait et démontrait les régles exposées dans le
canon, qui était d’abord un traité de sculpture avant d’étre
une statue. C’est ainsi que les Grecs ont inventé I’Art au
v°® siecle : « La recherche de la Beauté, la conformité aussi
étroite que possible au modele réel, le plaisir du spectateur »,
ce sont trois caractéres au moins que les textes anciens se
plaisent a souligner ®. Deux inventions corrélatives ont ensuite
contribué 2 imposer ce Canon, auquel nous devons mainte-
nant la majuscule : les musées et la critique d’art. Les pre-
miers, par les collections qu’ils abritaient, c’est-a-dire la
réunion d’ceuvres variées regroupées uniquement selon des
criteres esthétiques, entrainérent automatiquement la seconde.
Il s’agit d’une véritable révolution culturelle. Jamais jus-
qu’alors une sculpture, par exemple, n’avait été créée et
exposée en dehors d’un contexte bien précis : religieux, votif,
funéraire, politique. Le travail de P’archéologue consiste
précisément dans l’exploitation de cette conjoncture histo-
rique, seule habilitée, finalement, 2 donner un sens a une
ceuvre, puisqu’une Coré ou un Couros archaique, pour choisir
des types familiers, peuvent aussi bien étre statue funéraire
au cimetiére qu’ex-voto dans un sanctuaire. A partir de
Polycléte, la représentation de ’homme idéal existe en dehors
de toute référence sinon a la Beauté pure : « Seul entre tous
les hommes, Polycléte passe pour avoir incarné l’art dans
une ceuvre d’art », écrit Pline *.

Les grands collectionneurs privés n’apparaissent pourtant
qu’a I’époque hellénistique. Une autre révolution culturelle,
concernant plus directement I’histoire de I’art occidental,
survient sans doute 4 la mort d’Attale de Pergame, en 133,
qui légua son royaume et ses musées aux Romains. Ceux-ci,
déja gorgés du butin raflé dans les villes grecques d’Italie du

3. Sur ce probléeme de l'invention de I’Art, cf. l'article de P. Bruneau,
« Situation méthodologique de I’histoite de l’art antique », dans L’Anti-
quité classique, Bruxelles, 44, 1975, p. 425 a4 487 (ma citation p. 158).

4. Histoire Naturelle, livre 34, § 55.



LE CORPS BESTIAL 47

Sud (Tarente) ou de Sicile (Syracuse), furent éblouis par les
chefs-d’ceuvre dont ils se découvraient subitement les heureux
propriétaires. Habitués au naturalisme brutal des Etrusques,
dont l’art était essentiellement religieux, voire magique ou
symbolique, les Romains furent conquis par la beauté de
I’homme idéal. Des lors, les expositions d’ceuvres magistrales
se multiplierent 2 Rome et le trafic d’art connut un essor
extraordinaire, avec une inflation des prix qui n’a pas cessé
jusqu’a nos jours. Je tairai ici, pour abréger, la multiplication
des copies dont un grand nombre n’est que la caricature des
originaux. Les conséquences, sur le plan du gofit, vont du
pire au meilleur, et le snobisme — sinon la cupidité spécu-
lative — de I’homme moderne trouve ses racines dans les
comportements des politiciens et des parvenus romains.
Quoi qu’il en soit, le corps fictif de ’homme classique avait
définitivement imprégné les consciences et gagné universelle-
ment droit de cité.

LES FICTIONS DU CORPS BESTIAL

Revenons au « siécle de Périclés », au triomphe du classi-
cisme et de I’art. Il faut maintenant changer de registre, laisser
les chefs-d’ceuvre uniques et signés pour la masse anonyme de
I'imagerie populaire. Sur des milliers d’images figurées aux
flancs des vases et qui toutes ou presque mettent en scéne
I’homme, les hommes, on retrouve bien sfir I’écho des recher-
ches esthétiques des grands maitres. Mais le but premier des
peintres d’Athénes n’est pas la beauté ; ce qui les intéresse,
c’est de raconter une histoire, par exemple la geste de Thésée
purgeant les chemins de ’Attique des brigands et des mons-
tres qui les infestent. L’harmonie des attitudes du héros et la
finesse plus ou moins précise du dessin ne relévent que des
capacités stylistiques personnelles de artiste, le plus souvent
un artisan. Ce terme n’a rien de péjoratif : il exprime la diffé-
rence entre la production en série des imagiers et 1’ceuvre
d’un Polyclete ou d’un Phidias.

J’ai mentionné, comme exemple de narration, la geste de
Thésée. Mais I'imagerie fixe aussi le panorama de I’ « imagi-



48 LE CORPS ET SES FICTIONS

naire social > » des Athéniens qui y projettent leurs choix
culturels, leurs refus, leurs aspirations, leurs contradictions,
leurs fantasmes ; c’est un univers formalisé de représentations
dans lesquelles les peintres construisent des modeles des
activités sociales, ludiques, économiques ou religieuses. ]’ai
choisi d’explorer ici un ensemble d’images qui exaltent un
corps « bestial », celui d’'un homme dont la téte grotesque-
ment déformée s’orne de deux grandes oreilles animales et
dont les reins portent une vigoureuse queue de cheval
(fig. 4)°. On notera que, compte tenu de la convexité de la
panse du vase et de son mauvais état de conservation, le
corps représenté dans cette figure peut treés bien correspondre
a celui d’un athléte ; la musculature abdominale et intercos-
tale est finement dessinée en vernis dilué dans une intention
de réalisme anatomique. Mais la longue queue ! Mais la téte,
sorte de masque barbu au nez camus et a l'oreille pointue !
L’attitude de ce personnage monstrueux n’a pourtant rien
d’effrayant : il maintient sur ses épaules un enfant qui
pourrait étre son fils, dont on ne voit pas la petite queue,
certes, mais dont 'oreille animale se détache nettement sur
la chevelure. Du corps idéal & ce corps bestialisé et comme
ensauvagé, que s’est-il passé, et pourquoi ?
Traditionnellement, les érudits considérent ces figures
comme celles des satyres, compagnons habituels de Dionysos
outre les bacchantes ou ménades, 2 ne pas confondre avec
les pans, démons boucs dont P’existence différe fortement de
la leur’. Or Dionysos, dieu de la vigne, du vin, est aussi le
dieu des masques et le patron du théatre. Sur un célebre cra-

5. Expression que jemprunte a léquip. dirigée par J.-P. Vernant,
par exemple chez P. Schmitt et A. Schnapp, Revue archéologique, Paris,
1982, 1, p. 57 sqq. ou chez J-L. Durand et F. Frontisi-Ducroux, ibidenz,
p. 81 sqq.

6. V. J.D. Beazley, Attic Red-Figure Vase-Painters, Oxford, 1963, 279,7.
Les Vzréférences a cet ouvrage apparaitront désormais sous I’abréviation
ARVZ,

7. Je n’entre pas ici dans la discussion terminologique. Les Grecs eux-
mémes ont parfois utilisé le terme de siléne pour désigner les satyres.
On s’est rallié a satyre i cause du drame satyrique, genre théétral trés
précis qui oppose les tares morales des satyres aux vertus de I’homme
idéal (cf. F. Lasserre, « Le drame satyrique », dans Riv. di filol. e di istr.
classica 101, 1973, p. 273 sqq.). Mais, entre drame littéraire et imagerie



Fig. 1-2 photos Scala, d’aprés
G. Foti et F. Nicosia,
I bronzi di Riace, Flo-
rence, 1981.

Fig. 3 photo Hirmer, Munich.



RS e,

Fig. 4 photo Museum of Fig. 5 photo André Held, Ecublens.
Fine Arts, Bos-
ton.

Fig. 6. photo Musco Archeologico
Nazionale, Ferrare.

Fig. 7 photo Metropolitan
Museum of Arts> New '
York. '




G,
&
|
i
4

P

T

Fig. 8 photo Galerie G.

Puhze,
Fribourg-en-Brisgau.

Fig. 9. photo D. Widmer, Bale.

Fig. 10a-b photos D. Widmer, Bile.




Fig. 11 photo British Museum, Londres. Fig. 12 photo American School of Classi-
cal Studies, Athenes.

Fig. 13 photo Musée du Louvre, Paris.



LE CORPS BESTIAL 49

tere de Naples (fig. 5) (ARV? 1336, 1), on voit d’un coté
un jeune acteur en train de se costumer : il porte déja une
sorte de culotte en peau de béte, munie d’une queue et d’un
sexe postiche en érection, et tient dans la main gauche le
masque du satyre dont il va jouer le role. Nous sommes donc
sur le plan de la représentation théitrale et, plus exactement,
nous jetons un coup d’ceil dans les coulisses pour y surprendre
les préparatifs des comédiens. Dans la section droite en
revanche, on est en présence dun véritable satyre de la
mythologie : ce n’est pas un acteur, car aucun accessoire de
déguisement n’est figuré. Nous avons brutalement changé de
niveau et sommes entrainés dans le monde du thiase qui
hante la sphére divine dionysiaque. L’image confronte, dans
une juxtaposition que le découpage photographique rend
encore plus saisissante, I’acteur humain et son modeéle mytho-
logique. On peut aller plus loin dans ’analyse de I’image et se
demander si les deux cotés du vase ne sont pas a mettre plus
étroitement en relation. La scéne de droite représenterait
ainsi le jeu de la piéce qui se prépare a gauche. Accomplissant
pleinement sa fonction, le masque transformerait son porteur
jusqu’a évacuer tout caractére artificiel, et la représentation
entiere basculerait sur le plan religieux qu’elle est censée
montrer. Par la vertu du déguisement, le jeune acteur devien-
drait proprement un satyre dans le feu de l’action (notons
la guirlande végétale qui a glissé de sa chevelure sur son front
dégarni).

Sur le cratére suivant (fig. 6), un groupe d’hommes nus
s’activent a fouler le raisin et a en récolter le jus (ARV? 524,
26). La sceéne se préte a une lecture trés fouillée sur le plan
technique de I’élaboration du vin. A Beaune, ’amateur décou-
vrira au Musée du vin une photographie prise sur le vif qui
confirme le degré de réalisme atteint par les imagiers grecs
dans cette scéne. La relation de référence entre I’image et
son modele est donc trés serrée ; on voit combien de tels
documents sont précieux pour nous transmettre des situations

satyrique, il y a un abime. — Vauquelin de la Fresnaie, cité en épigraphe,
confond drame satyrique et satire, satyres et pans, ce qui n’enléve aucune

\

saveur a sa description.



50 LE CORPS ET SES FICTIONS

culturelles que seule l’ethnologie de terrain peut encore
observer. Mais, ce qui m’intéresse, c’est la confrontation avec
I'image suivante (fig. 7) (ARV? 516, 4), exactement contem-
poraine, de qualité identique, décorant le méme type de
vases, des cratéres. Le théme est le méme mais les acteurs
sont autres, derechef bestialisés en satyres. Sur le plan formel,
un seul élément peut expliquer cette métamorphose : la pré-
sence du dieu de la vigne, maitre des satyres, a l’extréme
droite. Celui-ci entraine la représentation sur un plan sur-
naturel. La coexistence des deux images permet donc de
metire en évidence un écart différentiel qui révéle la puis-
sance quasi magique de Dionysos et de tout ce qui touche au
vin, la profondeur de son action sur les hommes. A la diffé-
rence d’autres travaux ruraux — la cueillette des olives, par
exemple, patronnée par la déesse Athéna —, les vendanges
sont une activité proprement enthousiasmante qui transforme
le statut existentiel de ’homme et le met en contact avec le
divin. La médiation du masque est inutile, tant sont efficaces
les forces mises en jeu. A ce stade déja, on devine que les
satyres sont connotés positivement ; leur présence signale
lirruption du démonique dans un monde par ailleurs banal.
Dionysos agit comme un filtre qui modifie et transcende la
réalité quotidienne.

Le théatre et le masque, la vendange et le vin, ce sont 1a
des situations bien particuliéres, a la frontiere du jeu et de
la religion ; elles constituent comme des ilots de féte dans la
suite monotone des travaux quotidiens et, par leur spécificité
méme, peuvent rendre compte de ces représentations qui
échappent aux catégories normatives de la cité grecque. Dans
d’autres images, pourtant, c’est précisément sur cette réalité
quotidienne que s’exercent les métamorphoses. Les citoyens
athéniens se rencontrent sur 1’agora, discutent au gymnase ;
ils sont habillés décemment, sont enveloppés dans leur man-
teau. Sur un médaillon de coupe (fig. 8)°%, un homme barbu
se trouve a la palestre, signalée par la borne des concours a
droite et par un paquetage de gymnaste (fiole a huile, éponge,
strigile) 3 gauche ; la sceéne est banale. Mais, sur I'image sui-

8. Galerie G. Puhze, Kunst der Antike 4, Freiburg, 1982, n°® 199.



LE CORPS BESTIAL 51

vante (fig. 9)°, la téte du personnage s’est transformée : le
crane s’est dégarni, I’aréte du nez creusée, 'oreille allongée,
autant de traits correspondant au faci¢s du satyre ; seule la
draperie dissimule la queue.

Les magies dionysiaques ne restent donc pas confinées a
la scene du théitre ou a ’aire du fouloir. Elles peuvent gagner
la cité, sans se laisser arréter par la respectabilité de I’habit.
Un skyphos confirme les dignités attachées a la figure des
satyres * (fig. 10 a et b). Porteurs du thyrse des thiases
bachiques qui les désigne comme satyre et ménade, les
acteurs ne sont pas encore saisis par la frénésie de la danse
« initiatique » et cathartique . L’efficacité symbolique des
signes dionysiaques n’en a pas moins commencé a opérer et
sur la téte de ’homme se profile déja l'oreille pointue. L’autre
face du vase surprend davantage encore : le satyre, portant
I’habit des prétres, assume quasiment une fonction sacerdo-
tale ; il brandit les torches rituelles et conduit une jeune
femme 4 une cérémonie de mariage sacté qui va se dérouler
dans le sanctuaire urbain de Dionysos. On voit donc que la
bestialité des satyres n’est pas incompatible avec des compor-
tements culturels et cultuels fort policés ; et tout cela, rappe-
lons-le, en pleine époque classique !

Faut-i] faire intervenir le masque comme instrument de la
métamorphose ? Si I'on congoit l'imagerie comme un sys-
téme de représentations de I’imaginaire social, ce détour est
inutile. La présence de créatures démoniques annonce le
niveau de ’expérience religieuse. La notion de référence n’est
pas pertinente dans ce contexte ; seule importe la relation

9. Collection H.A. Cahn, Miénzen wund Medaillen (Bile), négatif
n® 3030. Je précise que ces images sont trés nombreuses et que je ne peux
donner ici que des exemples limités. Ainsi, sur le skyphos ARV2 978, 10 bis
page 1676, le paquetage du gymnaste est figuré dans le champ, rendant la
comparaison avec l’image citée note précédente encore plus pertinente.
Sur l'oenochoé de Londres E 532, un satyre est en présence d'un jeune
homme « normal » : ce face A face intensifie la bestialité de la téte.

10. ARV2 975, 37, page 1676; cf. E. Simon, « Ein Anthesterien-
Skyphos des Polygnotos » dans AntKunst 6, 1963, p. 6 sqq.

11. Cf. Platon, Lois 815 c; j’ai employé le terme « initiatique » entre
guillemets, car il traduit mal le terme grec ; il faudrait plutbt écrire « téles-
tique » ou « mystérique ».



52 LE CORPS ET SES FICTIONS

de signification. Poser la question de la réalité du déguise-
ment revient donc a soulever un faux probléme.

Les éléments de travestissement que nous avons rencontrés
deés la figure 5 n’en existent pas moins dans le cadre des
mystéres de Dionysos — j’entends par « mysteres » les
rites sacrés qui comportent l’enthousiasme, le vertige et la
transe ? — et dans des conjonctures qui n’ont aucun rapport
avec le théitre comme tel. Il arrive que l’artisan nous les
donne a voir, quitte a les effacer par la suite ; aussi bien
devient-on ce qu'on montre, écrit Mircea Eliade dans Le
Chamanisme. Sur la figure 11 (ARV? 1550, 1), face a une
ménade portant thyrse et nébride en sautoir, le satyre qui
brandit la corne a boire (nous renouons avec l'imagerie des
vendanges, cf. fig. 7) exhibe un sexe postiche accroché au
calecon, qui est la piéce maitresse de son costume (on aper-
coit l'extrémité de la queue qui ondule par derriere). Cette
image nous introduit dans le véritable domaine des thiases
dionysiaques, les collines rocheuses et les foréts qui abritent
les mysteres du dieu ®. Les satyres peuvent y tomber I’habit
qu’ils revétent a l'intérieur de la cité et laisser s’accomplir
jusqu'au bout la métamorphose qui les ensauvage. Que ce
calecon n’ait rien & voir avec un costume théitral, une série
de vases sur lesquels apparaissent des femmes déguisées en
satyres le prouve sans la moindre ambiguité (fig. 12) ™.

Cette derniére image appelle plusieurs remarques. En pre-
mier lieu, on notera que les femmes ne subissent pas la
métamorphose du corps bestial ; elles portent la culotte aux
accessoires postiches, y compris le membre viril, mais le
caractére artificiel du déguisement est toujours présenté de
fagon réaliste et objective. En second lieu, elles ne sont jamais
masquées et leurs oreilles ne sont jamais animales. Bien au
contraire, la finesse toute féminine de leur visage contraste

12. Cf. Strabon, 10, 3, 9, 467 c sqq., éd. par F. Lasserre, Coll. des
Universités de France, t. VII, Paris, 1971.

13. Cf. mon étude dans Mélanges P. Collart, Lausanne, 1976, p. 61 sqq.

14. ARV?, 1519, 13. Cf. A. Kossatz-Deissmann, Zur Herkunft des
Perizoma in Satyrspiel dans J.D.A.I. 97, 1982, 84 sqq.; je crois que,
en ce qui concerne la sphere dionysiaque, la perspective choisie par ’au-
teur est erronée.



LE CORPS BESTIAL 33

violemment avec le faciés des satyres ; de méme, leurs seins
dénudés soulignent 1’étrangeté du sexe viril greffé au calecon.
Par ailleurs, si elles sont introduites dans la sphére diony-
siaque (sur une autre image, treés mutilée, le contexte diony-
siaque est plus riche : le dieu tient aussi le thyrse, mais
d’autres personnages assistent a la danse, dont une ménade,
dans un paysage rocheux), ces femmes se différencient nette-
ment des ménades, trés exceptionnellement dénudées . Enfin,
c’est la danse, qui, je crois, explique ces surprenantes intru-
sions dans le thiase, une danse proprement satyrique, parfois
autour du canthare rituel empli de vin, une danse qu’elles
accomplissent seules et non en groupe comme les ménades
et les satyres. Le corps bestial ne concerne ainsi que les
hommes ; ni les ménades ni les danseuses satyriques ne sont
sensibles aux métamorphoses, alors que les premiéres peuvent
manifester, dans le paroxysme de la transe, des comporte-
ments d’une sauvagerie exacerbée — massacres d’animaux
sauvages, par exemple.

Le dessin du calecon ou du masque met I’accent sur le
caractere rituel de la scéne. En effet, si la finalité du rite est
de déclencher une expérience religieuse qui abolisse la dis-
tance avec la divinité — le thiase humain s’identifie avec le
thiase mythique éternel et plus rien ne distingue Dionysos
du prétre qui l'incarne —, il n’est pas indifférent, pour
I’étude du phénomene religieux et la compréhension de la
société athénienne a 1’époque classique, de repérer les moyens
mis en ceuvre pour atteindre ce but. Ma derniére image
(fig. 13) ' présente I'idole du culte, pivot des cérémonies. On
distingue un pilier enguirlandé de lierre auquel est accroché
un vétement comparable a celui porté par le prétre-satyre de
la figure 10 b et un grand masque barbu d’un type noble et
solennel attesté par la sculpture classique ; ’ensemble forme
un mannequin qui figure le dieu. A gauche, une ménade joue
de la flte ; a droite, son homologue masculin, sur le plan du
service cultuel, tend en direction du masque un canthare plein

15. Les vases d’Ttalie du Sud en revanche mettent en scéne des ménades
nues. A Athénes, elles sont alors le plus souvent endormies.
16. Stamnos du Louvre G 532.



54 LE CORPS ET SES FICTIONS

de vin. Nous assistons 14 3 un moment trés précis de la
séquence rituelle. Or la présence de I'idole-mannequin artifi-
ciellement fabriquée et fidelement reproduite prouve que
nous sommes face a un thiase humain. Si la ménade ne signale
pas, quant a elle, ce registre, I’acolyte masculin, en revanche,
au niveau schématique, est dessiné exactement comme un
satyre mythique : aucun accessoire de déguisement n’est
figuré, ni masque ni calecon postiche. Je vois, dans le
contraste qui oppose le réalisme de Iidole au corps bestia-
lisé et ensauvagé de '’homme qui joue le satyre, lintention
précise de produire un effet de rupture dans ’homogénéité
de la scéne, de créer un écart différentiel qui mette au jour
la s1gmﬁcat10n de la scéne. La cérémonie mystérique précipite
Pirruption du démonique, I’enthousiasme, au sens propre, qui
ne se manifeste pas dans l'idole mais bien dans ses servants.
Le face a face paradoxal entre le masque classique du dieu
et la téte bestiale de I’homme révele 'efficacité des rites
sacrés et la profondeur de I’expérience religieuse. La méta-
morphose accomplie est le signe de la transcendance.

Si je n’ai pas présenté ici de personnages en état de sur-
excitation, de scénes lascives et paillardes, ce n’est pas pour
démentir Vauquelin de la Fresnaie, ni par pudeur de mora-
liste. Les satyres peuvent se conduire comme des bétes,
jusqu’a sodomiser le premier animal qui leur tombe sous la
main. Leur ithyphallisme forcené les pousse parfois a des
excés homosexuels qu’aucun peintre de vase n’a jamais mon-
trés entre corps classiques — ou pourtant sont explorées
toutes les postures hétérosexuelles ! Mais, précisément, les
satyres du thiase ne copulent pas avec les ménades; les
relations masculin/féminin, dans ’imagerie dionysiaque, res-
sortissent plus 4 une danse aux mouvements trés codifiés
qu’aux ébats orgiaques dénoncés a tort par les Péres de
I’Eglise scandalisés. De nombreuses images mettent en pré-
sence satyres et ménades dans des attitudes calmes et recueil-
lies ; 4 la limite, les satyres donnent l'impression d’apaiser
et de protéger leurs compagnes. Le corps bestial n’entraine
pas les débordements sexuels ni les orgies auxquels certains
ont voulu nous faire croire : l’anthropologie sociale nous
a heureusement rendus moins naifs que nos prédécesseurs.



	Le corps bestial : les métamorphoses de l'homme idéal au siècle de Périclès

