
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1983)

Heft: 2

Artikel: Une unité problématique : eléments pour une histoire des conceptions
du corps

Autor: Zur Lippe, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RUDOLF ZUR LIPPE

UNE UNITE PROBLEMATIQUE :

ELEMENTS POUR UNE HISTOIRE
DES CONCEPTIONS DU CORPS

1. LE MIT-WELT

La notion de corps, au commencement de la pensée et de
l'histoire européenne, à l'époque de l'Antiquité grecque,
n'existe pas. Chez Homère, il n'y a pas de notion, il n'y a

pas même de mots pour désigner le corps ; en fait, il y en a

beaucoup et aucun. Un mot comme chros — littéralement,
« la peau » dans la traduction d'une langue moderne — est
et n'est pas la peau Ainsi, quand un héros est blessé par
une flèche, ce n'est pas son corps, c'est sa peau, le chros,
qui est transpercée. Quelqu'un qui se lave, qui fait couler
de l'eau sur son corps, fait couler cette eau sur le chros,
ce qui enveloppe le corps. Cependant, il ne s'agit pas
d'atomiser, de morceler le corps ; à l'époque d'Homère, l'unité du

corps est justement constituée par la multiplicité de ses

aspects : c'est à la condition de passer à travers cet apparent
paradoxe que la compréhension du corps peut être
approfondie.

Ainsi, devant Troie, l'un des héros grecs, mortellement
blessé, aperçoit un ami en train de mourir. Mais il est trop
loin pour qu'il puisse le toucher, l'aider une dernière fois.
A ce moment-là, ce n'est pas la fermeté morale, le désir ou
même l'oubli de la souffrance, mais une déesse qui va lui
donner la force de supporter sa situation et d'aller secourir
le guerrier agonisant, avant de mourir lui-même. Nulle intention

énergique, nulle volonté renforcée ne sont venues faire
fonctionner ses jambes pour le porter vers l'autre. Une



30 LE CORPS ET SES FICTIONS

déesse agit directement sur les membres, leur donne une
force, qu'on la nomme « physique » ou « spirituelle ». Il
y a différentes expressions chez Homère, telle biais, ou
beaucoup d'autres, qui désignent différentes formes de forces
physiques, longtemps avant qu'elles soient regroupées sous
le terme abstrait de dynamis, par Aristote surtout. Ces forces
vont dans les membres et les membres se dirigent vers
l'autre, et c'est ainsi que le personnage, se rendant compte
qu'il se passe quelque chose à travers lui, et pour lui-même,
peut rejoindre son ami.

Il ne s'agit pas de démontrer que le corps n'existe pas en
tant qu'unité et que seules les parties qui le composent
subsistent, mais, au contraire, de mettre en évidence deux
choses :

— d'une part le corps devient fiction si l'on sépare ce qui
est physique de ce qui est psychique, spirituel, etc., décomposant

l'unité existentielle d'un être humain ;

— d'autre part, le corps serait fiction s'il devait exister sans

rapports avec le monde qui l'entoure, que j'appellerai Mit-
Welt, le monde avec lequel nous vivons — et non seulement
celui en face duquel nous vivons.

Cette unité existant à travers les êtres et les situations,
l'unité du corps grec, est doublement différente, comparée
au corps dans les sociétés industrialisées. Elle ne peut pas
être la base d'une notion comme le Moi de la psychologie
moderne qui se constitue principalement « en face » de tout
Autre. Le Moi s'isole avant d'entrer en rapport avec
quelqu'un ou quelque chose. L'unité à travers le monde alentour
permet aux êtres de vivre en même temps la transition et la
dimension intégrative de chacun. Les limites d'un corps sont
fictives : sa vie, notre existence les transgressent.

2. La juxtaposition des pièces détachées

Une conception, singulière parmi les conceptions du corps
dans les cultures du monde, se révèle très systématiquement
chez plusieurs auteurs européens et peut être retrouvée dans
les modèles « modernes » d'organisation de la vie indivi-



UNE UNITÉ PROBLÉMATIQUE 31

duelle et publique. Elle s'annonce dans les volumes géométriques

par lesquels Dürer s'amuse à remplacer les parties du
corps humain, faisant l'expérience des « proportions humaines

» sous forme de robots imaginaires. Les principes mécani-
cistes en sont explicités dans l'anthropologie, dite matérialiste,

de Hobbes, tandis que Descartes lui donne un nom : le

corps de l'homme est une machine. Voilà une fiction
extraordinaire.

Descartes, bien sûr, ne pensera jamais que le corps de
l'homme soit véritablement une machine. Mais il va faire
comme si le corps humain pouvait être cette machine, suivant
l'hypothèse que Dieu créerait une machine qui ressemblerait
le plus possible à un être humain. Il s'agirait d'un être composé

de deux parties principales : un corps et une âme.
Descartes se préoccupe de la description de la machine qu'est
le corps, mais les chapitres du traité de l'homme qui devaient
étudier l'âme n'existent pas et l'on peut s'interroger sur les

raisons de cette lacune. Ces quelques lignes par lesquelles
il commence doivent être rappelées :

« Je suppose que le corps n'est autre chose qu'une statue
ou machine de terre que Dieu forme tout exprès pour la
rendre la plus semblable à nous qu'il est possible, en
sorte que non seulement il lui donne au-dehors la couleur
et la figure de tous nos membres mais aussi qu'il met au-
dedans toutes les pièces qui sont requises pour faire qu'elle
marche, qu'elle mange, qu'elle respire, et enfin qu'elle
imite toutes celles de nos fonctions qui peuvent être
imaginées procéder de la matière et ne dépendre que de la
disposition de ces organes. »

Remarquons le terme de « pièces » et ses connotations :

on prend des pièces, on les met ensemble d'une façon intelligente,

et ça marche Descartes souligne que les pièces qui
composent la machine du corps sont semblables à celles d'une
montre. Quand il s'agit d'inventer une façon mécanique de
faire fonctionner et de décrire nos fonctions organiques, de
les transposer en termes de « pièces » — de métal ou d'autre
chose —, il imagine un système qui met les fonctions les
unes à côté des autres, pour avoir une différenciation des



32 LE CORPS ET SES FICTIONS

aperceptions. Par exemple, il crée différents petits canaux
par lesquels les messages du corps arrivent au cerveau et en
repartent. Cette conception du système nerveux est un peu
celle du Pneumatique On a des tuyaux, on y envoie une
capsule qui arrive à l'autre bout et déclenche un effet ; puis
cela retourne à la périphérie par un autre réseau de

tuyaux...

3. Digression anticartésienne

Ainsi, pour Descartes, la juxtaposition des « pièces » dans
l'espace du corps remplace l'unité de l'action en tant qu'action.

J'aimerais discuter cette unité en m'appuyant sur les
recherches d'un psychologue et philosophe allemand, Erwin
Strauss, auteur d'études fort intéressantes pendant les années
30-40 en Allemagne, puis surtout aux Etats-Unis. Dans un
livre intitulé Le sens des sens (Der Sinn der Sinne), il fait
précisément la critique de Descartes au niveau
psychophysiologique. Il démontre l'unité de la perception des sens,
quand bien même cette unité ne peut être ni conçue ni
retrouvée au niveau d'un seul sens ou d'une recherche analytique,

de la seule aperception visuelle ou auditive par exemple.

Strauss fait aussi la différence entre la perception et son
effet au niveau de l'âme (pour parler comme Descartes),
entre la sensation et la réaction psychique. Par exemple,
lorsque, après avoir traversé des bois et des dunes qui
cachent encore la mer, on arrive en haut de ces dunes et
qu'on a la mer devant soi : on ne peut alors s'empêcher
d'avoir une sensation qui se manifeste par un soupir, et
probablement aussi par un geste exprimant une ouverture
de soi-même. Quelque chose devient large en nous, qui
contemplons ce qui est large. Une expérience semblable
est possible pour l'ouïe : certains sons nous soutiennent et
nous portent. Il y a donc des réactions de l'ensemble de notre
existence, provoquées par différents sens et semblables entre
elles. Strauss reconstitue ainsi, au niveau psychologique,
l'unité de notre être, à travers les aperceptions et les modes



UNE UNITÉ PROBLÉMATIQUE 33

d'aperception, même si les différents sens restent incomparables

et incompatibles au niveau de la perception même.
Autre phénomène important : l'unité de l'aperception et

du mouvement. On retrouve là un motif sous-jacent dans
la compréhension de ce héros grec qui sent qu'il se passe
quelque chose en lui et qu'il peut rejoindre son ami au dernier
moment de sa vie. Plus que d'une hypothèse, il s'agit d'une
thèse, étayée par une recherche abondante. Elle rejoint une
des principales conceptions du médecin neurologue, et finalement

psychologue et philosophe, Victor von Weizsäcker,
dont le célèbre Gestaltkreis a pour sous-titre : « L'unité de

l'aperception et du mouvement. »
C'est là que peut être réintroduit, apparemment dans le

« côte-à-côte » des différentes fonctions, le développement
dans le temps, la troisième dimension qui manquait au modèle
mécanique. C'est seulement à travers le temps que l'on
peut prendre connaissance et de soi-même et de ce qui est
en face. En cette aperception temporelle se retrouve une
unité d'ordre existentiel. Dans La pensée et le mouvant,
Bergson écrivait :

« Faire coïncider et par conséquent confondre ensemble
mouvement et immobilité [...], en cela consiste précisément

notre méthode habituelle. Nous raisonnons sur le
mouvement comme s'il était fait d'immobilités, et, quand
nous le regardons, c'est avec des immobilités que nous le
reconstituons. Le mouvement est pour nous une position,
puis une nouvelle position, et ainsi de suite indéfiniment.
Nous nous disons bien, il est vrai, qu'il doit y avoir autre
chose, et que, d'une position à une position, il y a le
passage par lequel se franchit l'intervalle. Mais, dès que nous
fixons notre attention sur ce passage, vite nous en faisons
une série de positions, quitte à reconnaître encore qu'entre
deux positions successives il faut bien supposer un passage.
Ce passage, nous reculons indéfiniment le moment de
l'envisager. Nous admettons qu'il existe, nous lui donnons
un nom, cela nous suffit : une fois en règle de ce côté,
nous nous tournons vers les positions et nous préférons
n'avoir affaire qu'à elles. Nous avons instinctivement
peur des difficultés que susciterait à notre pensée la vision
du mouvement dans ce qu'il a de mouvant. »



34 LE CORPS ET SES FICTIONS

L'unité de la situation à tel moment donné est la condition
d'une perception de soi-même et d'une action effectuée en
fonction de ce que l'on est pour d'autres, et de ce que sont
les autres pour nous (aussi bien d'autres objets, choses, plantes,

corps physiques et animaux). Et une telle situation est
toujours un développement dans le temps, un contexte
mouvant.

Dans un des passages les plus forts de son livre, Strauss
démontre la non-objectivité de quelqu'un qui fait comme
s'il pouvait observer d'une façon objective, prétendant qu'un
regard scientifique est par définition objectif. Prétendre
conclure à partir de la partie, à partir du morceau qui reste
quand on a fractionné l'ensemble, c'est une des fictions des

sciences, comme si là pouvait se trouver plus facilement
une vérité que dans l'ensemble des fonctions.

4. Deux applications de la fiction mécaniste

La pensée cartésienne part justement du principe du
morcellement. Elle veut « démonter les mécanismes », pour
mieux les dominer. Son but est celui de toutes nos sciences,
physique, chimie, économie, qui cherchent à prédire les
procédés de la vie et à les soumettre à la volonté de l'homme.
Il est évident qu'une telle pensée se retrouve en face d'un
« reste » inexpliqué et inexplicable qui dénonce son caractère

fictif. Strauss proteste explicitement contre le fait de

séparer une perception du contexte des autres sens. Il vise
par là un principe général qui se montre sous bien d'autres
formes. Aucune vérité sur l'ensemble du corps ou l'une de
ses parties ne peut être saisie au niveau d'un élément isolé.
Cela est également vrai de métaphores comme la pompe de

Harvey (pour le cœur), ou le corps, pour la société.

a. — Le corps et son moteur.

Les écoles de médecine du xvni" siècle, comme Descartes

auparavant, partaient du principe qu'il faut chercher le
moteur qui met toute la machine en marche, qui fait que la



UNE UNITÉ PROBLÉMATIQUE 35

montre ne s'arrête pas. On a les éléments détachés : des

pièces ; une mise en place correcte : le plan de construction ;

reste à trouver le moteur. On l'appelle « âme », « esprits
animaux ». Ces esprits animaux, Descartes les fait circuler
dans l'ensemble du corps, à partir de l'hypophyse qui les

ramasse et les redistribue : c'est le principe du circuit.
Kant, lui, veut vraiment parler de l'âme au sens de Seele,

au sens quotidien du mot. Il parle d'autre chose que du
moteur du corps : l'âme est la faculté de sentir, de mettre
les différentes aperceptions en rapport les unes avec les

autres. Sans doute cherche-t-il un noyau où l'on trouverait
le siège de la volonté et ne prétend-il pas résoudre le
problème du perpetuum mobile. Mais il ne voit d'unité possible
qu'au-delà de notre existence divisée : à travers une donnée
métaphysique, octroyée et non conquise, comme le fait
remarquer Gabriel Marcel.

Pour rendre compte du fonctionnement du corps social,
Adam Smith et Emmanuel Kant élaborent une explication
mécaniste : ce qui fait vivre la société, c'est l'opposition des

parties les unes aux autres, « animée » par les forces de
l'égoïsme de chacun. Dans cette « mécanique des égoïsmes »
ils voient le principe de base, qu'on peut justifier sans doute

par la compétition économique. Mais ce principe met en jeu
d'autres choses encore, et surtout une conception totalement
négative du « moteur ». On en comprend la gravité lorsqu'on
mesure l'importance de cette idée, promulguée sous diverses
formes, et qui fait partie de notre conscience officielle, et
même de notre inconscient, aujourd'hui encore.

(La mécanique sociale était conçue par Adam Smith de
façon que personne n'ait plus de pouvoir sur les autres que
les autres n'en ont sur lui. Il y avait au moins un équilibre
par le négatif, chacun se définissant en repoussant l'autre, et
l'ensemble formant un corps. Kant parle de la mécanique
sociale dans deux domaines, l'économie, où chacun est
l'ennemi de l'autre par son égoïsme (et cela fait fonctionner
la machine), et l'esthétique. Le jugement esthétique, pour
être valide, a besoin d'être reconnu par les autres. Mais c'est
au niveau de la reconnaissance d'un jugement et non pas
d'une perception commune que l'on a besoin d'autrui. On



36 LE CORPS ET SES FICTIONS

veut se sentir quelqu'un par le regard des autres, mais il
n'y a pas d'échange social.)

b. — La pompe.
Autre modèle mécanique, la circulation du sang, qu'on

imagine fonctionner comme une pompe, au xviii' siècle, avec
un réseau de tuyaux et un organe au milieu qui aspire et
rejette les fluides. On sait maintenant que cela ne correspond
physiologiquement en rien à ce qui se passe vraiment dans

un corps, et qu'il y a toujours une participation fondamentale,

existentielle, des parties constitutives de la périphérie :

le cœur a la tâche de permettre un rythme commun. Lors de
la formation de l'embryon, le cœur permet à l'enfant à naître
de supporter le bruit du cœur de sa mère, de le percevoir et
même de le transformer en son propre rythme : c'est un
système extrêmement complexe.

La « simplicité » caractérise le modèle de la pompe, qui a

peut-être été copié sur ce qui se passait dans les mines
anglaises. Mais l'invention de Harvey n'est vraisemblablement
concevable qu'à partir du modèle de la société du xvii" : les
besoins sociaux nouveaux exigeaient une institution
centralisatrice capable d'égaliser, de standardiser, les réseaux nationaux

et d'y imposer un ordre par des lois contraignantes. Ce
modèle n'est peut-être pas une utopie, mais il est utopique
dans le sens négatif du mot : fiction qui ne correspond pas
au corps, mais lui est imposée. Il a certainement déterminé
une médecine méconnaissant, ou expliquant très mal, certains
phénomènes importants de notre corps.

5. L'intégrité du corps et son histoire

Nietzsche protestait avec plus de force, plus de rigueur
que nous-mêmes aujourd'hui, contre le morcellement. Un des
fragments laissés après sa mort, publiés par Montinari, en
témoigne :

« Le corps humain, dans lequel la totalité du passé de la
croissance organique, du plus lointain au plus proche, rede-



UNE UNITÉ PROBLÉMATIQUE 37

vient vivant et corporel, à travers, au-delà et hors duquel
un immense flux inouï paraît couler : — le corps est une
idée plus étonnante que 1' « âme » ancienne.

Admettons que la pluralité, et l'espace, et le temps, et
le mouvement (et tout ce qui laisserait supposer une
croyance à la corporalité) soient des aberrations, quelle
méfiance envers l'esprit exciterait ce qui nous a portés
à de telles hypothèses Mais il suffit La croyance au
corps est toujours une croyance plus forte que la croyance
à l'esprit ; et qui veut en miner les fondements sape par
là même la croyance à l'autorité de l'esprit. »

Leib, qu'emploie Nietzsche, ne correspond pas exactement
à « corps », parce qu'il existe aussi en allemand le terme
Körper, usité également en physique. Le mot Leib est déjà
une notion d'ensemble dont l'histoire se retrouve surtout
dans la langue médiévale. L'Eglise n'était pas le corps mais
le Leib Christi, ensemble indissociable de la réalité physique
et spirituelle qui est la nôtre.

On trouve dans les systèmes fictifs de morcellement et de

synthèse certaines failles. A travers ces fissures, nous sommes
toujours de nouveau réunis pour un instant au « grand flux
inouï » que Nietzsche nous fait écouter, et perméables à un
rapport qui, dans l'inconscient de la vie quotidienne, n'a
jamais perdu une certaine intensité.

Une reconstruction des étapes de l'histoire européenne se

doit de maintenir les fictions, pour en faire l'analyse et pour
les confronter à d'autres conceptions de la vie.

Descartes a osé sa fiction de l'homme-machine précisément
parce qu'elle était invraisemblable ; Kant a systématisé la

pensée de Descartes dans la juxtaposition des dilïérentes
facultés. Mais, dans des notes, non reprises dans l'œuvre
critique et publiées sous le titre de Vorkritische Schriften,
il professe :

« Quand on me demande où réside l'âme dans notre corps,
je n'hésite pas à répondre que c'est dans l'ensemble de

notre corps qu'elle réside. C'est une évidence et tout ce

qu'on peut inventer comme argumentation par ailleurs est
plus faible que cette notion, qui au moins correspond à

l'expérience de nos vies. »



38 LE CORPS ET SES FICTIONS

Il ajoute cette pensée tout à fait remarquable, puisqu'elle
est en contradiction avec son système :

« L'âme est dans son unité aussi bien dans la plus petite
partie du corps que dans son ensemble. Et c'est peut-être
justement une définition de l'âme qu'elle soit quelque
chose qui recrée l'unité au niveau de l'ensemble comme
au niveau des parties. »

C'est l'expérience de cette unité qui fait défaut de plus en
plus dans la vie moderne : Live is Xerox, you're just a copy,
a-t-on pu lire sur le mur d'une maison occupée par des squatters,

à Berlin. Même un homme politique comme Hans
Jochen Vogel apprécie la revendication qui s'exprime ainsi,
revendication d'une certaine unité de l'être qui n'est pas une
fiction, et qui se meut dans un entourage, une situation
concrète et réelle.

Chez Homère, l'unité du corps se recrée dans les membres

que les Dieux viennent réunir avec ce qui passe à travers
l'homme. La nostalgie de cette unité nous transperce, mais
nous craignons aussi que l'individu se perde dans le contexte,
qu'il ne puisse plus se distinguer, être soi entièrement.
Retrouver ou reconstruire, reconstituer l'antique intégration,
mais en tenant compte de ce que nous avons pu développer
dans notre conception d'une individualité en tant que
substance commune d'une société, — ce serait une tâche urgente,
et les fictions du corps pourraient même constituer pour cela

un instrument utile.
Comme les systématisations analytiques des uns, les tentatives

d'ouverture des autres butent sur la fausse alternative
entre analyse morcelante et inconscience originelle, unité par
compréhension incomplète. Kleist, dans son Essai sur le
théâtre de marionnettes, appelle l'unité du corps et de l'âme
Unschuld, expression un peu trop biblique pour satisfaire
notre exigence de conscience historique et active :

« — Ainsi, [tout se passe de telle sorte que l'innocence]
apparaisse en même temps, de la manière la plus pure,
dans cette conformation-là du corps humain qui possède
soit une conscience nulle, soit une conscience universelle,
c'est-à-dire dans le pantin articulé ou chez Dieu.



UNE UNITÉ PROBLÉMATIQUE 39

— Bon, dis-je un peu distraitement, il nous faudrait à

nouveau manger du fruit de l'Arbre de la Connaissance

pour retomber en état d'innocence
— Sans contredit, répondit-il ; c'est le dernier chapitre de
l'histoire du monde. »

6. La situation historique actuelle

Aujourd'hui, nous ne pouvons plus rejoindre simplement
le « grand flux » nietzschéen. Nous ne pouvons plus replonger
dans la richesse des corrélations sociales, des relations avec
la Nature, les forces vitales, les dieux, tels qu'on les trouve
dans d'autres cultures. La question de la délimitation de
l'unité que nous constituons face aux situations vécues, celle
de l'unité que nous formons avec elles, se pose plus explicitement

que jamais. Pourtant, il est tout à fait probable que
nous nous trouvons face à des choix faussés par diverses
interprétations (biologiste, néomythique, phénoménologique,
etc.) : la psychanalyse en est le meilleur, mais non l'unique
exemple. Seule une anthropologie historique et comparative
saurait offrir un horizon commun devant lequel ces différents
aspects pourraient trouver un niveau logique plus élevé, et
révéler un ordre de rapports complémentaires et réciproques.

Prenons un modèle dont la signification dans les sociétés
industrialisées du type européen n'est pratiquement pas
contesté, le « stade du miroir ». L'enfant passe par une
angoisse existentielle, où l'image de son propre corps lui
apparaît morcelée. C'est la perception de l'image du corps
entier dans un miroir qui va le rassurer, à condition qu'une
tierce personne témoigne de la réalité du reflet. Voilà une
fiction apparemment fort utile à une reconstitution de notre
corps, base de l'unité existentielle d'un être dans les conditions

de la société moderne — unité qu'elle contribue d'ailleurs

à perpétuer, sous le regard de l'autre. Quelle serait sa

place dans une anthropologie historique universelle, non
unificatrice mais comparative, et tenant compte des différents

modes et résultats de la « socialisation »
La question révèle toute sa portée en présence d'une autre



40 LE CORPS ET SES FICTIONS

fiction, à savoir celle de la prédominance, voire de la quasi-
hégémonie de la sexualité sur les pulsions, et sur tout autre
désir. S'il y a des modèles du « corps morcelé » autres que
celui qui semble être le nôtre, ils mettent en jeu, certes,
d'autres valeurs (ainsi, Orphée, Osiris...). On peut dire, dans

cette mesure, que la prévalence du sexuel comme détermination

dominante de toutes nos pulsions — autrefois appelées
« esprits animaux » — rend évident l'affaiblissement
considérable de ces forces dans un corps si « morcelé » que seul
le sexe, parfois, arrive à se faire entendre d'une voix positive.

Mais nous voici reconduits à une question de « méthode » :

comment une conscience historique pourra-t-elle faire la part
et garder le souvenir des différentes manières de vivre la
présence du corps sans se livrer aux représentations «
mangeuses d'hommes » : description, interprétation, analyse,
etc. Toute épistémologie, toute sémantique risquent
essentiellement de dédoubler le rôle que jouent certaines fictions
dans une reconstitution du « corps » par le discours sur le

corps.
C'est bien à cela qu'aboutit la séparation, fictive et analytique,

d'un « corps », d'une « âme », d'une « raison », etc.
Le thérapeute parle là d'une déperdition de la présence en
explications dérisoires. Le sémioticien nous assure que seul
le fait de vivre réellement et consciemment au-delà de la
parole racontée, racontable, permet l'expérience d'une
présence.

Les histoires Zen, évocatrices de moments de satori,
présence exemplaire de l'universel, et leurs équivalents dans
d'autres civilisations, offrent-elles les seules prises possibles
pour une conscience historique du corps Notre civilisation
s'est barré l'accès à ce type de connaissance par sa conception
de la raison et de la logique. Causalité, non-contradiction,
etc., constituent l'extension de la volonté que l'homme impose
à ce qu'il rencontre. Depuis que l'homme ne peut plus
accepter un circuit « naturel » dont il ferait partie, plus ou
moins consciemment, depuis que l'individu est sorti de son
contexte obligé, tant naturel que social, la volonté a acquis
une liberté et une responsabilité inconnues auparavant. Mais



UNE UNITÉ PROBLÉMATIQUE 41

cette volonté est, selon la nécessité même qui l'a produite,
singulièrement opposée à toute autre, et donc dangereusement
limitée.

Nous nous trouvons dans une situation historique qui ne
permet pas à l'individu de renoncer à son libre arbitre. Mais
nous sommes arrivés à un point de l'évolution, et dans notre
pensée et dans notre organisation sociale, où nous ne pouvons
plus revendiquer une volonté libre qu'à condition de reconnaître

qu'elle n'est pas la nôtre non plus. Tel est notre
paradoxe. Les traditions de la pensée et l'organisation de la
vie sociale ont séparé la volonté individuelle inaliénable et
les forces vitales qui se manifestent à travers elle. Confrontation

absurde, mais trop humaine, entre unique et universel,
qui devraient être prolongation ou transposition l'un de
l'autre : c'est elle qui empêche notre conscience de percevoir
le « grand flux inouï ».

Il faut passer à un autre niveau logique qui puisse comprendre
les deux composantes sous forme d'un procédé

d'intégration, entrer dans un autre système spirituel qui puisse
accepter comme complémentaires les deux principes de la
distinction et de l'échange intégratif. Gregory Bateson en a
démontré le modèle pour les espèces vivantes. Elles ont
besoin de garanties de continuité et de facultés de changer
dans un monde en changement : jeu permanent entre conservation

et évolution de l'espèce, à travers les biographies des
individus.

Ainsi le corps comme unité de sa conscience et de ce qui
est inconscient en lui se situe et se constitue dans le procès
de sa vie. Dialogue juste entre intérieur et extérieur,
alternance logique entre concentration individuelle et échange
avec autrui, équilibre d'un rythme. L'unité des êtres humains
dans le temps, leur identité, doit se recréer toujours à nouveau
à travers les corrélations, ce que Umberto Maturana appelle
la co-histoire. L'unité d'un être est l'histoire, ou la co-histoire,
de sa pluralité en correspondance avec les situations de sa
vie. Moins elle a besoin d'intégration explicite, plus elle est
en train de se parfaire. Plus la pluralité peut être reprise,
exprimée, transposée implicitement dans la présence actuelle,
plus l'unité devient universelle.




	Une unité problématique : eléments pour une histoire des conceptions du corps

