
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1982)

Heft: 3

Artikel: Destins croisés en Asie centrale

Autor: Scherrer-Schaub, Cristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DESTINS CROISÉS EN ASIE CENTRALE

Au début de notre siècle, le Turkestan chinois, qu'on appelle aujourd'hui le

Xinjiang, a été le théâtre de fouilles archéologiques et de missions d'exploration
qui ont mis à jour le passé très riche de cette région. Cette zone en grande partie
aride et hostile à l'homme a pourtant connu le foisonnement de civilisations
diverses, dont on distingue de mieux en mieux les multiples composantes.

L'auteur donne ici quelques aperçus de l'histoire de cette portion d'Asie
centrale, jalonnée de caravansérails et de temples, creuset de civilisations, voie
de passage obligée sur la Route de ta Soie.

Dans la revue qui nous accueille aujourd'hui, M. May publiait
en 1973 sa leçon inaugurale, qui avait été l'occasion de présenter
dans leur ensemble les études bouddhiques.

Je vais pour ma part m'arrêter à considérer quelques-uns des
faits exposés par M. May. D'abord ceci: «En tant que fait historique,

le bouddhisme intéresse les trois quarts de l'Asie. Il a été un
agent de liaison entre les diverses civilisations qui couvrent cette
aire immense. Imaginons, par exemple, un bouddhiste d'Asie
centrale au VIIIe siècle: son pays est sous protectorat chinois; sa
religion est d'origine indienne; elle est menacée par l'Islam; il a pour
voisins des chrétiens nestoriens dont la religion est venue du
monde méditerranéen, des manichéens liés à la Perse anté-
islamique. Les études bouddhiques mettent en contact avec deux
civilisations de portée universelle, l'indienne et la chinoise...»
(May, pp. 17-18.)

Sur la voie qui fut celle de l'expansion du bouddhisme de son
pays natal vers la Chine, nous allons voir se rencontrer les destins
des pèlerins bouddhistes avec ceux des marchands, le long de la
route à plusieurs embranchements que nous avons coutume
d'appeler la Route de la Soie. L'Asie centrale jalonnée de
caravansérails et de temples se trouva ainsi au carrefour de cette quête
spirituelle et de cette quête de denrées rares que pèlerins et
marchands s'obstinaient à poursuivre en dépit des difficultés de leurs
voyages.

Ensuite, se référant à l'extrême diversité de la littérature
bouddhique, M. May soulignait ceci: «Nous avons mentionné plus
haut que les bouddhistes avaient pour coutume d'enseigner dans



78 ÉTUDES DE LETTRES

la langue du pays. Cet usage s'étend aux écrits, et au bouddhisme
hors de l'Inde. Aussi existe-t-il des documents en plus de
vingt langues pour plusieurs desquelles il faut encore distinguer
entre deux couches littéraires, celle des traductions d'ouvrages
indiens et celles des écrits originaux.» (May, p. 10.)

Dans cet ordre d'analyse, je parlerai d'un fait qui intéresse
l'étude philologique des textes bouddhiques: les précieuses découvertes

des manuscrits d'Asie centrale, faites au début du XXe siècle

et dont on mesure l'importance pour la connaissance du
bouddhisme hors de l'Inde et des échanges qu'entretenaient, au cœur
du continent, les diverses civilisations nées sur sa vaste périphérie.

Le point de départ de mon enquête fut l'étude d'un manuscrit
tibétain de la Yukti-sastikâ de Nâgârjuna1 que Paul Pelliot
rapporta de Dunhuang au début du siècle2.

Je n'ai voulu ici que donner un peu la part de rêve sans
laquelle l'étude la plus érudite ne peut trouver la force et la
passion de continuer. Ceux qui seront fascinés par les dunes traîtresses

du Taklamakan ou qui préfèrent à l'avion le dépaysement par
le récit des voyageurs, trouveront dans le Fonds Fazy de la Biblio-
tèque Cantonale de Lausanne, presque tous les classiques des
récits sur l'Asie.

L'enquête autour du manuscrit de Dunhuang m'amena à voir
de près le cadre culturel de cette oasis, départ et terme de la Route
de la Soie, avant-poste chinois à l'extrémité ouest de la Grande
Muraille.

Je pus constater que cette porte de la Chine, au-delà de
laquelle s'étendait un désert assez redoutable pour décourager les

plus intrépides, fut au contraire une voie privilégiée de contact
entre l'Orient et l'Occident. Le commerce y fleurissait, profitant à

tout le monde avant que des raisons d'ordre économique d'une
part — les taxes exorbitantes perçues par certains Etats intermédiaires

(La Route de la Soie, p. 15; Needham, p. 182) — et
d'ordre politique d'autre part — c'est-à-dire les troubles causés

par les révoltes dans les oasis du Tarim, par les incursions des
nomades d'Asie centrale, de Haute-Asie, du Tibet — ne viennent
interrompre partiellement l'essor de la voie de terre au profit de la
voie de mer.

Le bassin du Tarim

Le centre de la vaste dépression qui se creuse entre les Tian-
shan («Monts Célestes») au nord, les monts Kunlun au sud, et à



DESTINS CROISÉS EN ASIE CENTRALE 79

l'ouest le Pamir bien connu sous l'appelation de «Toit du
monde», est occupé par le désert du Taklamakan où viennent
mourir les rivières qui, grossies par la fonte des neiges, descendent
de ces chaînes majestueuses.

C'est ainsi qu'aux bords septentrional et méridional de ce
terrible désert fleurissent des oasis qui très tôt ont émerveillé les pèlerins

chinois et indiens et plus tard les voyageurs arabes et
européens.

Vers le début de notre ère encore, les oasis au nord du
Taklamakan, d'une culture raffinée, étaient peuplées d'Indo-
Européens «blonds aux yeux bleus parlant une langue que nous
appellerons le Tokharien plus voisin à certains égards du
slave et du celtique que du sanscrit et de l'iranien» (Pelliot, (1),
P. 9)3.

Les oasis méridionales, elles, utilisaient une langue apparentée
à l'iranien, «vraisemblablement la langue des Saces, le Saka» (ib.)
mais souvent aussi appelée khotanais, du nom de Khotan, la
principale de ces oasis.4

Toutes ces cités, très tôt converties au bouddhisme, traduisirent

les textes sacrés du sanscrit en leur langue vernaculaire, ce qui
est une des raisons du nombre élevé des langues dites «bouddhiques»

(May, pp. 10-11).
Une autre langue iranienne, le sogdien, servait de lingua

franca {La Route de la Soie, p. 17; Les langues du monde, p. 29)
aux caravanes qui sillonnaient le continent eurasiatique, d'un
bout à l'autre, sur la «Route Impériale» (ou «Route des Han»)
aujourd'hui connue sous le nom de «Route de la Soie» — du titre
de la conférence que Richthofen donna à Berlin en 1877: Ueber
die centralasiatischen Seidenstrassen bis zu 200 n. Chr. (Hopkirk,
p. 30).

La Route de la Soie5 véhiculait non seulement cette multitude
d'idiomes, mais encore la foi religieuse — surtout bouddhique,
mais encore mazdéenne, nestorienne, manichéenne, juive,
musulmane6 — qui soutenait les marchands dans leur périple à
travers des régions souvent hostiles et qui mettaient à rude
épreuve ces aventuriers de l'espace d'alors.

En témoigne par exemple une prière dont le texte, trouvé à

Dunhuang, appartenait à un marchand tibétain. Elle s'adressait à
la déité bouddhique Mahâbala, et a été traduite et commentée par
M. Lalou (Lalou (1), pp. 217-226). «Le marchand, explique
Mlle Lalou, caravanier de langue tibétaine, propriétaire de la
première prière, veut s'assurer, grâce au dieu, contre la mévente



80 ÉTUDES DE LETTRES

d'objets précieux à Kaboul et dans l'Inde. Il craint l'apparition de
dents à son rasoir, le bruit des armes blanches à l'entrée de la
passe montagneuse (bruit précurseur de l'attaque de la caravane),
les sorcelleries spéciales aux Bon et aux Yol.» (Lalou (1), p. 218 et
n. 1 sur les «Yol».)

Aussi ces marchands, lorsqu'ils en avaient les moyens,
élevaient souvent des temples à leur dieu ou installaient des lieux de
culte sur leur chemin.

La prospérité était favorisée par la paix relative qui régnait sur
la Route de la Soie lorsque des dynasties fortes exerçaient leur
contrôle sur le trafic, à l'époque du Royaume de Kanishka par
exemple, ou sous la domination gengiskhanide, ou encore sous le
règne de Wudi des Han (140 - 87 av. J.-C.) et sous celui des
premiers Tang jusqu'au milieu du VIIIe siècle.

Ainsi le bouddhisme se propagea par voie de terre, à travers
les royaumes grecs du nord de l'Inde et par l'Asie centrale, vers la
Chine où, au début, il réunit de petits groupes de fidèles autour
des «Donneurs de la Loi» venus d'Asie centrale, parfois d'origine
indienne, comme Kumârajïva (344-413), parfois d'origine
iranienne.

Dunhuang, poste privilégié

C'est l'empereur Wudi des Han occidentaux qui, au IIe siècle
avant notre ère, comprend l'importance stratégique de
Dunhuang, alors occupé par les Xiongnu qui avaient eux-mêmes
chassé de cette région les Yuezhi poussés ainsi vers les oasis du
Tarim puis vers la Bactriane et enfin jusqu'en Inde du nord7.

C'est en 119 av. J.-C. que «les armées chinoises traversèrent le
Houang-ho (le Fleuve Jaune) et occupèrent les terres de l'actuelle
province du Kan-Sou dans la partie occidentale de laquelle se

trouve Touen-houang.» (Cuguevskiï, p. 3.)
Les Han occidentaux établissent alors dans cette région les

«Quatre commanderies de Hexi»8 (les quatres commanderies à
l'ouest du Fleuve Jaune) dont les vestiges archéologiques sont
aujourd'hui partiellement mis au jour. «Ces quatre commanderies

constituaient ce qu'on appelle le couloir du Ho-si qui, sous
forme d'une bande étroite, s'étendait entre les contreforts
septentrionaux du Nan-chan et le désert d'Ala-chan, ouvrant une sortie
à travers les déserts et les oasis du Turkestan oriental vers les pays
de l'Asie centrale et antérieure.» (Cuguevskn, p. 2.)



DESTINS CROISÉS EN ASIE CENTRALE 81

Cet avant-poste militaire va devenir une terre d'élection pour
les échanges culturels et aussi la halte obligée des caravanes
arrivant en Chine et attendant la permission de poursuivre leur trajet
vers Lanzhou et Changan.9

On attribue à Zhang Qian l'ouverture de la Route" de la Soie.
Zhang Qian, ambassadeur de Wudi, fut envoyé en 138 av. J.-C.
vers l'Inde, avec la mission de convaincre les Yuezhi de s'allier
aux Han pour combattre les Xiongnu. Si la mission de Zhang
Qian échoua parce que les Yuezhi avaient entre temps oublié leurs
intentions belliqueuses, toutefois des ambassades furent échangées

entre les deux empires. Et c'est ainsi que les échanges
commencèrent et que l'on attribue à Zhang Qian le fait d'avoir
rapporté en Chine la vigne (Vitis vinifera) et une herbe médicinale
(Medicago sativa) (Needham, p. 171, n. e, f). Evidemment ces
envoyés spéciaux devaient rapporter à l'empereur, outre les
merveilleux destriers du Ferghana qui faisaient tant rêver les Chinois,
des informations sur les régions qu'ils traversaient.

Le caractère hu 130 et 5, employé dans la nomenclature
botanique, et qui signifie «d'Asie centrale» ou «persan», témoigne de
la provenance de certaines plantes qui arrivèrent en Chine entre le
IIIe et le VIIe siècle de notre ère (Needham, p. 175). De même des
arbres fruitiers tels que le poirier (clnarâjaputra en sanscrit) et le
pêcher arrivèrent en Inde au temps de Kanishka (Ier siècle de notre
ère).

Certes les contacts ne se firent pas seulement par voie de terre,
mais aussi par la voie maritime, ce qui, pour notre bien, élargit
passablement la diversité des récits à travers les siècles. Mais les

histoires, les légendes, les problèmes posés par l'échange des
sciences et des techniques sont si compliqués qu'il faudrait
s'asseoir et raconter pendant «cent soirées, cent histoires chaque
soirée» pour épuiser ces témoignages.

Les grottes aux Mille Bouddhas

A quelque 15 km de l'emplacement actuel de la ville de Dun-
huang se trouve une merveille: les temples rupestres bouddhiques
des «Grottes aux Mille Bouddhas» (Qianfodong).

La légende veut qu'en l'an 366 «le moine Lo Tsun vit apparaître
«Mille Bouddhas» au-dessus des cimes: à la suite de cette

vision, des grottes toujours nouvelles furent excavées en une
rapide succession dans les tendres falaises sédimentaires de Tun-



82 ÉTUDES DE LETTRES

huang, grottes superposées en plusieurs étages et qui étaient
reliées entre elles par des avant-corps en bois, des galeries de
communication et des escaliers.» (Seckel, p. 55.)

Même si le chiffre de 1000 grottes est une image empruntée à

la légende, le nombre des grottes mises au jour est évalué à «plus
de 400» (Su Yinghui, p. 32) et même à «plus de 460» {La Route de
la Soie, p. 28).

«Le plan des sanctuaires rupestres est assez uniforme dans son
ensemble. En général de forme rectangulaire ou carrée, la grotte
se compose souvent d'un vestibule précédant une cella; dans le
fond de cette dernière s'élevait souvent une plateforme au centre
de laquelle était placée l'image de culte: une grande statue de
Bouddha entourée d'effigies de bodhisattva, de disciples et de

rois-gardiens, en nombre varié suivant les époques, mais toujours
peints de couleurs éclatantes. Les parois de ces sanctuaires étaient
ornées de peintures murales. Sculptures et fresques formaient un
ensemble et se complétaient pour donner aux fidèles une impression

de force mystérieuse, renforcée par la pénombre animée
seulement par la lumière vacillante des petites lampes brûlant devant
les images.» {La Route de la Soie, p. 28.)

C'est dans la grotte 1710, une grotte «de la famille Wou»
(Fujieda (1), p. 67) que fut découverte la «cachette aux manuscrits»

qui nous livra d'un coup des sütra bouddhiques, des
bannières votives en soie, des documents comptables, des actes de
procès, des registres publics, des documents sur l'organisation des

marchés, etc. (Demiéville, (1), p. 11). Ces documents recensent
toutes les menues activités de la vie quotidienne avec la précision
qui a toujours caractérisé l'esprit chinois. Et c'est par eux que l'on
peut dresser un tableau de la vie de tous les jours à Dunhuang, et
connaître ainsi les relations qu'entretenaient les monastères
bouddhiques avec la communauté qui s'agrégeait comme de coutume
autour des religieux.

Ainsi, grâce à ces pièces d'apparence banale, on est à même de
savoir aujourd'hui qu'à l'époque des premiers Tang (Cuguevskiï,
p. 40) les monastères entretenaient de solides relations avec la
classe dirigeante du pays et que «tous les biens des monastères, y
compris les personnes, se trouvaient sous la protection des autorités

et relevaient de la juridiction exclusive de ces mêmes monastères.

L'exploitation de leur domaines n'était pas du ressort de
l'administration civile». (Cuguevskiï, p. 41 et n. 150.)

Et aussi toute une organisation sociale se révèle à l'étude
attentive de ces documents. On connaît ainsi les rapports hiérar-



DESTINS CROISÉS EN ASIE CENTRALE 83

chiques régissant les communautés entre elles (Ib., pp. 43-44) et
leurs charges respectives. Par exemple c'est la communauté laïque
qui participa au début (dès le IVe siècle)11 à «l'érection de statues
de Bouddha, la construction et la réparation des sanctuaires.
Citons également la copie de siïtra, considérée comme une bonne
action et qui était avant tout perçue comme une sorte de rite
magique.» (Ib. p. 47.)

La communauté laïque participait au culte, à la prière, aux
fêtes religieuses. Le bouddhisme s'intégra à la société, comme
toutes les religions en général, par le truchement des cérémonies
qui marquaient les étapes principales d'une vie humaine, rituel
funéraire, prière pour un accouchement heureux, etc. (Ib., p. 49.)

Xuanzang va en Inde par la voie de terre

Au début de notre ère, les Xiongnu postés sur l'Altaï et les
Chinois installés au Gansu convoitent les oasis du Tarim. Profitant

alternativement des occasions d'appuyer les révoltes locales,
les Xiongnu et les Chinois essayent d'étendre leur influence
jusqu'au Pamir. On peut dire néanmoins que, bien que bousculée
de temps en temps par des incursions Xiongnu, la domination
chinoise sur la Route de la Soie favorisa l'arrivée des missionnaires
bouddhistes par la voie du commerce.

Mais, si les missionnaires purent entrer assez facilement en
Chine, ils butèrent ensuite contre une difficulté bien plus considérable:

celle d'introduire la pensée bouddhique dans une société à

prépondérance confucéenne.
La difficulté était de deux natures. La première, de nature

sociale: celle d'introduire le monachisme bouddhique dans une
société dont la classe dirigeante, restée presque toujours
confucéenne, le repoussa violemment. Par exemple une des raisons de

l'opposition confucéenne fut celle-ci: le moine étant privé de
descendance, qui rendrait le culte aux ancêtres?

La deuxième était une difficulté philosophique. Il s'agissait
d'introduire la pensée bouddhique indienne dans l'univers de pensée

chinois, qui était mal préparé pour l'accueillir. En effet, du
côté de l'Inde on avait une pensée abstraite, raisonnante, systématique;

du côté de la Chine, une pensée concrète, imagée, peu
construite.



84 ÉTUDES DE LETTRES

Animés par leur désir de «donner la Loi», les missionnaires
crurent bon d'en faciliter la compréhension en rendant les termes
indiens par des équivalents chinois empruntés au langage du
taoïsme, qui n'était pas sans quelque affinité avec le bouddhisme.
Mais ces procédés ainsi que le peu de précision des premières
traductions furent peu à peu12 mis en évidence par des moines
chinois éclairés.

Parmi eux, plus tard, se trouva le célèbre Xuanzang (602-664),
de qui son biographe Huili dit que «dès son enfance il était grave
comme une personne qui porte une tablette de jade.» (Huili,
p. 2.) Xuanzang «fit serment de voyager dans les contrées de
l'Ouest, pour interroger les sages sur les points qui jetaient le
trouble dans son esprit». (Ib., p. 12.)

Ce pèlerin à l'intelligence vive et immensément savant revint
de son voyage en Inde accompagné d'une caravane de 22 chevaux
(Huili, p. 296) transportant des livres sacrés, des statues de Bouddha

et des reliques. Il traduisit un grand nombre de sutra, et
consigna dans ses mémoires son témoignage sur l'Inde de l'époque.

Non seulement il nous parle dans ces mémoires des différentes
sectes bouddhiques et non bouddhiques, non d'ailleurs sans une
certaine amertume de voir le pays objet de sa foi ardente un peu
différent de ce qu'il imaginait13, mais encore il décrit les moeurs
des Indiens en esprit curieux et attentif.

Un trait comme le suivant pourrait trouver sa place dans un
manuel d'hygiène scolaire du XXe siècle: «Ils observent rigoureusement

les règles de la propreté, et, sur ce point, il serait impossible
de les faire changer. Avant de manger, ils ne manquent jamais

de se laver les mains; ils ne touchent pas une seconde fois aux
restes des mets. Les vases de table ne passent point d'une
personne à une autre. Dès qu'un ustensile de terre ou de bois a servi
une fois, il faut absolument le jeter. Quand les Indiens ont
achevé de manger, ils se nettoyent les dents avec une petite branche

d'osier et se lavent les mains et la bouche. » (Xuanzang, vol. 1,

pp. 70-71.)
Minutieusement, Xuanzang nous décrit aussi leur vêtement,

qui se réduit souvent au minimum, parfois même moins, ce qui
frappait tant l'esprit prude des Chinois et la curiosité des voyageurs

occidentaux. Comme en témoigne, bien des siècles plus
tard, le récit de Filippo Sassetti (1540-1588) qui, dans ses lettres au
grand-duc François Ier de Toscane et à ses amis florentins, nous
livre une Inde savoureuse qu'un esprit laïque tel que le sien pouvait

observer sans préjugés.



DESTINS CROISÉS EN ASIE CENTRALE 85

Le Bombyx mori

Le pèlerin chinois nous donne sa version d'une légende qui
s'est perpétuée jusque sur la tablette votive en bois dite «La Princesse

de la Soie»14 et qui pourrait s'intituler «Comment le ver à
soie fut transporté de Chine en Occident.»

Dans son voyage de retour, Xuanzang emprunta la route au
sud du Taklamakan. En effet le trajet de la Route de la Soie bifurquait

dans la région de Dunhuang. Une branche s'incurvait sur le
côté méridional du désert, suivant le pied de l'Altyn Tag et des

monts Kunlun. L'autre remontait vers le nord, en longeant les

Tianshan en passant par les oasis de Turfân (Tourfan), Kucâ
(Koutcha) et Aqsu (Aksou) jusqu'à Kasgar (Kachgar) où ce trajet
septentrional rejoignait la route du sud.

La route septentrionale est considérée comme sensiblement
plus récente que la route du sud. (Needham, p. 181 ; La Route de
la Soie, p. 23.)

Arrivé à Khotan (sanscrit Kustana)15, cette oasis renommée
pour sa foi, sa culture et la qualité de ses musiciens (Grousset (1),
p. 214), Xuanzang entend l'histoire de la princesse chinoise qui,
demandée en mariage par le prince du lieu, cache dans la ouate de
son bonnet16 des graines de mûrier et des vers à soie, et franchit
ainsi sans danger la frontière, amenant avec elle de quoi s'habiller
à l'avenir. Ainsi le secret de la soie fut livré à l'Occident: peu à

peu on cessa de croire que la soie naissait sur les arbres comme le
coton.17

La foi bouddhique mit du sien dans la légende profane. En
effet, il fut interdit dans le royaume de travailler les cocons avant
que les papillons ne se soient envolés (Xuanzang, vol. 2, pp. 237-
239), ce qui évitait de tuer la chrysalide mais donnait une soie de
moindre qualité.18

Le récit du voyage de Xuanzang se termine avant l'arrivée à

Dunhuang. La ville était sans doute considérée comme déjà
chinoise: il n'y avait donc pas lieu de la faire figurer dans le récit
d'un voyage à l'étranger. Nous savons toutefois que c'est bien à

Dunhuang que le pèlerin attendit la permission de rentrer en
Chine, qu'il avait quittée sans le visa de sortie du gouvernement
chinois. (Huili, p. 16 et suiv.) Malgré cette circonstance, l'accueil
fut triomphal: les Tang réservèrent au Maître de la Loi et à cet
ambassadeur d'exception les honneurs les plus insignes. (Grousset,

(1), pp. 220-222.)
De leur côté les pèlerins chinois firent connaître la pensée de



86 ÉTUDES DE LETTRES

leur pays en Inde. En l'an 647, le souverain de l'Assam fit traduire
en sanscrit «le bréviaire du taoïsme antique», le Livre de la voie et
de la vertu (Daodejing) (Demiéville (2), p. 406; Stein R., p. 36), et
ce fut Xuanzang lui-même qui exécuta cette traduction.

Il suffit de lire cette oeuvre passionnante qu'est Science and
Civilisation in China de J. Needham pour comprendre que les
échanges étaient réciproques et que si les marchandises
voyageaient souvent pendant des mois et sur des distances qui pour
l'époque étaient fabuleuses, les idées, elles, filtraient lentement
d'une civilisation à l'autre, et allaient y prendre racine d'une
manière subtile mais sûre.

De Xuanzang à Marco Polo

Durant les quelque six siècles qui séparent le retour de Xuanzang

et le voyage de Marco Polo en Chine, le bassin du Tarim
subit de grands bouleversements: recul de la puissance chinoise,
incursions et occupation tibétaines, expansion des Turcs, apparition

de l'islam, déclin du bouddhisme.
Jusqu'au milieu du VIIIe siècle, l'empire Tang demeure, et de

loin, la plus grande puissance en Asie centrale. Les Tibétains
occupent les oasis du Tarim dès 670 environ, mais les Chinois les

en chassent en 692 et s'y installent pour près d'un siècle, jusqu'en
787.

Dès la chute de l'empire sassanide, en 651, les Arabes s'installent

sur l'Oxus et représentent pour l'empire chinois une menace
potentielle qui mettra longtemps à s'actualiser. La situation
s'envenime dans la première moitié du VIIIe siècle, qui est toute
occupée par la rivalité sino-arabe dans l'actuelle Asie centrale
russe. La conclusion intervient brusquement au milieu du siècle :

environ vingt ans après que Charles Martel repousse les Arabes à

Poitiers, à l'extrême ouest du continent eurasiatique, les Chinois
sont battus par les Arabes en 751 sur la rivière Talas, au nord du
Ferghana. Ils n'étendront plus jamais leur domination à l'ouest
du Pamir.

Durant cette période troublée, les marchands choisissent pour
un temps d'acheminer leur commerce par la voie maritime. {La
Route de la Soie, p. 29; Needham, p. 187.)

Mais la bataille du Talas nous donne une exemple d'échange
de civilisations sous un mode plus brutal. L'histoire raconte en
effet que des artisans chinois fabricants de papier furent faits pri-



DESTINS CROISÉS EN ASIE CENTRALE 87

sonniers et déportés à Samarkand pour y poursuivre leur artisanat.

C'est le premier témoignage du passage de l'art de la
manufacture du papier de l'Orient vers l'Occident, alors qu'en Chine ce
procédé avait été découvert six siècles auparavant. (Needham,
p. 236.)

Cette manière de «pirater» ainsi hommes et techniques sera
très prisée quelques siècles plus tard par Gengis Khan. Le conquérant

mongol, dans ses vastes incursions, contribuera ainsi à

provoquer, outre les massacres que l'on sait, un mouvement artificiel
de populations avec leurs techniques et leurs coutumes de l'Orient
vers l'Occident et inversement.

Après la bataille du Talas, le Xinjiang actuel, ainsi que le
Gansu du nord-ouest, sont le théâtre des rivalités entre les
Chinois, les Turcs Ouigours et les Tibétains. Ces derniers réoccupent
Dunhuang de 787 à 848.

L'occupation tibétaine, si l'on en croit les chroniques chinoises,

ne fut pas des plus douces. La population vaincue était obligée

d'adopter les coutumes tibétaines, même si une fois l'an on
leur concédait l'autorisation de revêtir «le costume chinois qu'ils
cachaient ensuite avec force lamentations». (Demiéville (3),
p. 203.)

Voici ce qu'en dit un Chinois de Liangzhou19 dans le Gansu:
«Depuis quarante ans que j'étais tombé sous la domination
tibétaine, j'étais contraint de porter la robe de peau et la ceinture de

poil. Je n'étais autorisé à mettre le costume chinois que le matin
du Jour de l'An; que de larmes je versais alors, en revêtant ma
tunique et en arrangeant mon bonnet!» (Demiéville (3), p. 203,
n. 2.)

Mais si l'occupation tibétaine ne fut guère appréciée des
Chinois, elle fut favorable au bouddhisme sous certaines de ses
formes. «Il convient de souligner l'accroissement du rôle du
bouddhisme dans la vie politique de cette région, plus spécifiquement
de son interprétation tibétaine (amidisme et tantrisme) qui prit
alors le dessus sur l'école du tch'an plus répandue en Chine.»
(Cuguevskiï, p. 9 et n. 23.)

En 787, les Tibétains réoccupent Dunhuang; ils y resteront
jusqu'en 848 (Demiéville (3), p. 177 et n. 1). Les années 840 sont
difficiles pour le bouddhisme: il est persécuté au Tibet par le roi
Glan dar ma (838-842), et en Chine, de 842 à 845, par l'empereur
Wuzong. Il ne semble pas toutefois qu'il ait gravement souffert à

Dunhuang. Le pouvoir central tibétain était sans doute trop lointain

pour que la ville se ressente beaucoup de la persécution de



88 ÉTUDES DE LETTRES

Glan dar ma; et en même temps, la présence tibétaine la maintint
à l'abri de la persécution chinoise, beaucoup plus systématique, et
qui, appuyée sur la puissante efficacité que conservait la machine
administrative des Tang, balaya l'empire d'un bout à l'autre, et
s'exerça non seulement contre le bouddhisme, mais aussi contre le
manichéisme et le nestorianisme. La Chine avait déjà repris
certaines oasis du Tarim, et, au début de notre siècle, le voyageur
allemand A. von Le Coq trouva à Qara-Khöja, près de Turfân,
des centaines de squelettes de moines bouddhistes, massacrés avec
férocité. «A. von Le Coq attribue ce massacre, vieux de mille ans,
aux persécutions religieuses perpétrées par les autorités
chinoises.» (Hopkirk, p. 141.)

Après l'assassinat de Glan dar ma en 842, l'empire tibétain
tombe en décomposition. Les Tibétains quittent Dunhuang et
l'Asie centrale en 848. Du moins le typhon de 845 est-il passé; la
Chine, derechef, se réinstalle pour un temps à Dunhuang, assez
pacifiquement, et sans trop de dommage pour le bouddhisme.
Elle s'y maintiendra jusqu'en 1036 (Grousset (2), p. 188), date de
la conquête de Dunhuang par les Tangut, un peuple de race
tibétaine installé dans la région de Ningxia, et que les Chinois appelaient

les Xixia. Les Xixia se constituèrent en royaume en 990
(Grousset (2), p. 185) et s'étendirent dans toute la grande boucle
du Fleuve Jaune, mais surtout vers l'ouest où Dunhuang fut un
des points extrêmes de leur avancée. Leur royaume dura deux
siècles et fut anéanti par Gengis Khan en 1227; ce fut le dernier
exploit du monstre, qui mourut la même année. (Grousset (2),
p. 309.)

C'est autour de l'an mil que la fameuse bibliothèque, retrouvée

à Dunhuang au début de notre siècle, fut définitivement
murée.

On supposa un temps que c'était l'avance des Xixia qui avait
causé la fermeture de la grotte. Cette hypothèse est aujourd'hui
rejetée. Les Xixia, en effet, n'étaient nullement hostiles au
bouddhisme. Quelque temps après s'être installée sur les territoires
chinois, cette population «de race tibétaine hors du Tibet» (Bacot,
p. 46), munie d'une écriture très compliquée20, s'appliqua même
à traduire le canon bouddhique (Pelliot (1), p. 21).

On pense maintenant que cette masse de manuscrits provenait
d'un ou plusieurs couvents et était considérée comme de la «paperasse

inutilisable» pour ce qui est des pièces profanes (Fujieda (1),
p. 66) et comme «un rebut sacré» pour ce qui concerne les textes
religieux.



DESTINS CROISÉS EN ASIE CENTRALE 89

Le mauvais état dans lequel certains objets furent trouvés,
«enfouis sous une grosse masse de manuscrits», fit dire à Sir
Aurel Stein, «le premier étranger qui visita les grottes des Mille
Bouddhas, qu'ils s'agissait d'un 'deposit of sacred waste'.»21
(Fujieda (1), p. 65.)

Une autre raison fut peut-être l'inutilité des manuscrits chinois
vu qu'«un nouveau canon bouddhique imprimé (en paravents)»
(Fujieda (1), p. 67) était entre-temps arrivé de Chine.

En effet le premier canon bouddhique imprimé se fit entre 971
et 983. (Demiéville (2), p. 430.)

Si le bouddhisme connut pendant cette période une certaine
vitalité en Asie centrale, le mouvement général est malgré tout
celui d'un déclin. La coexistence entre les diverses cultures de
cette région se maintient encore longtemps après la bataille du
Talas; néanmoins, cet événement marque bien le début de la
progressive islamisation et «turquisation» qui fera du bassin du
Tarim un Turkestan, un «pays turc». Les communautés bouddhiques

s'étiolent; la sympathie des Mongols pour le bouddhisme les
rétablira quelque peu au XIIIe siècle, mais elles disparaîtront
complètement au siècle suivant. Les liens entre bouddhisme
chinois et bouddhisme indien sont, dès l'an mil, à peu près définitivement

coupés.
Quant au commerce, il subit les contrecoups des troubles causés

par l'affaiblissement du pouvoir chinois. La Route de la Soie
va refleurir à l'époque de la domination mongole.

Ser Marco Polo et ses émules

Un vademecum pour les marchands du XIVe siècle assure que
«la voie qui, de l'embouchure du Don à Tana, va au Cathay est
absolument sûre de jour comme de nuit si l'on croit les voyageurs
qui y ont passé».22 (Needham, p. 188.)

C'est à la faveur de cette paix que Ser Marco Polo entreprit
avec son oncle et son père le voyage au Cathay (1271-1295), qui le

porta aussi en Inde, à Sri Lanka, au Tibet, et dans bien d'autres
pays. Cathay était le nom que l'on donnait au Moyen Age à la
Chine; il venait du nom des Khitan, un peuple de «Mongols
métissés de Toungouses» qui dominèrent puissamment la Chine
du nord du milieu du Xe siècle jusqu'en 1125. (Pelliot (1), pp. 21-
22.)



90 ÉTUDES DE LETTRES

Si la vie de Marco Polo (1254-1324) fut merveilleuse et aventureuse,

elle se termina dans l'incompréhension et la tristesse.
Marco revint à Venise avec son serf tartare qu'il affranchit, montrant

par là, en plus de l'acuité de ses observations, si précieuses
aujourd'hui, aussi une force de cœur et d'esprit qui n'était pas
toujours de mise à l'époque. Il trouva des gens peu enclins à croire
à ses histoires. La méfiance alla si loin que l'on put voir pendant
le carnaval le masque du Milione tourner en dérision le récit de cet
homme qui connaissait plusieurs langues mais qui, hélas! très
probablement, n'en écrivait aucune.23

On pourrait passer une vie à lire le livre de Marco Polo dans
l'excellente édition de Henry Yule. Nous nous limiterons ici au
chapitre sur la «province de Tangut», où se trouvait Dunhuang.
(Yule, ch. XL.)

Quand le Vénitien descend le Pamir par la «Tour de Pierre»
(Tashkurgan) et arrive à Kasgar, le peuple de cette ville, dit-il,
«adore Mahomet» et il remarque aussi quelques églises nestorien-
nes. Empruntant, après Yarkand, la route du sud, aux pieds des
Kunlun, les Polo passent par Khotan. Là aussi ils remarquent les
musulmans et les nestoriens. Mais lorsque Marco Polo arrive à

Dunhuang, qu'il appelle Sacciu ou Sachiu24, c'est le contraire qui
se produit: il est frappé par la prépondérance des bouddhistes (les
«idolâtres», dans son langage), à côté desquels vivent des musulmans

(les «Sarrasins») et des chrétiens nestoriens qui font figure
de minorités. Marco est émerveillé par le grand nombre de monastères

et de temples à statues, que les idolâtres vénèrent avec beaucoup

d'application.
Il faut donc croire que Dunhuang, garnison de frontière un

peu abandonnée, a pu rester à l'écart des luttes qui au hasard des
victoires plièrent ces oasis au vent de la foi des occupants, comme
le fait remarquer Stein. Voici ce qu'il en dit: «Yet in spite of all
changes and devastations, Tun-huang had evidently managed to
retain its tradition of Buddhist piety even then; for as I examined
one grotto after the other, noting the profusion of large images on
their platforms, and the frequency of colossal figures of Buddhas
in a variety of poses, I felt convinced that it was the very sight of
these colossal statues, some reaching nearly 100 feet in height,
and the vivid first impression of the cult paid to them, which had
made Marco Polo put into his chapter on Sa-chiu, i.e. Tun-
huang, a long account of the strange idolatrous customs of the
'people of Tangut'.» (Stein A. (2), p. 39.)

C'est ainsi que le Vénitien assista à des funérailles dont il



DESTINS CROISÉS EN ASIE CENTRALE 91

donne une relation détaillée et précise. On y reconnaît un mélange
d'éléments bouddhiques et chinois, avec la tendance au syncrétisme

toujours si marquée en Chine.
Le récit décrit comment l'on dispose la dépouille mortelle,

comment les devins décrivent l'époque propice à l'incinération et
aussi comment, pour éviter les désagréments causés par le corps
en décomposition, la dépouille est gardée dans un cercueil épais,
bien fermé, couvert d'un drap et rempli de camphre (Yule, vol. 1,

p. 205) ou de safran (Allulli, p. 79) et d'épices.
La famille s'attable chaque jour autour du défunt, jusqu'au

jour de l'incinération. Ce jour-là, il peut arriver que les devins,
pour ne pas contrarier les étoiles, décident de ne pas faire sortir le

mort par la porte maîtresse. Alors la famille ouvre un passage
dans la direction de l'étoile ou de la planète favorable, et le mort
s'en va par là vers le lieu de crémation. Il sera brûlé avec des poupées

en carton-pâte et avec toutes sortes d'offrandes qui
l'accompagneront dans son voyage vers l'au-delà.

Dans ce cérémonial compliqué, tout est chinois — sauf le

point central, l'incinération du cadavre, qui est caractéristique du
bouddhisme, et qui faisait même horreur aux Chinois traditionalistes,

soucieux d'honorer convenablement leurs ancêtres. (Yule,
vol. 1, pp. 207-208.)

En parlant de Sri Lanka (Seilan), Marco Polo nous rapportera
la vie du Bouddha Sâkyamuni (Sagamoni Borcan), vie qui l'émut
beaucoup par son idéal de pureté et de sainteté «just as if he had
been a Christian. Indeed, an he had but been so, he would have
been a great saint of Our Lord Jesus Christ, so good and pure was
the life he had». (Yule, vol. 2, p. 318.)

A part ces détails sur la vie religieuse, Marco Polo nous a
laissé aussi des histoires profanes, par exemple celle de l'étoffe
d'amiante.

C'est à l'étape de Chingintalas, une ville difficile à situer
(Yule, vol. 1, p. 214, n. 1), peut-être en Dzoungarie, que Marco
nous dit comment on y fabrique cette étoffe. Une légende qui
remonte peut-être à Aristote (Yule, vol. 1, p. 216, n. 6) racontait
que cette étoffe était tirée de la salamandre, qui pouvait danser
dans le feu sans se brûler.

Mais un ingénieur turc au service du Grand Khan raconte à
Ser Marco que l'on extrait d'abord une substance minérale
fibreuse et que par un traitement spécifique on arrive à fabriquer
l'amiante. Et le Vénitien de conclure: «et celle-ci est la vraie
histoire et les autres sont des fables.»



92 ÉTUDES DE LETTRES

Cette histoire, comme bien d'autres, fut oubliée. Il en va de
même de l'explication de la doctrine de la transmigration qu'Odo-
ric de Pordenone (vers 1286-1331) exposa à ses frères franciscains
lors de son retour à Padoue, vers l'année 1330. Ce n'était pas la
première fois que l'Occident avait eu vent d'une telle théorie
(Needham, p. 190 en note). Odoric visita un monastère de Hang-
zhou, et vit un moine donner à manger aux singes. Amusé, le
Vénitien25 s'enquit de cette étrange habitude, et le moine lui
exposa la théorie de la transmigration. Malgré les arguments dont
un Vénitien n'est jamais à court, Odoric nous dit que le moine
s'en alla plus que jamais persuadé que les singes auxquels il donnait

ainsi à manger n'étaient autres que les âmes de disparus, et de
disparus d'un certain rang, car il n'est pas donné à tout le monde
de se réincarner dans un animal aussi noble que le singe.

Dunhuang: début du XXe siècle

Sautons encore quelques siècles, et venons-en aux missions
archéologiques des puissances européennes et de leurs musées
respectifs, qui mirent en compétition différentes équipes, toutes le

regard tourné vers le Turkestan chinois, vers 1900.
Le bassin du Tarim, qui avait été le point de rencontre des

civilisations grecque, iranienne, indienne et chinoise, devint le point
de convergence des «raids archéologiques».

Fait nouveau, car encore en 1858 en commentant sa traduction

française du Si yu ki de Xuanzang, Stanislas Julien dit à propos

de Dunhuang: «La ville de Tun-hoang, que les Mémoires de

Hiouen-tshang mentionnent dans ce district, est aujourd'hui
ruinée; les cartes et les géographies chinoises en indiquent l'emplacement

sous le nom de Cha-tcheou, qu'elle avait reçu plus tard, à

une quinzaine de lieues dans le sud-ouest de Koua-tcheou». (T. 2,
p. 262.)

A peu près en même temps, à l'aube du siècle, se dirigent vers
le bassin du Tarim, pour l'Allemagne Albert Grünwedel et Albert
von Le Coq, pour la Suède Sven Hedin, pour l'Empire britannique

Aurel Stein et du côté français le jeune savant Paul Pelliot.
Peter Hopkirk fait de leurs expéditions un récit haut en couleur,
plein d'énigmes et d'épisodes plaisants, dans son livre Foreign
Devils on the Silk Road.

Ces lieux antiques, pillés par les bandits de grand chemin,
mutilés par le fanatisme et l'ignorance, sont ainsi convoités par



DESTINS CROISÉS EN ASIE CENTRALE 93

ces archéologues et ces géographes, et aussi par une mission russe,
et par une mission japonaise, organisée par le Comte Otani et
dont le butin a fini on ne sait trop où.26

Les objets et documents rapportés en Europe subirent des
sorts divers: il faudrait se faire «globe-trotter» pour pouvoir passer

du British Museum au Musée de Kyôto, en Suède, aux USA,
en URSS, et j'en passe, si nombreux sont les lieux où ces trésors se

trouvent disséminés.

La grotte 17

Sir Aurel Stein arriva à Dunhuang par la route qui passait par
Mirân et Anxi. Tout près de là, à Toghrak-bulak (Stein A. (1),
vol. 1, pp. 538-546) il avait voulu voir de près les restes de
fortifications qu'il supposait être la prolongation de la Grande
Muraille.27 Mais le désert ne permet pas de s'attarder; un jour de
retard peut signifier la mort des hommes et des bêtes.

Il décida donc de se diriger vers Dunhuang avec le propos de
revenir dans le désert une fois les hommes reposés et les bêtes
restaurées. Donc, le 12 mars 1907, Stein entra à Dunhuang sans
l'intention d'y rester. Le 16 mars, alors que la caravane prenait
ses aises, il décida de faire une brève visite aux Grottes aux Mille
Bouddhas.

Il se dirigea ainsi vers les sanctuaires rupestres de Dunhuang,
avec nonchalance, mais la fascination fut telle qu'il décida d'y
revenir aussitôt que possible. Un fait avait encouragé sa curiosité:
le bruit circulait que le moine taoïste Wang, qui était chargé de
garder le temple et qui se trouvait alors en randonnée, avait
découvert des manuscrits.

Il repartit alors sans plus tarder vers les sites qu'il entendait
fouiller, préférant affronter le vent glacial plutôt que d'avoir à
subir l'arrivée de la saison chaude, insupportable dans le désert.
Cette expédition fut très fructueuse. Il retrouva en fait les restes
de la fameuse Porte de Jade (Stein A. (1), vol. 2, pp. 112-122), la
porte d'entrée en Chine par où passait aussi le magnifique jade en
provenance de Khotan.

Puis il se hâta de revenir à Dunhuang. Mais c'était juste l'époque

du pèlerinage annuel aux temples: il dut attendre encore un
peu. Il en profita pour se retirer dans une pagode au bord du Lac
du Croissant de Lune28 et s'y reposer: «The Southern shore of the
lake was occupied by a number of picturesque modern temples,



94 ÉTUDES DE LETTRES

rising on terraces from the water's edge and decorated with a

queer medley of Buddhist and Taoist statues and frescoes.» (Stein
A., (1), vol. 2, p. 161.)

Le 21 mai, Stein put enfin gagner les Grottes aux Mille Bouddhas.

Là, non sans quelques ruses, il leva les derniers scrupules de
Wang. Le moine taoïste qui gardait le temple finit par défaire la
paroi qu'il avait dressée en l'absence de l'Anglais, peut-être pour
prévenir des faiblesses futures, et Stein vit la chambrette aux
manuscrits. (Stein A. (1), vol. 2, p. 165 et suiv.)

Wang raconta à Stein que, lorsqu'il était arrivé pour s'occuper
de ce temple quelque huit années auparavant (Stein A. (1), vol. 2,
p. 173), l'accès en était masqué par un amoncellement de sable
incrusté très résistant, et n'avait pu être dégagé qu'à grand-peine.
Il avait vu sur le côté droit une fresque légèrement fissurée, et
c'est derrière elle qu'il avait découvert la cachette des manuscrits.

Les premiers rouleaux chinois sortis par Aurel Stein se révélèrent

être des sûtra canoniques; le colophon disait qu'ils avaient
été apportés en Chine par Xuanzang lui-même.

Mélangés aux rouleaux chinois, Stein remarqua aussi des
manuscrits tibétains: le tout exceptionnellement bien conservé
grâce à la fermeture quasi hermétique de la chambrette.

Ces manuscrits sont aujourd'hui en partie au British Museum
(manuscrits chinois), à l'India Office (manuscrits tibétains, sanscrits,

khotanais, etc.) et à New Delhi.
En plus des manuscrits Stein trouva aussi des imprimés. Parmi

eux figure un livre imprimé, vraisemblablement un des plus vieux
livres imprimés du monde. Ce document, qui porte «a well
designed block-printed as frontispiece» (Stein A. (1), vol. 2, p. 189),
est très bien conservé. Il s'agit de la traduction chinoise du Sûtra
du Diamant, faite sur le sanscrit par KumârajTva. Le texte se

trouve au British Museum, il mesure plus de 5 mètres et porte une
date précise: 11 mai 868. (Cf. Pelliot. (3), pp. 47-48.)

Outre les textes, l'archéologue anglais découvrit une grande
quantité de bannières votives en soie peinte, d'une telle longueur
que l'on pouvait penser qu'elles pendaient, peut-être aux festivités,

sur toute la hauteur de la falaise. (Stein A. (1), vol. 2, pp. 176-
177.)

Le savant français Paul Pelliot rapporta de Dunhuang, outre
une masse de manuscrits chinois et tibétains, d'autres raretés, par
exemple un «manuscrit hébreu des environs de l'an 800, cahier de
prières d'un Samaritain que le commerce sans doute avait poussé
alors jusqu'aux frontières de Chine.» (Pelliot (1), p. 16.)



DESTINS CROISÉS EN ASIE CENTRALE 95

La chambre aux merveilles livra aussi un Eloge de la sainte
Trinité, texte nestorien (Pelliot (1), p. 19) et des textes manichéens
en chinois et en turc (Pelliot (1), p. 18). Ces dernières découvertes,
s'ajoutant à la figuration de Mani trouvée à Qara Khôja en 1904

par A. von Le Coq, rappellent le rôle important que joua un
moment en Asie centrale le manichéisme lorsqu'il fut, de 770 à
840 environ, la religion d'Etat de l'empire turc ouigour (Grousset
(2), pp. 173-176).

Dunhuang: aujourd'hui

Nombreux sont les savants qui s'occupent aujourd'hui de

«Touenhouangologie» (Demiéville (1), p. 1) en France, au Japon,
en Chine et en URSS. Des congrès se tiennent régulièrement et
l'on peut suivre les publications spécialisées, tâche parfois ingrate
parce qu'il est peu commun de connaître tout à la fois le russe, le
chinois et le japonais.

Plus près de nous, Yan Myrdal voyagea, en 1976, du Pamir à

travers le Xinjiang et le Gansu jusqu'à Lanzhou. Ces régions se

mettent au pas des temps. Le bassin du Tarim constitue
aujourd'hui une partie de la «Région autonome ouigoure du
Xinjiang». La région s'industrialise: elle a du pétrole, du charbon,
des minerais divers. Un effort est fait pour soutenir et encourager
l'artisanat traditionnel.

Le Comité du Parti raconta à Myrdal que le moine taoïste qui
gardait les temples autour du Lac du Croissant de Lune, une nuit,
vingt ans après la révolution (Myrdal, p. 340), mit le feu partout,
s'immolant avec les bâtisses. Maintenant on a décidé de reconstruire

les temples pour ne pas rompre le charme du lac, dont les
rives sont le siège d'un phénomène particulier, comme le rapporte
Myrdal (p. 338): «Nous descendons la dernière dune de sable en
glissant et voilà que le désert se met à chanter sous nos pieds,
comme le bruissement d'un puissant instrument à cordes qui
s'élève vers le ciel. Le Lac du Croissant de Lune est célèbre pour
cette musique depuis la dynastie des Han. Ici le désert chante et
résonne sous les pas du marcheur qui s'approche du lac que le
sable n'arrive jamais à combler. Les hommes ont créé les grottes
des Mille Bouddhas, dit-on, mais les dieux ont créé le Lac du
Croissant de Lune.»

Quant à Wang, le moine «peureux et rusé» au dire de Sir
Aurel Stein (Stein A. (1), vol. 2, p. 165), il est mort, paraît-il, en



96 ÉTUDES DE LETTRES

1931 et il est enterré près des Grottes aux Mille Bouddhas. (Hop-
kirk, p. 270.)

Même si les cultures gagnent du terrain sur le désert, celui-ci
reste redoutable par ces burans noirs, ces vents impétueux et
chauds qui soulèvent et transportent les dunes et les cailloux
virevoltants, en une danse macabre.

Mais les bruits étranges d'une autre nature qui pourraient
faire tressaillir le Vénitien, comme le firent les bruits du Lop
Nor que Marco Polo entendit voici des siècles (Yule (1), vol. 1,

pp. 196-203; Allulli, pp. 76-77), sont aujourd'hui ceux des essais
nucléaires dans le Taklamakan.

Aujourd'hui les Tianshan contemplent, vers le Turkestan
russe et vers le Turkestan chinois, à la fois la trace d'un passé
riche de la vie des hommes et un avenir qui peut devenir la mort
totale de tous les hommes.

Cristina SCHERRER-SCHAUB.

NOTES

1 La Yuktisastikïïest un petit traité philosophique de Nâgârjuna (IIe ou IIIe
siècle de notre ère), philosophe indien bouddhiste, fondateur de l'école Mâdhya-
mika. L'original sanscrit du traité est perdu. Il existe une version tibétaine et une
version chinoise. Ce traité a été commenté au VIIe siècle par CandrakTrti, philosophe

de l'école Mâdhyamika. Le commentaire de CandrakTrti n'est conservé
que dans la version tibétaine. Je prépare un travail d'édition critique et de
traduction des deux textes, avec en annexe l'édition du manuscrit de Dunhuang.

2 Cf. Lalou (2), vol. I, N°s 795 et 796.
3 Le «tokharien» est en fait différencié en deux langues. L'une est appelée

«tokharien A» ou «agnéen», de Agni, ancien nom de l'oasis de Qârâsahr.
L'autre est appelée «tokharien B» ou koutchéen, du nom de l'importante oasis
de Kuéa (Koutcha). Cf. J.W. de Jong, Buddha's Word in China, pp. 4-5; Meil-
let et al., Les langues du monde, vol. 1, p. 35.

4 Cf. Meillet et al., Les tangues du monde, vol. 1, p. 30.
5 En fait, l'itinéraire comportait des variantes, et se dédoublait notamment

dans le bassin du Tarim (infra p. 100). Il serait donc plus juste de dire «les Routes

de la Soie» (v. Needham, p. 171, fig. 32).
6 Témoin les vestiges archéologiques décrits dans La Route de la Soie, q.v.,

pp. 15-17.
7 II semble que les Yuezhi s'identifient, au moins partiellement, avec les

«Tokhariens» mentionnés plus haut, puis, plus tard, avec les clans fondateurs de
l'empire de Kanishka. Voir Grousset (2), pp. 63, 69.

8 Voir infra p. 98.
9 Aujourd'hui Xian.



DESTINS CROISÉS EN ASIE CENTRALE 97

10 Le numérotage des grottes de Dunhuang pose quelques problèmes. On
trouvera tous les renseignements dans Table de concordance des numérotages
des grottes de Touen-houang, par Chen Tsu-lung, Journal Asiatique, T. CCL,
1962, pp. 257-276. Ici j'ai adopté la numérotation indiquée par M. Fujieda, voir
Fujieda (1), p. 67.

11 Au début cette activité fut limitée. En effet, bien que certaines grottes
soient très anciennes, la plupart d'entre elles furent excavées à l'époque des Sui
(581-618) et des Tang (618-907), cf. La Route de la Soie, p. 28.

12 En fait ce mouvement ne s'amorça guère avant Daoan (Tao-ngan, Tao-
an), 314-385, donc près de deux siècles après les premières traductions (An Shi-
gao (Ngan Che-kao, An Shih-kao), actif de 148 à 170). Cf. Demiéville (4),
p. 1263: «Il (Daoan) s'élève contre le procédé dit de 'scruter les idées' (derrière la
lettre), procédé qui consistait à rendre les notions et les termes indiens par des

équivalents tirés du vocabulaire technique de la philosophie chinoise, ce qui
faussait naturellement la pensée originale de l'Inde.»

Encore Daoan était-il en avance sur son temps: le religieux Daosheng (Tao-
cheng, Tao-sheng), 365-434, donc de deux générations plus jeune que Daoan,
était encore «un expert» de cette méthode (Demiéville (5), p. 32).

13 Ce fut surtout l'état de décrépitude de Kapilavastu qui frappa notre pèlerin.

Cf. Grousset (1), pp. 136-137.
14 Cette tablette, trouvée à Dändän Öilüq (Khotan), se trouve au British

Museum. Cf. La Peinture d'Asie Centrale, p. 56.
15 Voir Grousset (1), p. 213; Huili, pp. 278-279; Lamotte, p. 282.
16 Voir Xuanzang, II, 238.
17 Virgile nous parle des «fines toisons que les Sères enlèvent avec des

peignes aux feuilles des arbres» (Géorgiques, II, 121, éd. Plessis et Lejay, p. 138 et
n. 4; cf. Luce Boulnois, La Route de la Soie, p. 45).

18 Cf. Luce Boulnois, op. cit., p. 19.
19 Actuellement Wuwei.
20 Sur l'écriture Xixia, v. Encyclopaedia Universalis, vol. 20, p. 1875b.
21 En fait, comme le dit M. Stein lui-même (Stein A. (1), vol, 2, p. 20) son

ami le géologue et géographe hongrois M.L. de Loczy avait exploré le Gansu et
passé à Dunhuang en 1879 (faisant partie de l'Expédition du comte Széchenyi,
Yule, vol. 1, p. 207). Ses observations sur les fresques des Grottes aux Mille
Bouddhas avaient éveillé la curiosité de l'archéologue anglais.

En 1899, Bonin visita les Grottes «which he calls 'Grottoes of Thousand
Buddhas' » et publia un article sur cette expédition en 1901 dans la revue La
Géographie. Cf. Yule, vol. 1, p. 207 en note.

22 Francesco Balducci Pegolotti, La pratica délia mercatura, ed. A. Evans,
Cambridge, Mass., p. 22 (cf. Petech, p. 570, n. 1). — Needham, p. 188, n. g,
donne la référence suivante: «The Libro di Divisamenti di Paesi of Pegolotti, c.
+ 1340». Or «Libro di Divisamenti di Paesi» est la traduction d'un titre français
du livre de Marco Polo, «cest livre qui est appelé le divisament dou monde»
(Allulli, p. 3), et que l'on connaît aussi sous le titre de llMilione, ou de Livre des
merveilles. Le titre attribué par Needham à l'ouvrage de Pogolotti est donc
incorrect. Cette référence inexacte a probablement été emprunté à Yule, vol. 2,
p. 384, s.v. Delia Décima.

23 Comme on sait, il n'a pas écrit son livre lui-même, mais l'a dicté à l'écrivain

Rustichello ou Rusticiano.



98 ÉTUDES DE LETTRES

24 Son voyage dura trois ans et demi: parti de Venise en 1271, il arriva à la
résidence d'été du Grand Khan «at Kai-ping fu, near the base of the Khingan
Mountains» vers le mois de mai 1275 (1274 pour Allulli, cf. p. 18, n. 1). On peut
donc supposer que Marco fut à Dunhuang entre 1273 et 1274. — «Sacciu» ou
«Sachiu» recouvre le nom de Shazhou, la «préfecture des sables», qui fut donné
à Dunhuang par le premier empereur Tang en 622. (Yule, vol. 1, p. 206.)

25 Vénitien de Vénétie, et non de Venise même. Pordenone se trouve en
Vénétie julienne.

26 M. Fujieda a reconstitué toute la pérégrination de la collection Otani;
cf. Fujieda (2), pp. 9-11.

27 Son attention avait été attirée par un article de Bonin. (Stein A. (1), vol. 1,

p. 541). V. la note 21.
28 On trouve une très belle photographie de ce lac dans Pelliot (2), T. VI,

Planche CCCLV.

NOTE SUR LES TRANSCRIPTIONS

Pour les noms chinois, j'ai adopté la transcription dite pinyin. Retenons de
celle-ci que le q se prononce tch; le x se prononce comme le «Ich-Laut»
allemand (ou comme le sanscrit s); le z se prononce dz\ le zh se prononce dj.

Dans les citations, j'ai gardé la transcription de l'auteur cité. Un exemple se

trouve à la p. 80: «les commanderies du Hexi», transcription pinyin, et «les
commanderies du Ho-si», transcription utilisée par (ïuguevskif.

Pour transcrire les noms de lieux en turki, je me suis inspirée du livre La
peinture de l'Asie Centrale. Ex: Kucâ pour Koutcha, Kasgar pour Kachgar, etc.,
v. p. 85.

OUVRAGES CITÉS

Allulli, Ranieri. Marco Polo, Il Milione, Verona, 1954.

Bacot, Jacques. Introduction à l'histoire du Tibet. Paris, 1962,

Bonin, Charles-Eudes. Voyage de Pékin au Turkestan russe. Dans: La Géogra¬
phie, Bulletin de la Société de géographie de Paris, vol. III, Paris, Masson,
1901, pp. 115-122, 169-180. [Le passage sur Dunhuang se trouve aux
pp. 171-174.]

Boulnois, Luce. La Route de la Soie. Paris, Arthaud, 1963.

Bussagli, Mario. La peinture de l'Asie centrale. Genève, A. Skira, 1978 (2e éd.).
Chen Tsu-lung. Table de concordance des numérotages des grottes de Touen-

houang, dans Journal Asiatique, 250, Paris, 1962, pp. 257-276.
Cuguevskiï, L. I. Touen-houang du VIIIe au Xe siècle. Paru dans: Soymié,

Michel. Nouvelles contributions aux études de Touen-houang. Genève,
1981. Centre de recherche d'histoire et de philologie de l'Ecole pratique
des hautes études. Il: Hautes études orientales, 17.)



DESTINS CROISÉS EN ASIE CENTRALE 99

De Jong, J.W. Buddha's Word in China. Canberra, The Australian National
University, 1968.

Demiéville, Paul (1). Récents travaux sur Touen-houang, dans T'oung Pao,
LVI, 1970, pp. 1-95.

Demiéville, Paul (2). L'Inde Classique, vol. 2, §§ 2045-2169. Hanoï, 1953.

Demiéville, Paul (3). Le Concile de Lhasa. Paris, 1952.

Demiéville, Paul (4). Le bouddhisme chinois, dans: Encyclopédie de la
Pléiade, Histoire des religions, I, Paris, 1970, pp. 1249-1319.

Demiéville, Paul (5). La pénétration du bouddhisme dans la tradition philoso¬
phique chinoise, dans Cahiers d'histoire mondiale, III, 1, Neuchâtel, 1956.

Encyclopaedia Britannica. Chicago, etc., W. Benton, 1973, 24 vol.
Encyclopaedia Universalis. Paris, 1968, 20 volumes.
Fujieda Akira (1). Une reconstruction de la «bibliothèque» de Touen-houang,

dans Journal Asiatique, 269, 1981 Manuscrits et inscriptions de Haute-
Asie du Ve au XIe siècle: Colloque international, Paris, 2-4 octobre 1979,
Actes), pp. 65-68.

Fujieda Akira (2). The Tunhuang Manuscripts, A General Description, I, dans
Zinbun, Memoirs of the Research Institute for Humanistic Studies, Kyoto
University, N° 9, Kyoto, 1966, pp. 1-32.

Grousset, René (1). Sur les traces du Bouddha, Paris, 1929, réimpr. 1977.

Grousset, René (2). L'Empire des steppes. Paris, 1938, réimpr. 1980.

Hopkirk, Peter. Foreign Devils on the Silk Road. London, 1980. Traduit en
français sous le titre: Bouddhas et rôdeurs sur la route de la Soie. Paris,
1981. Nous citons la traduction française.

Huili Histoire de la vie de Hiouen-Thsang et de ses voyages dans l'Inde, par
Hoeï-li et Yen-tshong, traduit du chinois par Stanislas Julien, Paris, 1853.

Lalou, Marcelle (1). Documents de Touen-houang, dans MCB, vol. VIII,
Bruxelles, 1947, pp. 217-226.

Lalou, Marcelle (2). Inventaire des manuscrits tibétains de Touen-houang
conservés à la Bibliothèque Nationale (Fonds Pelliot tibétain). Paris, 1939,
1950, 1961, 3 vol.

Lamotte, Etienne. Histoire du bouddhisme indien, des origines à l'ère Saka,
1958, réimpr. 1967.

May, Jacques. Etudes bouddhiques: domaine, disciplines, perspectives. Paru
dans: Etudes de Lettres, série III, T. 6, Lausanne, oct.-déc. 1973, pp. 1-19.

Meillet, A. et al. Les langues du monde, Paris, 1952, 2 vol.
Myrdal, Yan. La Route de la Soie, trad, du suédois, Paris, Gallimard, 1980.
Needham, Joseph. Science and Civilisation in China, vol. I, Cambridge,

Cambridge University Press, 1954.
La peinture de l'Asie centrale. Voir Bussagli, Mario.
Pegolotti, Francesco Balducci. La pratica délia mercatura, ed. A. Evans,

Cambridge (Mass.), 1936.

Pelliot, Paul (1). La Haute Asie. Paris, L'Edition artistique J. Gaudard, 1931,

pp. 1-37.

Pelliot, Paul (2). Mission Pelliot en Asie Centrale. I. Les Grottes de Touen-
houang, Paris, 1920-1924, VI tomes.

Pelliot, Paul (3). Œuvres posthumes de Paul Pelliot. IV. Les débuts de
l'imprimerie en Chine. Paris, 1953.

Petech, Luciano. Les marchands italiens dans l'Empire mongol, dans Journal
Asiatique, 250, 1962, pp. 549-574.

Polo, Marco. Voir Allulli, Yule.



100 ÉTUDES DE LETTRES

La Route de la Soie. Catalogue d'exposition. Paris, Ed. des Musées Nationaux,
1976.

Sassetti, Filippo Maria. Lettere indiane. Torino, 1961.

Seckel, Dietrich. L'Art du Bouddhisme, Paris, Albin Michel, 1964. (Coll.
L'Art dans le monde.)

Stein, Aurel (1). Ruins of Desert Cathay, London, 1912, 2 vol.
Stein, Aurel (2). Exploration in Central Asia, 1906-8-, Geographical Journal,

July and September 1909, pp. 5-66 (tiré à part).
Stein, Rolf. La civilisation tibétaine. Paris, 1981, rééd. revue et augmentée.
Su Yinghui. The Tun Huang Stone Cave and the Thousand Buddha Caves. Tiré

à part de: Chinese Culture, Taipei, 1963, Vol. V, N° 2, pp. 32-46.
Virgile. Œuvres de Virgile (texte latin), publiées par F. Plessis et P. Léjay.

Paris, Hachette, 1913.
Xuanzang Mémoires sur les contrées occidentales, traduits du sanscrit en

chinois [sic], en l'an 648, par Hiouen-thsang, et du chinois en français par
Stanislas Julien. Paris, 1857-58, 2 vol. Siyu ki; pin yin: Xiyuji).

Yule, Henry. The Book of Ser Marco Polo, trsl. and ed. with notes by Sir
Henry Yule and revised by Henri Cordier, London, 1921, 2 vol.

INDICATIONS GÉOGRAPHIQUES

Le bassin du Tarim couvre une surface de quelque 800 000 km2 (Encyclopaedia

Britannica, éd. de 1973, vol. 21, pp. 701 s. v. Tarim). Son altitude
moyenne est de 1000 m environ. Il comprend le désert du Taklamakan, la
dépression du Lop Nor que Ton considère souvent comme une partie duvTakla-
makan, et les oasis en bordure du désert: au sud Khotan, Keriya, Niya, Cercen,
Mirän, etc.; à l'ouest Yarkand et KaSgar; au nord Aqsu, Kucä, Korla, QârâSahr,
etc. On inclut aussi parfois dans le bassin du Tarim la dépression de Turfân et le
bassin du Shule, c'est-à-dire les oasis de Dunhuang.

La province chinoise du Xinjiang («la nouvelle frontière»), créée en 1884,
s'étend sur le pays que les géographes occidentaux du siècle dernier appelaient
Turkestan chinois ou Turkestan oriental, et qui avait été sous protectorat chinois
à plusieurs périodes de son histoire. Le Turkestan chinois correspond à peu près
au bassin du Tarim. Au nord des Tianshan, le Xinjiang comprend également la
Dzoungarie, où se trouve Urumci, capitale de la province. En 1955, le Xinjiang a
passé du statut de province à celui de «région autonome». Sa désignation
officielle est devenue «Région autonome ouigoure du Xinjiang». Les Turcs Ouigour
forment les deux tiers de la population. (Voir Encyclopaedia Universalis,
vol. 14, pp. 1048-1051 s. v. Sin-kiang.)

Shan, en chinois, signifie «montagne». [Tagh en turki.] Ex. Tianshan
(Monts Célestes).

Bulak signifie «source» en turki. Par exemple Toghrak Bulak, où Sir Aurel
Stein alla fouiller la prolongation de la Grande Muraille, v. p. 95.

Kurghan signifie «tour» en turki. Par exemple Tash Kurgan, la fameuse
«Tour de Pierre», halte des caravaniers avant le Pamir.

C. S.-S.



z

az
Î

S.J.I

siIff
tk 4

If

F

z<
M

M
S
M
Oo(4
o
O

§
s
pq
<
e-t

iß

S

5JSP
J S

cO

<

$

5 $

M|
~° % ^
«, « T3

•SM
r1?

£ ® u

|<5't
; *ôi
]f5fj
S5E
I I I

41
^ s

£
|3j
g.J

_go
^

Su

i 2
lS>

°i ;ap 3Cf nufQ

F
esI

•i6VO

&
2 ai

«®I
8 x
iA è 1

IIte «*s
ift Bj

|>j
c-J*! IlM p

S S!
— 21 o =>

fi] -H
S s »«i ,- •?
J«: <"

cial
vi)

•fi
; ~f
; e s

J3 a

"5

c

F

*r

<sg

-S 5
ce

5>'l
>*
«r.
&




	Destins croisés en Asie centrale

