
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1982)

Heft: 3

Artikel: ryadeva et Candrakrti sur la permanence (IV)

Autor: May, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARYADEVA ET CANDRAKIRTI
SUR LA PERMANENCE (IV)

Edition, traduction et interprétation d'un passage d'un traité de philosophie
bouddhique du IIe-IIIe siècle de notre ère, le Catuhsataka d'Äryadeva, et de son
commentaire par Candrakirti (VIe-VIIe siècle).

Ces deux auteurs appartiennent à l'école dite de la voie moyenne (en sanscrit:

Mâdhyamika), qui cherche en toute chose à se maintenir à égale distance de
l'être et du néant.

Le sujet traité est le nirvana. Le texte tend à établir que le nirvana n'existe
pas d'une existence permanente; plus généralement, qu'il n'existe pas en tant
que tel, et n'est pas non plus néant: il est la limite vers laquelle tend l'évacuation
du monde empirique, conduite par une discipline à la fois morale, méditative et
intellectuelle, et censée délivrer l'homme de la douleur. Un nirvana existant en
lui-même serait isolé en son essence, incapable d'entrer en relation avec quoi que
ce soit, et par conséquent inaccessible.

Introduction

Le présent article est le quatrième d'une série qui, sous le titre
général de Aryadeva et Candrakirti sur la permanence, en
comprendra cinq. L'ensemble constituera une traduction intégrale du
chapitre IX du Catuhsataka d'Äryadeva avec le commentaire de
Candrakirti.

[I: kârikâ 201-206ab] Paru dans: Indianisme et Bouddhisme,
Mélanges offerts à Mgr Etienne Lamotte, Louvain-la-Neuve,
Université catholique de Louvain, Institut orientaliste, 1980,
pp. 215-232. (Publications de l'Institut orientaliste de Louvain, 23.)

II [kâr. 207-211] Paru dans: Bulletin de l'Ecole française
d'Extrême-Orient, Tome 69 à la mémoire de Paul Demiéville
(1894-1979), Paris, 1981, pp. 75-96.

III [kâr. 212-219] Paru dans: Etudes Asiatiques, Vol. XXXV,
2, 1981, Hommage à Constantin Regamey, Berne, P. Lang, 1981,

pp. 47-76.
IV [kâr. 220-221]: le présent article.
V [kar. 222-225] En préparation pour: Acta Indologica,

volume commémoratif du 1150e anniversaire du Nirvana de Kôbô
Daishi, Narita (Japon), 1984.



46 ÉTUDES DE LETTRES

Comme on l'a vu précédemment1, les huit premiers chapitres
du Catuhsataka traitent avant tout de morale et de discipline; les

huit derniers traitent de doctrine, et sont consacrés au débat
philosophique. Le chapitre IX ouvre la seconde série; ainsi que
l'indique son titre, il porte sur l'«objet permanent» ou les «choses
permanentes», selon que l'on entend au singulier ou au pluriel le

composé nominal nityârtha qui y figure sous la forme du thème.
Il porte aussi souvent sur l'existence substantielle: les deux
notions de permanence et de substantialité ne se séparent guère, et
le terme artha lui-même implique en général une existence
concrète, objective et finalement substantielle.

Le Bouddha dit que les choses qui constituent le monde sont
impermanentes (anitya) et insubstantielles (anätman). En face du
bouddhisme, toutes les écoles de pensée dites «orthodoxes»,
c'est-à-dire reconnaissant l'autorité du Veda, l'efficacité du sacrifice,

et l'autorité des brahmanes qui interprètent les uns et
administrent l'autre, admettent quelque substance permanente. Mille
ans de polémique ont opposé les deux tendances. Un échantillon
en est offert par d'autres passages du chapitre IX, où Äryadeva et
son commentateur Candrakfrti critiquent le substantialisme et
l'atomisme de l'école Vaisesika, le substantialisme de l'école
Sâmkhya, ainsi que les conceptions d'une école qui n'est ni bien
connue, ni bien orthodoxe, l'école des «temporalistes» (kalavâ-
din), qui voyaient dans le temps la substance permanente dont est
tissu le monde.

Mais, malgré l'insistance sur l'impermanence et l'insubstan-
tialité, les «choses permanentes» avaient leur place même à l'intérieur

du bouddhisme. Il s'agit principalement des inconditionnés
ou incomposés (asamskrta), seuls à échapper à la loi de causalité.
La scolastique en énumérera trois: l'espace (âkâsa), et deux
«arrêts» (nirodha). Pour n'en citer qu'une interprétation, qui a
l'avantage de la clarté, l'espace est la pure absence d'objet physique.

Les arrêts sont la cessation de toute vie empirique, dans ses
manifestations physiologiques et surtout psychologiques. Ils ne se
confondent que très subsidiairement avec la mort.

Dans l'ensemble de la scolastique bouddhique, nirodha est
considéré comme synonyme de nirvana. Ce dernier terme, que
l'on peut traduire par «extinction», désigne, avec plus de prestige
et de résonance, la même chose que nirodha: un état de libération,

au-delà de tout devenir causal, de toute transmigration.
Comme le montre A. Bareau, «il ne fait aucun doute que l'entité
pour laquelle fut forgée la notion même d'incomposé est le
nirvana»2.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 47

Les asamskrta n'ont nullement échappé à la critique bouddhique

du permanent et du substantiel. On en arrive donc à ce paradoxe

apparent d'une critique radicale, par certains bouddhistes3,
d'une des valeurs suprêmes du bouddhisme: le nirvana. Mais ce
qu'ils visent est la tendance à figer le nirvana en substance, à en
faire une chose, un objet. Cette tendance présente un inconvénient

double: elle favorise une vision du monde qui n'est pas
conforme à la vraie nature des choses, et elle rend la délivrance
impossible. Cette dernière est en effet fondée sur des processus;
or, dans un monde figé en substances immuables par définition,
tout processus est impossible.

Candrakirti avait déjà entamé plus haut la critique des trois
inconditionnés4. Il les désignait alors sous leurs rubriques classiques:

äkäsa, l'espace; apratisamkhyâ-nirodha, 1'«arrêt sans
récapitulation»; pratisamkhyä-nirodha, 1'« arrêt avec récapitulation».

Mais la critique portait en fait sur l'espace, et les deux
arrêts n'étaient traités que par analogie.

Dans le passage qui suit, la critique est dirigée sur le nirvana.
Le nirvana s'identifie au pratisamkhyä-nirodha, qui est la
désignation précise et technique de l'opération qui l'instaure. Le
témoignage le plus formel de cette identité est une énumération
des trois asamskrta par Candrakïrti, que La Vallée Poussin citait
déjà dans YAlbum Kern, et où pratisaipkhyä-nirodha est
remplacé par nirvana5. Dans un passage de YAbhidharma-kosa,
nirvana paraît recouvrir les deux nirodha6.

Il s'agit de démontrer qu'il ne peut exister de nirvana permanent.

Mais, comme il arrive à Candrakirti dans son commentaire
d'Aryadeva, le développement est assez sinueux. Autant, dans la
Prasannapadâ, Candrakirti se modèle sur la rigueur méthodique
de Nägärjuna, autant il épouse, dans _la Catuhsatakatjkn, la
démarche plus libre et parfois heurtée d'Aryadeva.

Tout d'abord, le pûrva-paksa de la kärikä 220 parle de
nirvana. La kärikä elle-même et le commentaire répondent en
employant le terme moksa1. A la kärikä 221, ils reviennent à nir-
vät}a. Dès qu'il est question de la vérité absolue, quel que soit par
ailleurs son mode d'être, nirväija ou autre, toutes les désignations
s'équivalent, car l'absolu ne peut être qu'un. Ainsi peut-on mettre
en équivalence:

— nirvârya, l'extinction;
— nirodha, l'arrêt;
— pratisamkhyä-nirodha, l'arrêt avec récapitulation;
— moksa, la délivrance;



48 ÉTUDES DE LETTRES

— nirodha-satya, la vérité de l'arrêt, qui est la troisième des

quatre vérités8;
— vinasa, la destruction;
— visamyoga, la disconnexion (d'avec la transmigration);
— visamyoga-phala, le fruit de disconnexion;
— dharmatâ, la nature des dharma9.

Ce n'est pas ici le lieu d'entrer dans une exégèse de toutes ces

appellations, qui vont d'un terme tout à fait général tel que
moksa, commun à toute la vie religieuse indienne, jusqu'à une
désignation hautement technique telle que visamyoga. Bornons-
nous à remarquer que certains, par exemple nirvana, représentent
le point de vue de l'absolu; que d'autres, tels visamyoga-phala ou
vinasa, représentent le point de vue de la vérité empirique,
soumise à la loi de la cause et du fruit. Autrement dit, sont mises en
équivalence, d'une part, l'opération ultime par laquelle la
délivrance s'instaure au terme d'une longue voie unitive qui est yoga,
«ajustement intérieur»10, et qui se fonde sur un recueillement
(samâdhi) toujours plus poussé, et d'autre part la délivrance elle-
même en tant qu'état.

La discussion qui commente la kärikä 220 est ardue; elle a
nécessité une annotation massive. Mais on retrouve le même type
de difficulté chaque fois qu'il est question du passage d'une vérité
à l'autre, de la servitude à la délivrance, du samsara au nirvana.
Ce passage comporte à la fois continuité et rupture, identité et
contradiction. La loi de causalité et la loi de rétribution des actes,
qui ne font qu'un et gouvernent la transmigration, trouvent leur
expression suprême dans la production du «fruit de
disconnexion», grâce auquel l'existant empirique est projeté dans
l'extinction ou dans la délivrance. Mais cette expression suprême
est en même temps rupture. Effet sublime, sommation d'une série
causale très longue, qui n'est autre que toute la pratique du chemin

qui mène à l'arrêt de la douleur, le visamyoga-phala brise la
loi de causalité, projette la causalité en liberté à la faveur de la
rupture de niveau ontologique qu'il détermine.

Continuité et rupture: ce schème gouverne peu ou prou toute
vie spirituelle. Les bouddhistes, qui en ont eu la conscience la plus
lucide et la plus constante, ne l'expriment guère autrement que
par des apories et des logogriphes.

La délivrance, obtenue à partir du monde empirique, est
cependant tout à fait hétérogène au monde empirique: il est
impossible de la constituer en une chose particulière
(arthântara)u, en une essence (bhâva)12 déterminée, définissable,



ARYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE 49

pourvue de caractères spécifiques, comme on peut le faire pour les
diverses données qui composent le monde empirique. (Au reste,
même pour ces dernières, cette constitution n'est qu'illusoire, et
c'est précisément la reconnaissance de cette illusion qui constitue
l'élément gnoséologique de la délivrance.) L'opération même du
passage est un processus contradictoire, en tant qu'elle participe à
la fois de la transmigration et de l'arrêt de la transmigration: «du
point de vue de la forme propre, la destruction est une essence;
mais en tant qu'elle est l'essence de la cessation des formes et
autres dharma [c'est-à-dire des «choses particulières»], elle n'est
pas une essence», dit Candraklrti dans la Prasannapadâu; et dans
la même ligne, mais plus abruptement, il dira dans le texte
ci-après: «L'activité de délivrance, [...] qui a la nature d'une essence
[...], est cependant non constituée en chose particulière [,..]»14.

Il est superflu de répéter15 tout ce que nous devons à Yama-
GUCHI Susumu, guide prudent et juste. Mais, pour les kärikällQ
et 221, nous avons eu un autre devancier en la personne de Louis
de La Vallée Poussin, qui les a traduites jadis sur le chinois, avec
le commentaire de Dharmapâla16. Grâce à cette traduction exacte
et lucide d'arguties encore plus difficiles à suivre en chinois qu'en
tibétain, le propos de Dharmapâla n'est pas sans éclairer celui de
Candraklrti. Très éclairante aussi, la discussion des asamskrta' # •
dans YAbhidharma-kosa, amenée par la question de savoir quelle
est la nature du visamyoga-phala11.

Dans la Prasannapadâ, aux chapitres XVI et XXV, Candraklrti

a aussi abordé les problèmes qui font l'objet de son commentaire

sur Catuhsataka 220 et 221. Mais il s'y est pris d'une manière
sensiblement différente. La délivrance et l'extinction sont traitées
séparément. La discussion est plus développée, plus rigoureuse,
plus schématique aussi. Elle ne recourt pas aux mêmes procédés.

Le chapitre XVI des Mûla-madhyamaka-kârikâ et de la
Prasannapadâ s'intitule Bandhana-moksa-parïksïï, «Critique de la
servitude et de la délivrance». Il comprend une démonstration
spécifique de l'irréalité de ces deux états18, qui utilise principalement

le schème de l'analyse temporelle19 et le principe de
l'incompatibilité des contradictoires20 (paraspara-virodha, cf. Pr. 294.2):
l'asservissement ne peut opérer ni antérieurement, ni simultanément,

ni postérieurement à la constitution de l'être asservi; la
délivrance ne peut opérer ni sur un être asservi ni sur un être qui n'est
pas asservi. Rappelons que ces arguties, pour dérisoires ou
scandaleuses qu'elles puissent paraître, visent en fait à combattre une
«réification» qui rendrait la délivrance inaccessible.21



50 ÉTUDES DE LETTRES

Quant au nirvana, Nâgârjuna et la Prasannapadâ en traitent
une première fois, brièvement, dans un passage qui précède
immédiatement celui dont nous venons de parler: le nirvana n'a
pas d'existence réelle parce qu'il ne peut s'appliquer ni aux sams-
kâra, facteurs qui composent le complexe psycho-physiologique,
et encore moins à ce complexe vu comme un être unitaire
(sattva)22. Mais surtout, le chapitre XXV est entièrement consacré
au nirvana22. L'existence du nirvana lui-même, de cet état qui est
une des valeurs suprêmes du bouddhisme, y est rigoureusement
débusquée. Car même l'idée d'une «délivrance en soi» bloque le
dynamisme de la libération; et de plus, le nirvana étant hors de la
transmigration, nous n'avons sur lui aucune prise; nous ne pouvons

rien en dire.
Reste Udâna viii. 3: atthi bhikkhave ajdtam abhutam akatam

asamkhatamu. Impossible de nier, même au prix de la dialectique
la plus contournée, qu'il s'agit bien là d'un jugement d'existence,
et, avec le atthi jeté en tête, d'existence pleine et entière.

OUVRAGES CITÉS — ABRÉVIATIONS

Pour les sigles et abréviations employés dans l'appareil critique du tibétain,
v. pp. 70-71.

Abhidharma-kosa, éd. Pradhan Abhidharm-KoshabKâsya of Vasubandhu.
Edited by Prahlad Pradhan. Patna, K. P. Jayaswal Research Institute,
1967, réimpr. 1975. (Tibetan Sanskrit Works Series, Vol. VIII.)

Abhidharma-kosa, éd. Dwarikadas Shastri Abhidharmakosajmd Blwsya of
Acharya Vasubandhu. With Sphutärthä Commentary of Acïïrya Yasomi-
tra. Critically edited by Dwarikadas Shastri. Varanasi, Bauddha Bharati,
1970-1973, 4 vol. (Bauddha Bharati Series, 5-7, 9.)

Abhidharma-kosa, tr. La Vallée Poussin L'Abhidharmakosa de Vasuban¬
dhu, traduit et annoté par Louis de La Vallée Poussin. Paris, P. Geuthner,
Louvain, J.-B. Istas, 1923-1931, 6 vol. — Réimpr.: Louis de La Vallée
Poussin. L'Abhidharmakosa de Vasubandhu. Traduction et annotations.
Nouvelle édition anastatique présentée par Etienne Lamotte. Bruxelles,
Institut belge des hautes études chinoises, 1971, 6 tomes MCB, vol. XVI).
— Sauf indication contraire, renvois aux chapitres et pages. — V. aussi:
K. Lav.'

Acta Indologica. Vol. I et suiv. Narita (Japon), Naritasan Shinshöji, 1970 et
suiv.

Akanuma Chizen. The Comparative Catalogue of Chinese Agamas and Pâli
Nikayas. (Kampashibu Shiagon Goshoroku.) Tokyo, Hajinkaku, 1958.

Album Kern. Opstellen geschreven ter eere van Dr. H. Kern... Leiden, E. J.
Brill, 1903.



ÄRYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 51

Bareau, André. L'absolu en philosophie bouddhique. Evolution de la notion
d'asamskrta. Paris, Centre de documentation universitaire, Tournier et
Constans, 1951. (Univ. Paris, Thèse princ. Lettres.)

Bareau, André. Les sectes bouddhiques du Petit Véhicule. Saigon, EFEO, 1955;
réimpr. Paris, EFEO, 1973. (PEFEO 38.)

BEFEO Bulletin de l'Ecole française d'Extrême-Orient. I et suiv. Hanoï,
Saigon, Paris, 1901 et suiv.

BhatL, Bhattacharya Bhattacharya, Vidhushekhara. The Catuhsataka of
Aryadeva. Sanskrit and Tibetan texts with copious extracts from the Com»
mentary of Candrakïrti, reconstructed and edited. Part II [seule parue].
Calcutta, Visva-Bharati Book-shop, 1931. (Visva-Bharati Series, N° 2.)

Bhattacharya, Kamaleswar. L'âtman-brahman dans le bouddhisme ancien.
Paris, EFEO, 1973. (PEFEO 90.)

Bhattacharya, Kamaleswar. Upadhi-, upadi- et upâdanâ- dans le canon boud¬
dhique pâli, dans Mélanges Renou, Paris, 1968, pp. 81-95.

BHSD Edgerton, Franklin. Buddhist Hybrid Sanskrit Grammar and Dictio¬
nary, Volume II, Dictionary. New Haven, Yale University Press, 1953.
Réimpr.: Delhi, M. Banarsidass, 1970, 1972.

Catuhsataka-pkâ ou Catuhsataka-vrtti: titre abrégé du commentaire de Candra¬
kïrti sur le Catuhsataka d'Äryadeva. Voir: Bhatt., Bhattacharya; HPS.

ch. chinois.

Chandra, Lokesh: voir Lokesh Chandra.
De Jong, Cinq chapitres Cinq chapitres de la Prasannapadâ [traduits du

sanskrit avec l'édition de la version tibétaine], par J.W. de Jong. Paris,
P. Geuthner, 1949. (Buddhica. Première série: Mémoires. Tome IX.)

De Jong, J.W. Textcritical Notes on the Prasannapadâ, dans Indo-Iranian Jour¬
nal, Vol. 20, Dordrecht, D. Reidel, 1978, pp. 25-59, 217-252. — Deux
articles. Le premier couvre les pages 1 à 279 de l'édition de la Prasannapada de
Candrakïrti par La Vallée Poussin (inf. Pr., MMK)\ le second, les pages 280
à 594.

EFEO Ecole française d'Extrême-Orient.

Frauwallner, Erich. Die Philosophie des Buddhismus. 3. durchgesehene
Auflage. Berlin, Akademie-Verlag, 1969. (Philosophische Studientexte:
Texte der indischen Philosophie, Bd. 2.)

H Index to the Abhidharmakosabhâsya. Part I: Sanskrit-Tibetan-Chinese.
Part II: Chinese-Sanskrit. Part III: Tibetan-Sanskrit. By Akira Hirakawa
etc. Tokyo", DaizU Shuppan, 1973-1978, 3 vol.

HöUögirin, Dictionnaire encyclopédique du bouddhisme d'après les sources chi¬
noises et japonaises. Tokyo, Maison franco-japonaise, Paris, Librairie
d'Amérique et d'Orient, 1929- 5 fascicules parus.

Hommage Regamey Etudes Asiatiques, vol. XXXV, 2, 1981, Hommage à

Constantin Regamey, Berne, P. Lang, 1981.

Horsch, Paul. La notion d'upadhi dans la philosophie de Sankara. Thèse d'Uni¬
versité soutenue à Paris en 1951.

HPS Catuhsatikâ by Arya Deva, ed. by Haraprasäd Shâstrî. Memoirs of the
Asiatic Society of Bengal, Vol. Ill, N° 8, Calcutta, 1914, pp. 449-514.



52 ÉTUDES DE LETTRES

I. Cl. Renou, Louis, et Jean Filliozat. L'Inde Classique. Manuel des études
indiennes. T. I: Paris, Payot, 1947 (Bibliothèque scientifique). T. II: Paris,
Imprimerie Nationale, Hanoï, EFEO, 1953 (Bibliothèque de l'EFEO,
vol. III).

In memoriam Paul Demiéville Bulletin de l'Ecolefrançaise d'Extrême-Orient,
tome LXIX à la mémoire de Paul Demiéville (1894-1979). Paris, Ecole française

d'Extrême-Orient, 1981.

Indianisme et Bouddhisme. Mélanges offerts à Mgr Etienne Lamotte. Louvain-
la-Neuve, Université catholique de Louvain, Institut Orientaliste, 1980.

(Publications de l'Institut Orientaliste de Louvain, 23.)

Journal of Indian Philosophy. Vol. I et suiv. Dordrecht, D. Reidel, 1972 et suiv.

K. Abhidharma-kosa.
K. Lav. Abhidharma-kosa, tr. La Vallée Poussin, v. sup.
kör. kârikâ, «strophe didactique».

Kokuyaku Issaikyö, Chügan-bu [«Les textes canoniques en traduction natio¬
nale, Section Mädhyamika»]. Tokyo, Daitô Shuppansha, 1930-1932, 3 vol.
(Sur la collection du Kokuyaku Issaikyö, réunissant des traductions
japonaises de nombreux textes du Canon bouddhique chinois, voir I. Cl. II,
§ 2165; Höbögirin IV, Supplément, pp. II, IX.)

Kosa Abhidharma-kosa.

Lacombe, Olivier. L'Absolu selon le Védânta. Les notions de Brahman et
d'Âtman dans les systèmes de Çankara et Râmânoudja. Paris, P. Geuthner,
1937, réimpr. 1966.

Lalitavistara, ed. by P.L. Vaidya. Darbhanga, 1958. (Buddhist Sanskrit Texts,
Vol. 1.)

Lankavatara Sutra, ed. by Bunyiu Nanjiö [NanjÖ Bun-yû], Kyoto, Otani Univ.
Press, 1923, repr. 1956. (Bibliotheca Otaniensis, Vol. I.)

La Vallée Poussin, Louis de. Nirvârja. Paris, G. Beauchesne, 1925. (Etudes sur
l'histoire des religions, 4.)

La Vallée Poussin, Louis de. Le Nirvana d'après Aryadeva, dans MCB I,
Bruxelles, 1932, pp. 127-135.

Lévi, Sylvain. Matériaux pour l'étude du système Vijhaptimâtra. Paris, H.
Champion, 1932. (Bibliothèque de l'Ecole des hautes études, Sciences
historiques et philologiques, Fasc. 260.)

Lokesh Chandra, Tibetan-Sanskrit Dictionary. New Delhi, 1959-1961, 12 vol.
(Satapitaka, 3.) Réimpressions en 2 vol., Kyoto, Rinsen Book Company,
1971, 1976.

Madhyamakavatâra par CandrakTrti. Traduction tibétaine, publiée par Louis de
La Vallée Poussin. Saint-Pétersbourg, 1907-1912, réimpr. Osnabrück,
Biblio Verlag, 1970. (Bibliotheca Buddhica, vol. IX.)

Madhyamakavatâra. Introduction au Traité du milieu de l'Äcärya CandrakTrti,
avec le commentaire de l'auteur. Traduit d'après la version tibétaine par
Louis de La Vallée Poussin. Dans: Le Muséon, Louvain, VIII, 1907,
pp. 249-317; XI, 1910, pp. 271-358; XII, 1911, pp. 235-327. [La traduction
est restée inachevée.]



ARYADEVA ET CANDRAKÏRTI SUR LA PERMANENCE 53

Madhyamakâvatâra, tr. Tauscher Candrakïrti. Madhyamakävatärah und
Madhyamakâvatarabhâsyam (Kapitel VI, Vers 166-226), übersetzt und
kommentiert von Helmut Tauscher. Wien, Arbeitskreis für tibetische und
buddhistische Studien d. Universität, 1981. (Wiener Studien zur Tibetologie
und Buddhismuskunde, Heft 5.)

Mahavastu, éd. Emile Senart. Paris, Imprimerie Nationale, 1882-1897, 3 vol.
Réimpr.: Tokyo, Meicho Fukyü Kai, 1977.

Masson-Oursel, Paul. Esquisse d'une histoire de la philosophie indienne. Paris,
P. Geuthner, 1923.

May: v. inf. Pr., tr. May.

May, Jacques. La philosophie bouddhique de la vacuité, dans Studia Philoso-
phica, Annuaire de la Société suisse de philosophie, Vol. XVIII, Basel, Verlag

für Recht und Gesellschaft, 1958, pp. 123-137. Réimpr. dans: Etre.
Approches de la non-dualité. Revue trimestrielle. Levallois-Perret: II, 1974,
4, pp. 9-16, et III, 1975, 1, pp. 26-33.

May, Jacques. La philosophie bouddhique idéaliste, dans Etudes Asiatiques,
XXV, Berne, Francke, 1971, pp. 265-323.

MCB Mélanges chinois et bouddhiques. Vol. 1 et suiv. Bruxelles, Institut
belge des hautes études chinoises, 1932 et suiv.

Mélanges Renou Mélanges d'indianisme à la mémoire de Louis Renou. Paris,
E. de Boccard, 1968. (Publications de l'Institut de civilisation indienne,
série in-8°, fasc. 28. — 40e anniversaire de la fondation de l'Institut de
civilisation indienne de l'Université de Paris, 1967.)

Mimaki Katsumi._La réfutation bouddhique de la permanence des choses
(sthirasiddhidusana) et la preuve de la momentanéité des choses (ksana-
bhangasiddhi). Paris, Institut de civilisation indienne, 1976. (Publications
de l'Institut de civilisation indienne, série in-8°, fasc. 41.)

MMK Mülamadhyamakakärikäs (Mädhyamikasutras) de Nägärjuna, avec la
Prasannapadâ, commentaire de Candrakïrti. Publié par Louis de La Vallée
Poussin. Saint-Pétersbourg, 1903-1913, réimpr. Osnabrück, 1970. (Biblio-
theca Buddhica, vol. IV.) — La mention MMK renvoie exclusivement aux
kärikä de Nägärjuna. Cf. Pr.

MW Monier-Williams, Monier. A Sanskrit-English Dictionary. Oxford,
Clarendon Press, 1899.

Nakamura Hajime. Bukkyôgo daijiten. [«Grand Dictionnaire de terminologie
bouddhique».] Tokyo, Tokyo Shoseki, 1975, 3 vol.

Nyâyakosa JhalakTkar, BhTmâcârya. Nyâyakosa. Or Dictionary of Techni¬
cal Terms of Indian Philosophy. Revised and re-edited by Väsudev Shästri
Abhyankar. Poona, Bhandarkar Oriental Research Institute, 1928. (Bombay

Sanskrit and Prakrit Series, No. XLIX.)
Obermiller, Indices verborum Indices verborum Sanscrit-Tibetan and

Tibetan-Sanscrit to the Nyäyabindu of Dharmaklrti and the Nyäyabindu-
tTkä of Dharmottara. Compiled by E. Obermiller. I: Sanscrit-Tibetan
Index. II: Tibetan-Sanscrit Index. Leningrad, 1927-1928, réimpr.
Osnabrück, Biblio Verlag, 1970, 2 vol. (Bibliotheca Buddhica, vol. XXIV,
XXV.)



54 ÉTUDES DE LETTRES

Pandeya, Ramchandra. The Mâdhyamika Philosophy: a new approach, dans
Philosophy East and West, 14, Honolulu, 1964, pp. 3-24; réimpr. dans:
Pandeya, Ramchandra. Indian Studies in Philosophy, Delhi, 1977, pp. 60-
88.

PEFEO Publications de l'Ecole française d'Extrême-Orient.

Pr., Prasannapadâ: renvoie au même ouvrage que MMK, dans son ensemble, ou
plus particulièrement au commentaire de Candrakïrti.

Pr., tr. May Candrakïrti, PrasannapadâMadhyamakavrtti: douze chapitres
traduits du sanscrit et du tibétain, accompagnés [...) d'une édition critique
de la version tibétaine, par Jacques May. Paris, A. Maisonneuve, 1959.

(Thèse de Lettres, Université de Lausanne. — Collection Jean Przyluski,
tome II.)

Pr., tr. Sprung Lucid Exposition of the Middle Way. The Essential Chapters
from the Prasannapadâ of Candrakïrti. Translated from the Sanskrit by
Mervyn Sprung, in collaboration with T.R.V. Murti and U.S. Vyas. London

and Henley, RouHedge and Kegan Paul, 1979.

Pradhan: v. sup. Abhidharma-kosa, éd. Pradhan.

PTS Pali Text Society, London.

Renou, Louis. Grammaire sanscrite. Paris, A. Maisonneuve, 1930, réimpr.
1961.

Renou, Louis. Terminologie grammaticale du sanskrit. Paris, H. Champion,
1957.

S. Lav. Vijîlaptimâtratâsiddhi. La Siddhi de Hiuan-tsang, traduite [du chi¬

nois] et annotée par Louis de La Vallée Poussin. Paris, P. Geuthner, 1928-
1948, 3 vol. (Buddhica. Première série: Mémoires. Tomes I, V, VIII.)

s. v., ss. vv. sub voce, sub vocibus, renvoi à un ou plusieurs mots d'un
dictionnaire ou d'un index.

Samyutta Samyutta-Nikâya, éd. Léon Feer et C. A. F. Rhys Davids. London,
1884-1904, repr. 1970-1980, 6 vol. (Pali Text Society, Text Series,
Nos 93-98.)

Schayer, Stanislas. Ausgewählte Kapitel aus der Prasannapadâ. Einleitung,
Übersetzung und Anmerkungen. Cracovie, 1931. (Polska Akademja Umie-
jetnosci, Prace Komisji Orjentalistycznej / Académie polonaise des sciences,

Mémoires de la Commission Orientaliste, N° 14.)

Schmithausen, Lambert. Der Nirvana-Abschnitt in der Viniscayasamgrahanïder
Yogâcârabhumih. Wien, H. Böhlaus Nachf., 1969. (Österreichische Akademie

der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse, Sitzungsberichte,

264. Band, 2. Abhandlung. — Veröffentlichungen der Kommission

für Sprachen und Kulturen Süd- und Ostasiens, Heft 8.)

sDe dge dBu ma sDe dge Tibetan Tripitaka. bsTan hgyur. Preserved at the
Faculty of Letters, University of Tokyo [...] dBu ma [...] Tokyo, 1977-1979,
17 vol. — Edition photographique de la section Mâdhyamika du Canon
bouddhique tibétain dans l'édition xylographique du monastère de Dérgé
(Tibet oriental). Les références se lisent comme suit, p. ex. n. 37: vol. 7,
œuvre N° 3860, p. 49, 2e planche, 3e ligne.

Sprung Pr., tr. Sprung.



ÄRYADEVA ET CANDRAKÏRTI SUR LA PERMANENCE 55

Stcherbatsky, Theodore. The Conception of Buddhist Nirvana. Leningrad,
1927. Réimpr.: The Hague, Mouton, 1965 (Indo-Iranian Reprints, VI).

T Taishö Shinshû Daizôkyô. The Tripitaka in Chinese. Revised, collated,
rearranged and edited by Takakusu Junjirö, Watanabe Kaigyoku, Ono
Gemmyö. Tokyo, Taishö Issaikyö Kankö Kai / Society for the Publication
of the Taishö Edition of the Tripitaka, [puis] Daizö Shuppan, 1924-1935,
100 vol. — Les références se lisent, p. ex. note 35: volume XXX, œuvre
N° 1571, IIe «rouleau» ou «volume» (juan) chinois, page 192, registre supérieur

a; b= médian, c inférieur), colonnes 22 à 24.

Tib. Trip. The Tibetan Tripitaka. Peking Edition, kept in the Library of the
Otani University. Reprinted [in phototype...] Ed. by Daisetz T. Suzuki.
Tökyö, Kyoto, 1955-1961, 168 vol. — Les références se lisent d'une manière
tout à fait analogue à celles de sDe dge dBu ma.

Tripäthl, Chandrabhäl. Fünfundzwanzig SiTtras des Nidânasamyukta. Berlin,
Akademie-Verlag, 1962. (Sanskrittexte aus den Turfanfunden, VIII. —
Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Institut für Orientforschung,

Veröffentlichung Nr. 56.)

Tucci, La versione cinese del Catuhçataka Tucci, Giuseppe. Studi Mahay5-
nici: Y. La versione cinese del Catuhçataka, confrontata col testo sanscrito e
la traduzione tibetana. Dans: Rivista degli studi orientali, Vol. X, Roma,
1925, pp. 521-567.

Udäna, ed. by Paul Steinthal. London, 1885, repr. 1948. (Pali Text Society,
Text Series, No. 142.)

Udânavarga, hrsg. v. Franz Bernhard. Bd. I-II. Göttingen, Vandenhoeck u.
Ruprecht, 1965-1968, 2 vol. (Sanskrittexte aus den Turfanfunden, X. —
Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen,
Philologisch-historische Klasse, 3. Folge, Nr. 54.)

Welbon, Guy Richard. The Buddhist Nirväna and its Western Interpreters.
Chicago and London, Univ. of Chicago Press, 1968.

Y Yamaguchi Susumu. Index to the Prasannapadâ Madhyamakavrtti.
Part I: Sanskrit-Tibetan. Part II: Tibetan-Sanskrit, Kyoto, Heirakuji, 1974,
2 vol.

Yamaguchi Yamaguchi Susumu. Gessho-zô Shihyakuron-chushaku
Hajôhon no kaidoku. [A Japanese] Translation and Annotation on the
Chapter "Negation of eternal things" in CandrakTrti's Catuhsataka-tîkâ.
Dans: Suzuki Gakujutsu Zaidan Kenkyu Nempô / Annual of Oriental and
Religious Studies, N° 1, Tokyo, 1964, pp. 13-35.
Réimprimé (sous son titre japonais seulement) dans: Yamaguchi Susumu
Bukkyôgaku Bunshïï [«Recueil d'articles d'études bouddhiques par Yamaguchi

Susumu»], Tokyo, Shunjusha, 1972-1973, 2 vol.: pp. 349-403 du vol.
II (699-753 de la pagination continue).

* * *



56 ÉTUDES DE LETTRES

QUATRE CENTURIES
SUR LA PRATIQUE DE L'AJUSTEMENT INTÉRIEUR

PAR LES ÊTRES À ÉVEIL
CHAPITRE NEUVIÈME, INTITULÉ:

RÉFUTATION DES CHOSES PERMANENTES25
[suite]

[§ 8. Critique de l'Extinction]

[1] Mais certains de nos coreligionnaires26, ne comprenant
pas que les inconditionnés [existent d'une manière] purement
nominale27, et imaginant que l'Extinction existe substantiellement
[et] est permanente, énoncent28 [l'argumentation suivante] : Il est
vrai que les Eveillés ne disent pas que les atomes sont
permanents29. Mais ce qu'ils déclarent permanent, cela existe en
tant que permanent.

Or, comme le dit le Bienheureux: «Moines mendiants, il existe
un non-né, un non-devenu, un non-conditionné»30. Et il est dit
aussi: «Les dharma inconditionnés sont permanents»31.

Par conséquent, l'Extinction est permanente; ce qui est à
obtenir par la vérité du chemin est permanent, et existe en tant
qu'obstacle définitif à la production des passions et des naissances
futures, comme une digue qui retient l'eau32. Si cela n'était pas
permanent, les passions et les naissances se produiraient, puisqu'il
n'y aurait [aucune] chose (don artha) pour faire obstacle à

[leur] production. Or, ce n'est pas le cas. Donc, cette [chose]
permanente qu'on désigne sous le nom d'Extinction existe.

D'ailleurs, si elle n'existait pas, on ne pourrait [la] désigner
sous le nom de «troisième vérité sainte», à la suite des vérités de la
douleur et de l'origine33. Or, on le fait. Donc, elle existe.

[2] — A cela, nous répondons:
220. Si la délivrance34 existe indépendamment de l'asservissement,

de l'asservi et des moyens [de libération], il ne naît d'elle
rien que ce soit35. On ne peut donc appeler cela «délivrance».36

Dans cet [aphorisme], l'asservissement est la vérité de l'origine,

car il se constitue précisément en faisant perdre son autonomie

à ce qui est asservi37. L'asservi est vérité de la douleur, parce
qu'il est aliéné par les passions38. Les moyens par lesquels cette
[situation] cesse sont vérité du chemin39, parce qu'ils font cesser
les passions. Mais l'existence d'un [processus actif d'Jasservisse-
ment et d'un objet d'asservissement a pour cause l'existence de



ÄRYADEVA ET CANDRAKÏRTI SUR LA PERMANENCE 57

l'activité d'asservissement40, puisqu'elle ne peut exister sans eux.
De même, s'il n'y a pas quelque chose à faire cesser et quelque
chose qui fait cesser, l'action de faire cesser n'existe pas41, et c'est
de l'existence de cette dernière que les deux autres tirent la leur.
Dans le cas qui nous occupe, ce qui est à faire cesser est l'ensemble
des passions42, et ce qui [le] fait cesser est le chemin. Telle la
lampe pour l'obscurité43.

Les trois vérités que l'on vient de mentionner sont existence,
inférée44 de l'ensemble des passions et de ce qui s'y oppose45. Il
n'en va pas de même pour la délivrance, caractérisée par l'épuisement

des passions. Car il ne se produit rien à partir d'elle46; et
d'autre part l'asservissement et la délivrance n'entrent nullement
en relation de facteurs [d'une activité commune]47. Que s'il était
dans la nature de la [délivrance] de s'appliquer48 à quelque chose,
alors elle aurait nature d'être, inférée par le moyen du fruit
[qu'elle produirait]. Mais ce n'est pas non plus le cas. Donc, la
[délivrance] n'a pas nature d'être.

Si l'on opine que la délivrance (tharpa moksa), c'est le délivré

(grol ba mukta): dans ce cas également, elle est indiscernable
de ce qui se trouve en état de délivrance (grol bar gyur pa

mukta). Sinon, le [délivré] serait dépourvu de toute connexion
('brelpa saipbandha) avec la [délivrance], et inefficient^ donc
inexistant]49.

Il n'est donc pas rigoureux d'appeler «délivrance» cette [chose
qu'évoque la kärikä 220] :

«On ne peut donc appeler cela 'délivrance'».50

[3]51 L'activité de délivrance, qui, en coupant l'asservissement,

tire de l'objet d'asservissement la nature d'un [être] délivré,
[et] qui a la nature d'une essence en train de se délivrer, [donc]
douée d'activité, est cependant non constituée en chose particulière

(don gzan - arthântara), étant exempte de la dichotomie
entre identité et altérité52. En vérité, il ne convient pas que la
délivrance soit cette [entité] constituée en chose particulière [et] ayant
nature d'être[, que décrivent certains de nos adversaires]53.

Par conséquent, il ne convient pas de supposer que la non-
production des passions et de la naissance[, donnée] plus haut
[comme définition de l'Extinction]54, soit [une chose] fabriquée
(byas pa krtaka) [à partir de causes et conditions]. Les essences
(dnos po bhava), elles, qui naissent d'une somme de causes et
de conditions, ne peuvent en aucun cas prendre naissance sans
elle, tout comme une pousse [ne peut naître] d'un germe qui a
brûlé. Il est donc tout à fait mauvais d'imaginer [que la délivrance



58 ÉTUDES DE LETTRES

pourrait être] une chose particulière, au sens d'une [essence].
L'expressibilité de la troisième vérité ne contredit pas non plus

[notre position], car elle se limite à [dire que] les passions et les
naissances ne se produiront plus55.

Enfin, il n'est nullement impossible de dénombrer exhaustivement

les inexistants56. Le Bienheureux dit en effet: «Moines
mendiants, les cinq que voici ne sont que nom, ne sont qu'allégation,
usage verbal, convention: à savoir, le passé, l'avenir, l'espace,
l'Extinction et la personne...»57

[4] D'autres58 interprètent [différemment le päda c de l'aphorisme

220. Ils lisent ce dernier] comme suit:
«Si la délivrance existe indépendamment de l'asservissement,

de l'asservi et des moyens [de libération], il ne se produit rien à
partir de ces [trois]. On ne peut donc appeler ce [non-produit]
'délivrance'».

L'argument (g tan tshigs hetu) montre alors qu'il ne se produit

rien de déterminé qu'on puisse appeler «délivrance», puisque
[celle-ci est, justement, «]délivrée[»] des trois [facteurs en
question], comme l'inexprimable59. Par suite, puisque [toute] nature
propre [y] cesse, nul60 ne peut l'appeler «délivrance», et elle n'est
l'objet d'[aucune] assertion. Voilà ce qu'ils disent.

[5] Poursuivons. Le Bienheureux a dit61: «L'abandon complet,

le rejet, la mise à l'écart, l'épuisement, le détachement,
l'arrêt, l'apaisement, la disparition de la douleur présente; la non-
recomposition, la non-appropriation d'une douleur nouvelle: cela
est calme, cela est excellent, à savoir: le rejet de tout le substrat62,
l'épuisement de la soif, le détachement, l'arrêt, l'Extinction.»

D'après ce [passage de l']Ecriture, de quelque manière que ce
soit,

221ab. Dans l'Extinction, les agrégats n'existent pas; la
personne ne peut exister.63

Si les agrégats existaient dans l'extinction, et que la personne
[y] existât aussi, il suivrait alors de leur existence [des conséquences

inacceptables]: l'[être] en état d'extinction serait objet de
perception mentale64; il y aurait contradiction avec un sïïtra-, et
l'Extinction ne transcenderait pas la transmigration65. Par
conséquent, on ne perçoit, dans l'extinction, aucun [être] en état
d'extinction. De la sorte,

221cd. Là où l'on ne voit pas d'[être] en état d'extinction, que
[serait] l'Extinction?



ÀRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE 59

L'Extinction, [en tant que fait d'Jêtre éteint, a aussi66 forme
d'essence; elle dépend donc d'un support (rten äsraya)61. Or,
son support est en état d'extinction: qu'il soit les agrégats ou la
personne, il n'existe [plus, dans l'Extinction]. Il y aura donc
défaut de support. D'après la thèse [que l'Extinction est solidaire
d'un support], que pourrait être l'Extinction?

Ou encore, dans la notion de l'Extinction que se fera celui qui
affirme qu'elle est vraiment une essence, de deux choses l'une: ou
l'Extinction sera support, ou elle sera ce qui s'appuie [sur ce
support]. Or, premièrement, elle ne peut être support: en effet,

«dans l'Extinction, les agrégats n'existent pas; la personne ne
peut exister».

En leur absence, que serait l'Extinction, là où aucun [sujet] en
processus d'extinction n'est perçu? De la sorte, l'Extinction ne
peut, d'une part, être support.

Et d'autre part, dans le cas où elle serait ce qui s'appuie [sur le

support], la faute est la même. En effet,
«dans l'Extinction, les agrégats n'existent pas; la personne ne

peut exister. Là où l'on ne voit pas d'[être] en état d'extinction,
que [serait] l'Extinction?»

— que pourrait être alors l'Extinction, puisque ce qui
s'appuie [sur un support] ne peut exister sans support?

En vérité, à un inexistant, la permanence ne saurait convenir.
Concluons qu'il n'existe pas d'essences permanentes.68

Jacques May.

NOTES

1 Indianisme et Bouddhisme, p. 215.
2 Bareau, L'absolu en philosophie bouddhique, p. 5 et n. 4.
3 Notamment les Sautrântika et les Mâdhyamika. Cf. inf., section 3 et

note 51.
4 HPS 483.15-27; Indianisme et Bouddhisme, pp. 228-229.
5 atraike äkäsäpratisamkhyänirodha-nirvänäny asarriskrtänlti kalpayanti,

Pr. 176.9 et n. 2; tr. May, p. 140; Album Kern, p. 112.
6 äkäsa-nirväna°, Pradhan 93.13, confirmé par Tib. Trip. 115 N° 5591

160.1.6, T XXIX 1558 vi 34c5, 1559 v 192b 11 ; K. Lav. ii 283 traduit «l'espace et
les deux 'destructions' ou 'cessations', nirodhas».

7 Inf. n. 34.
8 Inf. p. 56 et n. 33; p. 58.
9 Inf. n. 27.



60 ÉTUDES DE LETTRES

10 Cf. May, La philosophie bouddhique idéaliste, p. 281. Le terme yoga
figure dans le titre sanscrit développé du Catuhsataka, cf. inf. n. 25.

11 Inf., section 3, p. 57.
12 Sur ce terme, voir notamment May, n. 204.
13 Inf. n. 66.
14 Inf., section 3, p. 57.
15 Cf. Indianisme et Bouddhisme, p. 215; Hommage Regamey, p. 47.
16 L. de La Vallée Poussin: Le Nirvïïqa d'après Äryadeva. ii: Catuhsataka

sur le Nirvana. MCB I, Bruxelles, 1932, pp. 130-135. Le passage traduit correspond

à T XXX 1571 ii 192al0-cl5.
17 K. Lav. ii 287-287. Les kârikïïsuivantes du Kosa traitent du nirvana:

chapitre i, kâr. 6 et 48; chapitre ii, kâr. 55. Rappelons les titres de trois livres qui ont
développé les problèmes relatifs au nirvana, dans des perspectives diverses:
1° La Vallée Poussin, Nirvana, 1925; 2° Stcherbatsky, The Conception of
Buddhist Nirvärja, 1927; 3° Welbon, The Buddhist Nirvana and its Western
interpreters, 1968 (cf. le compte rendu de J.W. de Jong, Journal of Indian
Philosophy, I, 1972, pp. 396-403).

18 MMK XVI.5-8; Pr. 290.1-294.4; tr. Schayer, Ausgewählte Kapitel,
pp. 98-103 («§ 3. Über die Irrealität der Gebundenheit und der Erlösung»),

19 Cf. May, p. 16; inf. n. 40.
20 Cf. May, n. 67.
21 Sur cette «réification» et ses inconvénients, v. surtout MMK XXIV.

20-40, Pr. 505.17-515.12; tr. Frauwallner, Die Philosophie des Buddhismus,
pp. 191-194 (kârikïï'seulement); May, pp. 240-247, Sprung, pp. 239-246.

22 MMK XVI.4; Pr. 287.15-289.14; tr. Schayer, op. cit., pp. 95-98 («§ 2.
Widerlegung der These von der Realität des nirvana»),

23 MMK XXV; Pr. 519-541; tr. Stcherbatsky, The Conception of Buddhist
Nirvana, pp. 74-78, 183-212; Sprung, pp. 247-263. Les kârikïï de Nâgârjuna sont
aussi traduites dans Frauwallner, Die Philosophie des Buddhismus, pp. 195-199.

24 Inf. n. 30.
25 HPS 485.16: Bodhisattva-yogïïcïïre Catuhsatake Nityïïrthapratisedho

nïïma navamam prakaranam.
26 Les Sarvâstivâdin, partisans de la réalité et de la permanence du

pratisamkhyâ-nirodha nirvana. Cf. Abhidharma-kosa, éd. Pradhan, 92.2-3;
K. Lav. ii 278: «Le Sarvâstivâdin. — Ce dharma, de sa nature, est réel, indicible;
seuls les^ryas le 'réalisent' intérieurement chacun pour soi. Il est seulement
possible d'indiquer ses caractères généraux, en disant qu'il y a une entité réelle
(dravya), distincte des autres, bonne (kusala), éternelle, qui reçoit le nom de pra-
tisamkhyïïnirodha, qu'on nomme aussi disconnexion, visamyoga.v> — Sur
l'équivalence des termes pratisamkhyâ-nirodha, visamyoga, nirvana, etc., v.

sup. pp. 47-48.
27 Candrakïrti oppose ici le «purement nominal» (min tsam samjftâ-

matraka H, nïïma-mïïtraka Y) et l'«existant en tant que substance» (rdzas su yod
pa dravya-sat Y).

Sur la question de l'existence réelle ou nominale des dharma conditionnés
ou inconditionnés, nirvana compris, les écoles anciennes occupent un éventail de



ÂRYADEVA ET CANDRAKÏRTI SUR LA PERMANENCE 61

positions qui va du réalisme intégral des Sarvastivadin au nominalisme intégral
des Ekavyâvaharika. V. Bareau, Sectes, p. 284.

Les Sautrantika, notamment, nient l'existence réelle des trois asamskrta:
Bareau, Sectes, p. 157, thèse 9; K. Lav. ii 278. Les termes servant à désigner les
irréels sont donc des désignations conventionnelles, et c'est dans cette mesure
que les Sautrantika sont des nominalistes. Cf. inf., n. 51, 57.

Quant aux écoles philosophiques du Grand Véhicule, pour les Mâdhyamika,
tout est «désignation métaphorique» (upädäya prajhapti, v. Höbogirin V,
p. 462): ils sont, comme les Ekavyâvaharika, des nominalistes intégraux. Pour
les VijHânavâdin, les trois asamskrta existent: a. en tant que désignations de
certains développements du vijflâna; b. en tant que désignations de la nature des
dharma (dharmatâ, cf. sup. n. 9) (S. Lav. 74-75). Leur existence est donc purement

nominale: «les Asamskrtas ne sont pas des entités réelles (dravyasat)» (ib.
p. 78). Cela sans préjudice des spéculations compliquées du Grand Véhicule sur
le nirvana (dont S. Lav. 670-671 résume l'essentiel).

Ici et dans la citation canonique, inf. p. 58 et n. 57; p. 73, Candrakîrti
invoque l'existence nominale. Ailleurs, il a des formules plus raciales: les
inconditionnés ne sont «rien que ce soit» (tesäm akimcittvena, HPS 483.26-27, Indianisme

et Bouddhisme, p. 229); l'Extinction est, finalement, «un inexistant»:yod
pa mayin pa (dont l'équivalent le plus fréquent est avidyamâna, Y), inf. pp. 59,
74.

28 ze'o, inf. p. 71 et n. 12.
29 Cf. la kârikâ2l9cd

des na nam yan sans rgyas mams 11

rdul phran rtag pa hid mi gsun 11

et son commentaire par CandrakTrti: Hommage Regamey, pp. 64, 73.
30 dge slon dag ma skyes pa dan ma byun ba dan 'dus ma byas pa de ni yod

do. On peut restituer: asti bhiksavas tad ajätam abhïïtam asamskrtam. C'est,
avec les minimes différences de libellé coutumières, le début du fameux logion de
Udâna viii.3 (cf. sup. p. 50 et n. 24), qui constitue sans doute l'expression la plus
nette de la tendance réaliste et substantialiste dans le bouddhisme ancien. Voir
K. Bhattacharya, L'âtman-brahman dans le bouddhisme ancien, p. lin. 1, 66-
67, 101; K. Lav. ii 279 n.

Ces deux auteurs ne signalent aucun libellé sanscrit conservé: Udânavarga
XXVI.21, mentionné par La Vallée Poussin, est un texte différent, versifié.
Cf. Udânavarga, éd. Bernhard, p. 328.

Libellé pâli: Udâna viii.3, pp. 80-81; Nettipakarana, p. 62; Itivuttaka, § 43

Dukanipäto, Vaggo II, Sutta 6), p. 37, avec au dernier mot la variante
pahffâyethâ'ti au lieu de paflhâyatTti.

31 Abhidharma-kosa, chapitre i, kärikä 48b éd. Pradhan 37.3): nityâ
dharmâ asamskrtâh. Tibétain, Tib. Trip. 115 N° 5590 117.5.4-5 N° 5591
139.2.2: 'dus ma byas chos rtag pa'o. K. Lav. i 100 ne signale aucun texte
canonique de cette teneur.

32 Yamaguchi, p. 398, n. 2, signale un énoncé analogue dans Pr. 525.1-2:
tatraike bhSvato nirvänam abhinivistä evam äcaksate \ iha klesa-karma-janma-
samtâna-pravrtti-niyata-rodha-bhuto jala-pravaha-rodha-bhuta-setu-sihâmyo
nirodhatmakah padärthah \ tan nirvänam \ De Jong, Textcritical Hôtes, lit
nirodhablîâvâtmakah au lieu de nirodhatmakah.

Tibétain, sDe dge dBu ma 1 N° 3860 88.2.1-4, Tib Trip. 98 N° 5260 81.4.2-
5 : de la mya nan las 'das pa dnos por miion par zen pa kha cig ni 'di skad du | 'dir



62 ÉTUDES DE LETTRES

mya nan las 'das pa ni Hon mons pa dan las dan skye ba'i rgyun 'jug pa nés par
'gog par 'gyur ba | chu'i rgyun 'gog pa'i chu Ion dan 'dra ba'i don dnos po'i bdag
hid can yin te | ...ze na [Tib. Trip. : zes na] |

Traductions: Stcherbatsky, The Conception of Buddhist Nirvana, p. 190;
Sprung, p. 251.

A la lumière de ce passage, on peut restituer des éléments du tibétain ci-après
p. 71 et n. 7: chu 'gog pa'i chu Ion ltar gtan du gegs su gyur pa jâla-rodha-
setu-vad atyanta-rodha-bhûta.

33 V. sup p. 48 et n. 8; inf. n. 55. — Cf. K. Lav. ii 283: «Si lepratisamkhyâ-
nirodha ou Nirvana est inexistence, comment peut-il être une des vérités? Comment

peut-il être la troisième vérité?» La traduction de La Vallée Poussin s'éloigne

ici quelque peu des textes. Pradhan 93.9-10: yady apy asamskrtam abhava-
mätram syän nirodha arya-satyam na syât | na hi tat kim cid astiti |. «De plus, si

l'inconditionné était pure inexistence, l'arrêt ne serait pas vérité sainte, car [dans
cette hypothèse] ['[inconditionné] n'existe pas [en tant que] quoi que ce soit de
déterminé.» Le tibétain, Tib. Trip. 115 N° 5591 160.13, est conforme à
Pradhan: gai te 'dus ma byas med pa tsam zig yin na 'gog pa 'phags pa'i bden pa yin
par mi 'gyur te de cuti zad kyah med pa'i phyir ro |. Très proches aussi, les
versions chinoises: T XXIX 1558 vi 34b28-29 (citée par Yamaguchi, p. 398, n. 3),
1559 v 192b5-6.

34 Cf. sup. n. 7.
35 Tout le commentaire de Candrakîrti va s'articuler autour du pada c: de

las ci yan mi 'byuh (var. : skye) ste. Le de las recouvre probablement un tatas,
ambigu quant au nombre. (Cf. la restitution proposée par La Vallée Poussin,
note suivante in fine.) Deux interprétations seront proposées: 1° «il ne naît rien
de la [délivrance]»: tatas tasman [moksâtj; la délivrance n'est pas cause.
2° «il ne naît rien de ['[asservissement, de l'asservi et des moyens]: tatas
tebhyo [bandhana-bandhyopâyebhyahj; la délivrance n'est pas effet. Cf. n. 58.

Or, pour CandrakTrti comme pour la spéculation bouddhique en général,
n'existe réellement («wirklich») que ce qui est doué d'activité (kriyâ;
«Wirkung») — activité agie dans la cause, subie dans l'effet. Cf. p. ex. Pr. 181.1, où
sadbhûta, «réel», et kriyâ-yukta, «doué d'activité», se glosent mutuellement
(tr. May, pp. 144-145, et notes 414 et 25; Sprung, p. 166).

C'est là une condition nécessaire, mais non suffisante; et ce principe se compose

subtilement avec la double vérité. En vérité d'enveloppement, nous avons
des bhâva actifs, qui développent ou subissent une activité. Ils pourraient donc
exister réellement. Mais ce n'est pas le cas, parce qu'ils naissent de causes et
conditions. Or, la seule existence authentique est l'existence absolue, indépendante
de causes et conditions. Corrélativement, les asamskrta sont, certes, inconditionnés,

mais aussi inactifs: ils ne sont donc pas réels non plus.
Cf. Dharmapâla, T XXX 1571 ii 192a22-24; tr. La Vallée Poussin, Le

Nirvana d'après Aryadeva, MCB I, p. 131 bas: «Que si vous le considérez [le
Nirvana] comme actif, vous en faites une chose semblable aux «conditionnés»
(samskrta)\ et, si.vous lui refusez l'activité, il est semblable à une corne de lièvre.
Les savants n'admettront jamais qu'une chose active soit inconditionnée
(asarriskrta), qu'une chose inactive soit réelle.» — Cf. n. 51 inf.

Contemporain plus jeune de Candrakîrti (cf. Höbögirin V 483b24, 484a6-9;
Mimaki, La réfutation bouddhique..., tableau chronologique pp. 6-7), Dharma-
klrti mettra sur l'importance de Inefficacité causale» (artha-kriya, artha-kriya-
sâmarthya) un accent particulièrement énergique, qui marquera toute la spéculation

bouddhique ultérieure en Inde et au Tibet.



ÀRYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 63

36 On pourra comparer, pour cette kärikä 220, la traduction italienne de
Tucci, La versione cinese del Catuhçataka, p. 527, et la traduction française de
La Vallée Poussin, op. cit., p. 130, toutes deux faites sur le chinois (T XXX 1570

182c6-7 1571 ii 192al3-14).
Tucci, op. cit., p. 528, cite une strophe très proche, du Lartkavatara: chapitre

III, strophe 70 éd. Nanjio 186.2-3:
bandhya-bandhana-nirmukta upäyais ca vivarjitäh \

tïrthyâ moksam vikalpenti na ca mokso hi vidyate \ |

Tibétain, Tib. Trip. 29 N° 775 59.1.6-7:
bciris dan bciri bya mam grol ba 11

thabs rnams rnam par spans pa ste 11

mu stegs thar par rtog mod kyi 11

thar par run bar mi 'gyur ro ||
La Vallée, p. 130 bas, cite cette strophe avec les variantes °nirmuktam et

°vivarjitam. Il ne précise pas la provenance de ces leçons, qui rapportent ces
deux prédicats à moksam, et ne sont guère autorisées par la version tibétaine.

Sur le modèle de cette strophe, La Vallée, p. 131 note, propose pour notre
kärikäTa restitution suivante:

bandhya-bandhana-nirmukta upäyais ca vivarjitah j

moksas cet tato 'jananât sa moksa iti nocyate \ \.

37 Comparer Pr. 290.7: iha ya ime ragâdayah klesâ baddhänäm asvatantrl-
karanena bandhanam iti vyapadisyate (cf. Yamaguchi, p. 398, n. 4). Tibétain,
sDe dge dBu ma 7 N° 3860 49.2.3, Tib. Trip. 98 N° 5260 46.5.5: 'di na 'dod
chags la sogs pa Hon mons pa gari dag bcin bar bya ba rnams ran dbari med par
byed pas 'chin ba'o (D pa'o) zes bya bar bsrlad ein. Tr. Schayer, Ausgewählte
Kapitel, p. 98: «Als 'bandhana' Bindung) bezeichnet man die klesas, wie
Leidenschaft usw., und zwar mit Rücksicht darauf, dass durch sie die gebundenen

[Wesen] ihrer Autonomie beraubt werden asvatantrl-karane).» Lire
°karanena au lieu de °karane, avec de Jong, Textcritical Notes.

38
Hon mons pa'i gzan gyi dbari klesa-paratantra. Cf. Pr. 73.6 prameya-

paratantra sDe dge dBu ma 7 N° 3860 13.1.3, Tib. Trip. 98 N° 5260 13.3.3-4
gzal bya'i gzan gyi dbari. Tr. Stcherbatsky, The Conception of Buddhist
Nirvana, p. 161, n. 2: «dependent upon the objects of cognition»; Sprung, p. 62:
«depends on the number of the kinds of objects of knowledge».

39 Ces équivalences montrent d'une manière particulièrement évidente que
les vérités saintes ne sont pas des cadres abstraits, mais contiennent toute la
variété du devenir.

40 Pour le tibétain 'chih ba, bcin bar bya ba et 'chih ba'i bya ba, Yamaguchi,
p. 398, n. 6, propose de restituer bandhana, bandhya et bandha-kriyâ. Cf. Y; de
Jong, Textcritical Notes ad 291.13. La Prasannapadâconfirme les deux premières

restitutions, mais non la troisième, parce que les Müla-madhyamaka-kärikä,
qu'elle commente, réfutent l'existence de l'«asservissement» non par le schème
de l'«analyse de l'activité», mais par un autre schème ternaire, celui de l'analyse
temporelle (cf. sup. n. 19).

Voir MMK XVI.7, Pr. 291.8-292.5; tr. Schayer, Ausgewählte Kapitel,
pp. 100-101. Sur le schème de l'analyse temporelle, cf. May, p. 16, et p. 51, n. 7,
I. Le chapitre II des MMK et de la Pr. fournit le paradigme détaillé d'une réfutation

par analyse temporelle.
D'après le schème de l'analyse de l'activité, appliqué ici, toute activité se

décompose en trois termes, avec deux possibilités pour le premier: 1° un agent



64 ÉTUDES DE LETTRES

personnel ou, comme dans le présent passage, un processus actif; 2° un objet;
3° l'activité (kriya) proprement dite. Cf. MMK et Pr., chapitre VIII; May,
n. 414, 864. Le Mâdhyamika s'efforce de démontrer que ces termes «ne peuvent
exister au sens absolu, ni ensemble, ni séparément: donc ils n'existent point»
(Masson-Oursel, Esquisse, p. 134).

Voir ci-après, n. 43.
41 Yamaguchi, p. 398, n. 7, restitue: nivartariîya, nivartaka, nivrtti. Cf. note

précédente.
42 samklesa, «l'ensemble des passions», avec la nuance totalisante du

préverbe sam°. Cf. S. Lévi, Matériaux, p. 71, n. 1. Samklesa est traduit plus
souvent par «souillure». Il est opposé régulièrement à la «purification» (visuddhi
dans la tradition pâli, vyavadâna dans la tradition sanscrite), surtout dans les
écoles anciennes et dans le VijRânavâda. — K. Lav. index s. v. samklesa', May,
n. 226; May, La philosophie bouddhique idéaliste, pp. 269-270, 311.

43 L'activité (kriya), par exemple faire cesser l'obscurité, requiert, pour
s'exercer, pour «exister», un agent ou un instrument (la lampe) et un objet
(l'obscurité). Mais, dans la perspective bouddhique, l'activité est première, et
c'est elle qui est cause de l'apparition des instances qui lui permettent de
fonctionner; et cela même dans l'ordre matériel. Se rappeler la kârikâ iv.la de
l'Abhidharma-kosa: «la variété du monde naît de l'acte». Les spécifications
d'instrument, d'agent, d'objet, sont déjà des fruits de l'acte.

44 dpags pa est à prendre ici au sens de rjes su dpags pa anumita. Cf.
Obermiller, Indices verborum, II, ss. vv. rjes su dpog pa, dpog pa.

45 L'ensemble des passions est ici la vérité de la douleur plus la vérité de
l'origine. Il est donc: asservissement, asservi, activité d'asservissement. «Ce qui
s'y oppose» est la vérité du chemin. Celle-ci fait cesser la souillure; elle a donc un
objet à faire cesser, et il y a activité de faire cesser. Les première, deuxième et
quatrième vérités obéissent donc bien aux lois de l'activité et de la causalité, et

par suite elles existent. Il est difficile d'en dire autant de la troisième vérité,
comme le montrera la suite du texte.

46 La délivrance (tharpa moksa) n'a d'effet que suppressif: elle supprime
l'objet à libérer et met un terme au processus de libération. Elle n'a donc pas
d'effet positif, définissable. Ce qui est sans effet est dépourvu d'activité, donc
inexistant. Donc, la délivrance n'existe pas.

47 Pour yan lag gi no bor fie bar ma son pa'i phyir, je propose la restitution
ahgabhäva-anupagamät (ou: °gamanât). Y donne upagama rte bar 'gro ba,
qui est proche de rte barson pa ou rte bar son ba. Lokesh Chandra 867b confirme
l'équivalence rte bar son ba - upa-GAM-.

En Pr. 65.5, on trouve ahgibhavopagamat (de Jong, Textcritical Notes:
ahgabhâvopagamanat). Le tibétain, sDe dge dBu ma 7 N° 3860 11.3.6, Tib.
Trip. 98 N° 5260 12.1.8, ne concorde pas exactement, mais on a bien, pour
ahglbhâva ou ahgabhava, l'équivalent yan lag gi ho bo (cf. Y ; de Jong, loc. cit.).
Stcherbatsky, The Conception of Buddhist Nirvana, p. 148, traduit ahglbhâva
par «... becomes a component part...» Sprung, p. 57: «... are taken as component

members...» Le contexte est un problème d'«activité», comme dans notre
passage.

J'interprète comme suit cette deuxième raison logique de l'inexistence de la
délivrance: Bandha-kriyâ, l'activité d'asservissement, et nivrtti, la cessation,
étaient «facteurs d'une activité commune», en ce sens que le samklesa est à la
fois, d'une part l'asservissement et l'asservi, d'autre part l'objet à faire cesser.



ÄRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE 65

La délivrance, elle, intervient après que la vérité du chemin a fait entièrement
cesser les passions. Au surplus, elle existe, par hypothèse (220ab), «indépendamment

de l'asservissement»; elle ne peut être en rapport de causalité avec lui, sous
quelque espèce que ce soit. En outre, nous dit la première raison logique, la
délivrance ne produit aucun effet: «il ne se produit rien à partir d'elle». Il n'y a donc
pour elle aucune possibilité de kriyâ. Donc, la délivrance n'existe décidément
pas.

48 Yamaguchi, p. 390.11, et n. 10 et 11 p. 399, restitue ici upanaya (et non
upagama, comme imprimé par inadvertance au bas de 390.11), et interprète le

passage en termes de logique formelle. Il est vrai que Tie barsbyor ba correspond
habituellement à upanaya, le «cas d'application», quatrième membre du
raisonnement en forme, qui correspond à notre mineure. Mais je comprends mal ici
l'intervention de la logique formelle.

49 De deux choses l'une: ou le délivré se confond avec la délivrance, ou il
s'en distingue. Dans le premier cas, le délivré n'existe pas, puisque la délivrance
qui lui est supposée identique, étant dépourvue d'«activité», n'existe déjà pas,
comme CandrakTrti vient de l'établir. Dans le second cas, il n'existe pas non
plus. En effet, pour qu'il existe, il faudrait qu'il fût doué d'activité; et pour qu'il
le soit, il faudrait tout d'abord qu'il fût effet de la délivrance. Or, ce n'est pas le

cas, puisqu'il est supposé distinct d'elle, sans connexion avec elle, et en particulier

sans lien causal.
CandrakTrti reprendra le problème du délivré dans son commentaire des

kârikâ222 et suivantes, où il développera une critique du Purusa du Sâmkhya, et
insistera sur l'inexistence d'un «Soi-même délivré» (bdag groi ba
muktâtman). Voir Yamaguchi, pp. 393 et suiv.; et la suite du présent article,
Äryadeva et CandrakTrti sur la permanence (V), en préparation (sup. p. 45).

50 Citation de 220d.
51 Cette section paraît exprimer la position de CandrakTrti concernant la

délivrance (et ses équivalents, sup. pp. 47-48). Elle est proche de celle des Sautrân-
tika, irréalistes et nominalistes (sup. n. 27): les asamskrta, et parmi eux le prati-
samkhyânirodha, ne constituent pas des dharma, et n'ont d'existence que purement

nominale. Cf. Madhyamakâvatâra, tr. Tauscher, n. 484. Mais CandrakTrti
ajoute deux indications antinomiques, qui restituent la perspective du Grand
Véhicule: 1° Le statut de la délivrance est un statut contradictoire, paradoxal,
intenable: celui d'une entité qui serait à la fois douée d'activité, et soustraite à la
loi de causalité (cf. sup. n. 35). 2° Ce statut peut se réaliser sur un plan où cesse
la dichotomie entre identité et altérité, autrement dit sur le plan de la vérité absolue,

tout à fait en dehors de nos prises.
La dichotomie identité-altérité se rencontre principalement dans deux

contextes; elle œuvre dans les deux cas en mode négatif. 1° Elle constitue les deux
premiers termes de la «discussion quintuple», qui, partant des cinq relations
concevables entre la substance personnelle (âtman) et les agrégats (skandha)
d'éléments psycho-physiologiques qui composent la personne empirique,
démontre qu'elles sont toutes impossibles et conclut à l'inexistence de l'âtman
(cf. May, p. 16; inf. n. 67 in fine). 2° Elle régit la loi de causalité: faute de pouvoir

la surmonter (MMK I.la na svato nâpi parato «ni de soi-même ni d'autre
chose»), les choses causées se résolvent en vacuité. Cf. Höbögirin, V, p. 476.

52 de yan de Hid dan gzan Hid du brtag pa daft bral ba na don gzan du ma
gyur pa yin na. On peut hasarder la restitution: sapi (mukti-kriya) tattvânyatva-
vikalpa-rahitâ, arthântarâbhûtâ. Cf. n. 67 in fine.



66 ÉTUDES DE LETTRES

53 Les Sarvastivadin, cf. n. 26.
54 Candrakîrti rappelle ici, en l'abrégeant quelque peu, la définition de

l'Extinction donnée par les Sarvastivadin: «obstacle définitif à la production des

passions et des naissances futures» (sup. p. 56 et n. 32).
55 Réponse à l'objection formulée juste avant la kârikâ220. Cf. n. 33. —

Objection: Le terme nirodha-satya désigne une vérité (satya); il renvoie donc à

une réalité, et ne se limite pas à une «description without any constituent». —
Réponse: la teneur de cette expression est purement négatrice et suppressive; elle
ne renvoie à aucune réalité, et ne constitue rien qui ressemble à une assertion.
Cf. Hôbôgirin V 477. — L'expression «a description without any constituent»
est de R. C. Pandeya, The Mâdhyamika Philosophy: a new approach, dans
Philosophy East and West, 14, Honolulu, 1964, p. 7, n. 10; réimprimé dans: R. C.
Pandeya, Indian Studies in Philosophy, Delhi, 1977, p. 66, n. 1; cité dans Hôbôgirin

V 462b.
56 dnos po med par gyur pa la grans kyis yons su bgran ba yod pa ma yin pa

yan ma yin te. On pourrait restituer: na ca na vidyate 'bhäva-bhütanäm
samkhyayä parisamkhyä (litt, «dénombrement par le nombre»). Parisamkhyâ-
f. (aussi parisamkhyâna- nt.), terme usité en Mîmâmsâ, en grammaire, désigne
des énumérations plus ou moins exhaustives: MW «(in phil.) exhaustive enumeration

(implying exclusion of any other)»; Renou, Terminologie: «'énumération
compréhensive'... mais de caractère plus illustratif, moins complet que lepariga-
nana»; Nyâyakosa s. v.

57 Après les arguments de rigueur logique (yukti), un argument d'autorité
(âgama). Le Bienheureux lui-même a énuméré cinq cas privilégiés — voire
«exhaustifs» au sens rigoureux du verbe pari-sam-KHYA de «désignations
métaphoriques sans plus»: parmi elles, l'Extinction, et même les trois inconditionnés:

âkâsa, nirvana les deux nirodha.
Ce sûtra est cité Pr. 389.5-6 (non représenté dans la version tibétaine, cf. Pr.

388, n. 5; de Jong, Cinq chapitres, p. 115): partcemâni bhiksavah samjnâmâ-
trampratijhïïmâtram vyavaharamatram samvrtimatram yad utâtïto 'dhvänägato
'dhvâkâsam nirvânam pudgalas ceti. Tr. de Jong, op. cit., pp. 42-43: «Il y a, ô
moines, cinq choses qui ne sont que des noms, des désignations, des expressions
de la vie quotidienne, et qui ne relèvent que du plan mondain, à savoir, le passé,
l'avenir, l'espace, l'individu et le Nirvana.» — Cf. BEFEO 69, 1981, p. 83,
n. 23.

La Vallée Poussin, K. Lav. iv, p. 5, n. 2, cite un libellé du même sûtra qui
remplace nirvïïnam par sahetuko vinâsah, «la destruction pourvue de cause».
D'après cette note, il s'agit d'un «Siïtra des Sautrântika». On y reconnaît en
effet quelques thèses importantes de cette école: irréalité du passé, de l'avenir,
des inconditionnés; théorie de la destruction sans cause. A noter toutefois que le

sutra parle d'existence nominale plutôt que d'irréalité. Quant à la théorie de
l'irréalité ou de l'existence nominale du pudgala, elle n'est pas particulière aux
Sautrântika.

Cf. Bhattacharya, p. 60, n. 1; K. Lav. ii 278 et suiv., v 49-66; Bareau, Sectes,

pp. 156-157, thèses 3, 9, 10; Mimaki, La réfutation bouddhique..., pp. 73-74
et les notes, en particulier la note 284. — Yamaguchi, p. 399 n. 17 ad p. 391,
signale que ce sûtra est cité dans le commentaire du Catuhsataka par Dharma-
pâla, T XXX 1571 i 191c28-29. Le Kokuyaku Issaikyô, Chûganbu III 215.11-_12,
ne donne pas d'indication sur sa provenance. — La Vallée Poussin, Nirvana,
pp. 138-139: «Ce Sûtra condamne nettement les Sarvâstivâdins, partisans de



ÂRYADEVA ET CANDRAKÏRTI SUR LA PERMANENCE 67

l'existence du passé et du futur, et les Pudgalavâdins ; trop nettement sans doute
pour être authentique.» — Rappelons aussi la lacune de la version tibétaine de la
Prasannapadâ.

58 Apparemment, il ne s'agit pas d'une variante d'école, mais d'une simple
variante grammaticale, cf. n. 35. Dans les deux cas, la conséquence est la même:
selon la première variante, la délivrance n'existe pas parce qu'elle n'est pas
cause; selon la deuxième, parce qu'elle n'est pas effet.

Toutefois, le commentaire de la deuxième variante insiste davantage sur
l'irréalité de la délivrance, et sur le fait que, dans sa vraie nature, elle est «comme
l'inexprimable»: elle se trouve entièrement au-delà des prises du langage. V.
note suivante.

59 C'est-à-dire: comme la réalité absolue dans ce qu'elle a de plus transcendant,

de plus inaccessible. Cf. la note précédente, et Yamaguchi, p. 400, n. 18,
qui glose ce drstâhta par l'expression gommo ryozetsu no küshögitai, «la vérité
absolue de la vacuité, qui est oubli de la parole et dépassement de la pensée». La
formule gommo ryozetsu (ch. yanwang lûjuë), «oubli de la parole et dépassement

de la pensée», se trouve par exemple dans le Sanlun xuanyi / Sanron gengi
de Jizang / Kichizö, T XLV 1852 lb5-6, 3c6. Cf. Nakamura Hajime, Bukkyôgo
daijiten, pp. 430a s. v. ; et la traduction du Sanlun xuanyi par M. Henry Isler, en
préparation.

60 Variante (inf. p. 73, n. 52): «elle ne peut être appelée la délivrance de

qui que ce soit». — Allusion au thème de l'inexistence de l'être délivré, qui sera
développé dans la fin du chapitre (cf. sup. n. 49).

61 Ce passage canonique est cité dans VAbhidharma-kosa.
Texte sanscrit, éd. Pradhan 93.23-94.2: yat svalpasya duhkhasyasesaprahâ-

nam pratinihsargo vyäntibhävah ksayo viriïgo nirodho vyupasamo 'stamgamah
anyasya ca duhkhasyäpratisandhir anutpädo 'prädurbhävah | etat käntam etat
pranltam yad Uta sarvopädhipratinihsargas trsnäksayo virago nirodho nirvanam
iti |. L'édition Dwarikadas Shastri, 1.326.6-9, donne un texte exactement
conforme à celui de Pradhan.

Version tibétaine: La Vallée Poussin, qui ne disposait pas de l'original sanscrit,

reproduit en note, K. Lav. ii 284 n. 4, la version tibétaine du Kosa. Le texte
de cette version se trouve dans Tib. Trip. 115 N° 5591 160.2.5-7. Il présente quelques

variantes par rapport au nôtre, ci-après: voir l'appareil critique, inf.
p. 73 et n. 56.

Il convient d'apporter quelques retouches au texte sanscrit de Pradhan.
1° Lire vyantibhävah: vyântibhava n'est attesté ni dans MW ni dans BHSD.
2° Au lieu de... anutpädo 'prädurbhävah \ etat käntam..., la restitution du tibétain

donne: anupädänam etac chäntam... Käntam n'est guère plus qu'une
faute d'impression: éântam (chäntam par samdhi) est confirmé par toutes les
autres sources citées ci-après. 3° Au lieu de upädhi, lire upadhi avec le pâli et le
Mahävastu (ci-après; sur upadhi, voir note 62).

La Vallée Poussin, K. Lav. ii 284 T XXIX 1558 vi 20-23, 1559 v 192b25-
28), renvoie à «Samyukta 13,5», dont le report à l'édition de Taishö est: T II 99
xiii 88a9-12. Pour ce sïitra du Samyuktägama, Akanuma, Comparative Catalogue,

p. 45 n° 3, renvoie au Kosa, mais ne signale pas de parallèle pâli.
On a toutefois des libellés pâli et sanscrits de la séquence finale, sarvopadhi-

pratinihsargas trsnäksayo virago nirodho nirvänam, dans des contextes où
apparaissent également d'autres termes figurant dans notre citation (notamment
sänta): Samyutta I 136.15-16, V 226.6-7; fragment canonique édité par Chan-



68 ÉTUDES DE LETTRES

drabhäl TripäthT, Fünfundzwanzig Sütras des Nidänasamyukta, pp. 139-140;
Lalitavistara, éd. Vaidya, 286.4,7 (var. °nihsarga au lieu de °pratinihsarga),
289.13-14; parallèle plus prolongé dans Mahïïvastu, II 285.19-21: etam sàntam
etam pranilam etam yathavad etam aviparTtam yam idam sarvopadhipratinih-
sargo sarvasamskârasamathâdharmopacchedo trsnâksayo virago nirodho nirvana

m.
Voir encore K. Lav. ii 285 n. et Add.; Bhattacharya, p. 61.
62 Sur upadhi et les termes voisins, voir K. Bhattacharya, Upadhi-, upïïdi- et

upïïdâna dans le canon bouddhiquepïïli, in Mélanges Renou, pp. 81-95. Le sanscrit

bouddhique est ici proche du pâli, et dans les deux langues la définition donnée

par M. Bhattacharya, p. 87, peut s'appliquer: «Le mot upadhi désigne donc
l'individualité empirique dans le sens le plus complet. Nirupadhi est celui qui
s'est libéré de son individualité.» — Sur upadhi, voir aussi Schmithausen, Der
Nirvâna-Abschnitt, p. 79.

L'individualité, composite, est constituée par les cinq agrégats (skandha).
Upadhi, «substrat», désigne collectivement les cinq skandha. Voir la définition
de Candrakïrti, Pr. 519.9-10: upadhi-sabdenatma-prajnapti-nimittah païïco-
pädäna-skandhä ucyante. Tibétain, sDe dge dBu ma 1 N° 3860 87.2.2-3,
Tib. Trip. 98 N° 5260 80.4.8-80.5.1 : bdag tu gdags pa'i rgyu fte bar len pa'i phun
po lria la phuri po'i sgras brjod do. «Le terme upadhi désigne les cinq agrégats
d'appropriation [en tant que] cause de la désignation de «Soi-même». En fait,
les termes upadhi et skandha sont si proches que les traductions tibétaines les
rendent habituellement tous deux par phun po, ce qui ne va pas sans inconvénient.

La traduction «substrat» est étymologique: «ce qui est placé (dhi- m.) sous
[le moi illusoire]». Pour le préverbe upa, la nuance de «sous» est attestée à côté
de la nuance habituelle de «auprès», cf. MW s. v. upa\ Renou, Grammaire,
pp. 142, 171. Les skandha sont le substrat sur lequel s'édifie la notion de moi.
Dans le Grand Véhicule, ce «substrat» n'est pas moins illusoire que ce qui se

bâtit sur lui.
Quant à upadhi, c'est avant tout un terme de philosophie Vedânta. La

présence du préverbe â, marquant la direction vers, et spécialement le retour au
sujet, fait prédominer la nuance «auprès de». «Littéralement, le mot veut dire
'apposition'» (K. Bhattacharya, op, cit., p. 87). Il désigne les «conditions
limitantes» (Lacombe), les «contaminations de relativité», les «adjonctions
déterminantes» (Masson-Oursel) qui sont surimposées [adhyasa, adhyâropa(na),
samâropa(na)] à l'Absolu par la force de l'ignorance. V. K. Bhattacharya, op.
cit., pp. 87-88; O. Lacombe, L'Absolu selon le Védânta, index s. v.; Masson-
Oursel, Esquisse, pp. 132, 245. La notion d'upadhi a été étudiée par P. Horsch,
dans une thèse inédite mentionnée par K. Bhattacharya, op. cit., p. 88, n. 3: La
notion g/'upadhi dans la philosophie de Sankara, thèse d'Université soutenue à

Paris en 1951.
63 Parmi toutes les épithètes données dans la citation qui précède, celle qui

implique le plus clairement l'inexistence des agrégats dans l'Extinction est sarvo-
padhipratinihsarga. On peut aussi se référer à duhkhasya apratisamdhi: le terme
pratisamdhi désigne techniquement la «recomposition» des agrégats (à la
naissance), cf. p. ex. Pr. 551.15; et duhkha, la douleur, est un synonyme de
upâdâna-skandhâh, les agrégats d'appropriation, les agrégats en tant que
rapportés au moi illusoire: cf. p. ex. Pr. 475.11-13: iha hi... paîtcopâdSna-
skandha... duhkham ity ucyante.

L'inexistence des agrégats implique l'inexistence de la personne (gah zag



ÄRYADEVA ET CANDRAKÏRTI SUR LA PERMANENCE 69

pudgala) ou du Soi-même (ätman). (Sur le degré de synonymie de ces deux
termes, v. May, n. 502.) On sait en effet que la notion de personne est construite
sur la base des agrégats. Cf. p. ex. Pr. 519.9-10, cité dans la note précédente;
aussi Pr. 346.1, Madhyamakâvatâra 270.12-13, 271.12-15; Abhidharma-kosa,
éd. Pradhan 461.4 K. Lav. ix 231.

64 dmigs pa älambana. D'une manière générale, tout ce qui existe et qui
est doué d'activité (cf. sup. n. 35), est objet de perception.

65 Le rapport entre la transmigration et l'Extinction est ambigu. D'une part,
Nâgarjuna nous dit qu'«il n'y a pas la moindre différence entre le samsara et le

nirvana, entre le nirvana et le samsara»: MMK XXV. 19 na samsârasya nirvanat
kirn cid asti visesanam \ na nirvâtjasya samsàrât kirn cid asti visesanam | |. D'autre
part, il est question ici d'un nirvana qui «transcende» ('da' ba, at/'-KRAM-) le

samsara.
Le nirvana est exactement ce que n'est pas le samsara, et ce rapport signifie à

la fois continuité et rupture. J'ai essayé, sans trop de succès, de l'appeler un
rapport d'«identité négative» (May, La philosophie bouddhique de la vacuité,
pp. 126-127, réimpr. p. 12), tel qu'exprimé par exemple par les copules négatives
tibétaine min, ou chinoise fei. A défaut de concept, difficile à construire sur une
contradiction, une image adéquate pourrait être celle du sceau et de son
empreinte (mudrâ-pratimudrâ) : la ligne du sceau et celle de l'empreinte coïncident

exactement, mais partout où le sceau est en relief, l'empreinte est en creux,
et inversement.

66 Cf. la définition ambiguë du vinâsa, «destruction», par CandrakTrti, Pr.
174.9-10: vinäso hi svariïpïïpeksayâ bhâvo, rûpâdi-dharma-nivrtti-svabhâvatvat
tu na bhâval} | |. Nous l'avons traduite dans l'introduction du présent article, sup.
p. 49, cf. n. 13.

67 Le commentaire de CandrakTrti sur la kârikâlIA pèche par excès de concision

et de schématisme. Celui de Dharmapâla est plus clair. Voir surtout T XXX
1571 ii 192b9-22, tr. La Vallée Poussin, Le Nirvana d'après Äryadeva, MCB I,
pp. 132-133 (jusqu'à «il ne sort pas du samsara»),

CandrakTrti procède en deux temps:
1° Comme Dharmapâla, il montre que si l'Extinction est un bhava, elle doit

avoir un âsraya, support ou point d'appui, mais qu'en fait elle ne peut en avoir
un.

En effet, tout bhava est une opération, une «activité» (kriya) qui requiert,
pour s'effectuer, un sujet, substrat ou support (âsraya). Un exemple est fourni
par les passions (klesa), Pr. 454.1-2 (cf. de Jong, TextcriticalNotes): ihâmlragâ-
dayah kudya-citra-vat phala-pakvatâdi-vac cotpattïïv âsrayam apeksante | tatas
ca kasya cid ete bhavanti, na vinâkam cid âsrayam |. «L'attirance et les autres
[passions] dépendent d'un substrat pour leur production, comme la fresque
[dépend] du mur et la maturité du fruit. Par suite, elles appartiennent à un sujet;
elles n'existent pas sans un sujet qui soit leur substrat.» Cf. May, p. 182;
Sprung, p. 209. Pr. 291.13: nirâsrayasya ragädikasyäsiddhatvät; tr. Schayer,
Ausgewählte Kapitel, p. 100: «... weil die Leidenschaft und andere Affekte
ohne ein Substrat nicht realisierbar sind».

De même, le nirvana, s'il est un bhava, ne peut exister sans prendre appui
sur un nirvrta (mya nan las das par gyur pa), un «[être] en état d'extinction».

2° Allant plus loin que Dharmapâla, CandrakTrti cherche à envelopper,
d'une manière assez spécieuse, sa première démonstration dans une antinomie:
le nirvana ne peut déjà pas être âsrita, il ne peut pas davantage être lui-même
âsraya.



70 ÉTUDES DE LETTRES

a. Le nirvana ne peut être asraya. Il est de toute manière établi (221ab) qu'il
n'y a pas de «nirvâné»: pas d'être qui «s'appuie» sur le nirvana, ou qui se
produise à partir de la délivrance (220c, première interprétation). Sans âsrita, pas
d'asraya.

b. Le nirvana ne peut être âsrita. S'il l'était, le «nirvâijé» serait alors non
plus âsrita comme dans le cas 2° a, mais asraya. N'existant pas, il ne peut être

asraya. Donc, le nirvana ne peut être âsrita. Ce cas se ramène au cas 1° : «la faute
est la même».

Au lieu de asraya et âsrita, Bhattacharya, p. 62, lignes 5, 8 et 16, restitue
rten par âdhâra, «contenant»; brtenpar gyurpa ou brtenpa par ïïdheya,
«contenant». Ni le chinois de Dharmapala, ni le tibétain de la Prasannapadâ (Y) ne
s'opposent formellement à ces restitutions. — Si l'on rapproche âdhâra et
âdheya de l'identité (tattva) et de l'altérité (anyatva) entrevues plus haut (n. 51),
on a les quatre premiers termes de la discussion quintuple (May, p. 16). Faut-il
en conclure que ce dernier schème sous-tend toute la critique du nirvana par
CandrakTrti?

68 Ayant réfuté les substances du Vaisesika, les atomes, le temps, les
inconditionnés, CandrakTrti estime achevée sa tâche de «réfutation des choses
permanentes».

Le chapitre IX ne se termine pourtant pas ici : la fin sera consacrée à la
réfutation du Purusa du Sâmkhya. Sous réserve des pudgalavâdin, les docteurs
bouddhistes de toute école combattent toujours avec insistance tout ce qui
ressemble à une personne substantielle; ils y reviennent à maintes reprises (cf. May,
p. 13). Et la critique du Purusa ménage une transition vers le sujet du chapitre X:
Vâtman.

* * *

VERSION TIBÉTAINE

SIGLES ET ABRÉVIATIONS

L'original sanscrit des kârikâ220 et 221 et de leur commentaire par CandrakTrti

est perdu, comme celui des passages précédents. Nous publions donc la
version tibétaine, dans les mêmes conditions que celles de l'In memoriam Paul
Demiéville et de VHommage Regamey.

Les références complètes des sigles et abréviations utilisés dans l'appareil
critique sont souvent compliquées. On s'est borné ci-dessous à des indications
résumées; pour le détail, il conviendra de se reporter à l'In memoriam Paul Demiéville,

BEFEO, t. LXIX. Paris, 1981, pp. 90-91. [A la p. 91, 1. 15, lire 98 au lieu
de 87.]

D sDe dge Tibetan Tripitaka, bsTan 'gyur, dBu ma, 8 (Ya), Tokyo,
1978, folios 154b6-156b4 sDe dge dBu ma (sup. p. 54) 8 N° 3865
77.4.6-78.4.4.

C Cone Tanjur, Ya, Stony Brook, 1974, folios 151b5-153b2.



ÄRYADEVA ET CANDRAKlRTI SUR LA PERMANENCE 71

P The Tibetan Tripitaka, Peking Edition, mDo 'grel, Ya, folios
173b4-175b5 Tib. Trip. 98 N° 5266 239.4.4-240.3.5.

Bhatt. voir ci-dessus, p. 51; In memoriam Paul Demiéville, p. 91.

D-kär. sDe dge Tibetan Tripitaka, bsTan hgyur, dBu ma, 2 (Tsha),
Tokyo, 1977, folio llal-2 sDe dge dBu ma 2 N° 3846 6.1.1-2.

C-kär. Cone Tanjur, Tsha, Stony Brook, 1974, folio llal-2.
P-kär. The Tibetan Tripitaka, Peking Edition, mDo 'grel, Tsha, folios

llb8-12al Tib. Trip. 95 N° 5246 136.5.8-137.1.1.

Vaidya Vaidya, P. L. Etudes sur Aryadeva et son Catuhsataka, chapitres
viii-xvi. Paris, P. Geuthner, 1923.

cit. inf. p. 74, n. 13.

K-tib. inf. p. 75, n. 56.

K-Lav. inf. p. 75, n. 56.

om., omm. omet, omettent.

Rappelons que dans les notes critiques, l'absence de référence indique le
consensus de toutes les sources non mentionnées expressément.

TEXTE

[§ 8,1 ; D 154b6, C 151 b5, P 173b4] 'yan ran gi sde pa 'dus ma
byas min tsam îiid du mi rtogs sin mya nan las 'das pa rdzas su
yod pa rtag pa bid du rtog2 par 'gyur ba' [Bhatt. p. 56] kha cig
dag sans rgyas rnams rdul phra rab dag rtag pa bid du mi gsun ba
'di ni bden mod kyi | gan zig rtag pa bid du gsuns pa de ni rtag par
gyur ein yod pa yin te |

ji skad du bcom ldan 'das kyis «dge slon dag ma skyes pa dan
ma byuri ba dan [D 155a] 'dus ma byas pa de ni yod do3» zes

gsuns la I «chos 'dus ma byas pa rnams ni rtag go4» zes kyan gsuns
so||

5de'i phyir mya nan las 'das pa rtag ein lam gyi bden pas 'thob
par bya ba rtag ein 'byun bar 'gyur ba'i non mons pa dan skye
ba gbis skye ba la 7chu 'gog pa'i chu Ion ltar gtan8 du gegs su gyur
pa7 zig yod do 11 gai te de rtag par ma gyur [C 152a] na ni de'i tshe
bon mons pa dan skye ba dag skye ba la gegs byed pa'i don med
pa'i phyir de dag skye bar 'gyur ba zig na | [P 174a] de ltar yan ma
yin no 115 de'i phyir mya nan las 'das9 pa zes bya ba rtag pa de yod
d°ll

gai te de yod par ma gyur na ni sdug bsnal dan kun 'byun gi
bden pa'i mjug10 thogs su 'phags pa'i bden pa gsum pa zes bya
bar ston par yan mi 'gyur ba zig na |" be bar bstan pa yan yin te |

de'i phyir de yod do ze'o1211



72 ÉTUDES DE LETTRES

[§ 8,2] 'di la bsad par bya ste | [D-kar. liai, C-kar. liai, P-
kar. Ilb8, Vaidya p. 81]13

220. 'chin14 dan bciri15 dan thabs las gzan ||
thar pa16 gai te yod na ni 11

de las1718ci yari18 mi 'byuri19 ste 11 [P-kâr. 12a]
des na de thar zes mi brjod 11

[Bhatt. p. 58] de la 'chiri ba ni kun 'byun gi bden pa'o 11

'chiri bar bya ba la ran dbari med par byed pas 'chiri bar 'gyur ba
hid kyi phyir ro 11 bcin ba ni sdug bsrial gyi bden pa ste | îion mohs
pa'i gzan gyi dbaii yin pa'i phyir ro 11 de Idog pa'i thabs ni lam gyi
bden pa ste | des20 fion mohs pa ldog par byed pa'i phyir ro 11

'chin21 ba dan bcin bar bya ba med par ni 'chin ba'i bya ba mi srid
pas 'chin ba dan bcin bar bya ba dag gi yod pa rlid ni de yod pa'i
rgyu can yin no 11 de bzin du bzlog par bya ba dan zlog par byed pa
med par ni zlog pa22 yod par mi 'gyur ziri de yod pa las bzlog par
bya ba dan | zlog par byed pa ghis yod pa hid do | j de la bzlog par
bya ba ni kun nas hon mohs pa yin la | zlog par byed pa ni lam ste |

mun pa la sgron ma23 bzin no 11

ji ltar bden pa gsum po 'di kun nas hon mohs pa dàn de las
log24 pa las25 dpags pa'i yod [D 155b] pa hid yin pa de ltar hon
mohs pa zad pa'i mtshan hid can gyi thar pa ni ma yin te |26 gari gi
phyir de las curi zad kyari 'byun ba med do 11'chiri ba dan thar pa
ghis char la yan yan lag gi rio bor he bar27ma son pa'i27 phyir ro 11

gal te 'di 'ga' zig tu he bar sbyor ba hid du 'gyur na ni de'i
[P 174b] tshe 'di 'bras bu des dpags28 pa'i yod pa hid du 'gyur na |

'di ni de ltar yan29 ma yin te | de'i phyir 'di la yod pa hid [C 152b]
med do 11

ci ste thar pa ni grol ba'o sham na | de ltar na yah 'di grol bar
gyur pa las don gzan ma yin te | de ltar ma yin na de de dan 'brel30
pa31 med pa 32hid dan | ci32 yan mi byed pa hid du 'gyur ro 11

de'i phyir 'di thar par33 brjod par mi rigs te |

«des na de thar34 zes mi brjod ||35»
[§ 8,3] 36grol ba'i bya ba ni gari zig 'chin ba bead pas bciri bar

bya ba las grol ba hid 'dren37 pa drios po grol bzin pa bya ba dan
ldan pa hid yin la | de yan de hid dari gzan hid du brtag pa dan bral
ba na don gzan du ma gyur pa yin na | thar pa ni don gzan du gyur
pa zig yin pa 'di yod pa hid du mi rigs so 1136

de'i phyir hon mohs pa dan skye ba mi 'byuri ba de byas so38
zes bya bar brtag par mi rigs so 11 drios po rgyu dan rkyen gyi
tshogs pa las 'byuh ba rnams ni de39 med pa'i phyir sa bon40
4ltshig pa41 las myu gu la sogs pa ltar nam yah skye bar mi 'gyur
te i de'i phyir de'i don du don gzan brtag pa ches42 mi legs so 11



ÀRYADEVA ET CANDRAKÎRTI SUR LA PERMANENCE 73

bden pa gsum pa'i sgra brjod par bya ba îlid kyan mi 'gai te |

non mons pa dan skye ba gnis slar mi 'byun ba tsam zig bden
[Bhatt. p. 59] pa gsum pa'i sgra'i43 brjod par bya ba yin pa'i phyir
ro||

dnos po med par gyur pa la grans kyis yons su bgran ba yod pa
ma yin pa yan ma yin te
'di dag ni min tsam ste

bcom ldan 'das kyis «dge slon dag Ina po
khas 'ches44 pa tsam tha snad tsam kun

rdzob tsam ste l'di lta ste | 'das pa'i dus dan | ma 'ons pa'i dus dan |

45nam mkha'45 dan |46 mya nan las 'das pa dan | gan zag go» zes
bya ba de lta bu la sogs pa gsuns pa'i phyir ro 11 [D 156a]

[§8,4] 47 gzan dag ni |48

«'chin dan bcin dan thabs [P 175a] las gzan ||

thar pa gai te yod na ni 11

de las ci yan mi 'byun49 ste 11

des50 na de thar 51 zes mi brjod511|»
zes bya ba la gtan tshigs de las thar pa zes bya ba cun zad kyan mi
skye ste 'chiri ba la sogs pa gsum las rnam par grol ba'i phyir
brjod du med pa bzin no 11 des na ran bzin log pas de la 'ga' zig
52gis kyan52 thar pa zes mi brjod de |53 dam mi 'cha'o 1154 zes bya
ba'i don to 1155 zes [C 153a] 'chad do 1147

[§ 8,5; Bhatt. p. 60] gzan yan bcom ldan 'das kyis 'di skad
du |56 «gan57 sdug bsnal 'di ma lus par 58rab tu spans sin | spans pa
bsal58 ba|zad pa 'dod chags dan bral ba 'gag59 pa60île bar60 zi ba
nub pa sdug bsnal gzan yan61 îlin62 mtshams63 64mi sbyor ba dan
île bar mi len pa 'di ni zi ba | gya nom pa ste |64 'di lta ste | phun po
65thams cad hes par65 spans pa| sred pa zad pa 'dod chags dan bral
ba I 'gog66 pa67 mya nan las 'das pa'o 1168» zes gsuns te |

lun 'di las rnam pa thams cad du |

22lab. mya nan 'das la phun po rnams ||

yod min gan zag srid ma yin 11

gal te mya nan las 'das pa la phun po rnams yod ein gan zag
kyan yod na ni de'i tshe de dag yod pa'i phyir mya nan las 'das
par gyur pa dmigs pa dan mdo dan 'gal ba dan mya nan las 'das
pa 'khor ba las mi 'da' bar 'gyur ro 11 [Bhatt. p. 61] de'i phyir mya
nan las 'das pa de la mya nan las 'das par gyur pa 'ga' yan ma69

dmigs so 11 de'i phyir |

221cd. gan du mya nan 'das gyur pa70 ||

ma mthon71 der myan72 'das gan zig |73

mya nan las 'das pa ni mya nan las 'das pa ste74 de yan dnos
po'i no bo yin pa'i phyir rten la rag las so 11'di'i rten yan mya nan



74 ÉTUDES DE LETTRES

las 'das par gyur pa zig75 la | de yan phun po rnams sam | gan zag
yin76 na | de77 med78 pas rten med par 'gyur te | phyogs de las mya
nan las 'das [P 175b] pa de79 gan zig yin par 'gyur |

rnam pa gcig tu na80 mya nan las 'das pa dnos po bden
[D 156b] par smra bas81 mya nan las 'das pa rtog pa na rten du
gyur pa zig gam | brten par gyur pa zig rtog gran | de la-re zig rten
du gyur pa ni mi run ste l'di ltar |

«mya nan 'das la phun po rnams ||

yod min gan zag srid ma yin 11»

de dag med pas gan du mya nan las 'das par 'gyur ba 'ga' zig
kyan ma dmigs pa der mya nan las 'das82 pa gan zig tu 'gyur | de
ltar na re zig mya nan las 'das pa rten du gyur pa mi83 srid do 11

84yan gan84 du brten85 par gyur pa yin [C 153b] pa der yah îles

pa de fiid yin te861 gan gi phyir |87

«mya nan 'das la phun po rnams ||

yod min gan zag srid ma yin |

gan du mya nan 'das gyur pa |

ma mthon der88 myan89 'das gan zig |90»

rten med pa'i brten pa mi srid pa'i 91 phyir der91 mya nan las
'das pa gan zig tu92 'gyur |

yod pa ma yin pa la ni rtag pa hid rigs93 pa ma yin pas
dnos po rtag94 pa rnams yod pa ma yin no ||[D 156b4, C

153b2, P 175b5, Bhatt. p. 61 bas]

14 Non édité par Bhatt.
2 rtog P, Bhatt.: rtogs DC.
3 do DC: do 11 P, do] Bhatt.
4 go DC: go|P, Bhatt.
5 5 Non édité par Bhatt.
6 Note supprimée.
7-7 Cf. sup. p. 56 et n. 32.
8 gtan DC: gtame [sic] P.
9 'das: 'dus Bhatt.
10 mjug: 'jug Bhatt.
11 na | P, Bhatt. : na DC.
12 ze'o DC: P, Bhatt. omm.
13 Pour la kârika 220, on a tenu compte non seulement des huit sources

habituelles, mais encore du texte établi pour la citation, plus bas p. 73, § 8, 4. Ce
texte est désigné par le sigle «cit.».

14 'chin: chin Bhatt.
15 bcin DC, Bhatt., cit., et cf. commentaire de Candrakfrti, p. 72,1. 9: bcins

P, D-kâr., C-kâr., P-kâr., Vaidya.
16 pa: ba Vaidya.



ÄRYADEVA ET CANDRAKÏRTI SUR LA PERMANENCE 75

17 La Vallée Poussin, MCB I, 1932, p. 130, n. 5, fait état d'une leçon la que
je n'ai retrouvée nulle part.

1818 ci yaii DCP, D-kâr., C-kâr., cit.: ci 'an Bhatt., ci hn [sic] Vaidya, ci'ari
P-kâr.

19 'byun DC, cit.: skye (qu'on peut préférer) P, D-kâr., C-kâr., P-kâr.,
Bhatt., Vaidya.

20 des: de Bhatt.
21 'chin: 'chi P.
22 pa: par Bhatt.
23 ma: me Bhatt.
24 log P, Bhatt.: ldog DC.
25 las: lam Bhatt.
26 te|P, Bhatt.: no||DC.
27-27 ma son pa'i: mi son ba'i Bhatt.
28 dpags P, Bhatt.: spans DC.
29 yah P, Bhatt.: yon D, yod C.
30 'brel: 'drei C.
31

pa D: ba.
32-32 Hid dan | ci: Hid pa Hid dan ci Bhatt.
33 par: bar P.
34 thar: thar pa (qui fait un vers hypermètre) P.
35 brjod 11C, Bhatt. : brjod | DP.
36-36 Non édité par Bhatt.
37 'dren P: bden DC.
38 so DC: so||P, Bhatt.
39 de: Bhatt. om.
40 bon: pon D.
41-41 tshig pa: tshi gu Bhatt.
42 ches: chos Bhatt.
43 sgra'i DC: sgra P, Bhatt.
44 'ches: che Bhatt.
45-45 nam mkha': nmkha' [sic], Bhatt.
46 dan I Bhatt.: dan DCP.
47-47 Non édité par Bhatt.
48 ni I DC: ni P.
49 'byuri DC: skye P. — Cf. sup., p. 75, n. 19.
50 des DC: de P.
51-51 zes mi brjod d'ap. p. 72, 1. 6: mi brjod do DC, mi brjod P.
52-52 gis kyaii DC: gi yan P. Cf. p. 58 et n. 60.
53 de I P: do|| DC.
54 'cha'o 11 P: 'cha'o DC.
55 to|| P: to DC.
56 Pour la citation qui suit, on a collationné Tib. Trip. 115 N° 5591 160.2.5-7

(sigle K-tib.), et K. Lav. ii 284 n. 4 (sigle K-Lav.). Cf. sup. p. 58 et n. 61.
57 gan DCP, Bhatt.: K-tib., K-Lav. omm. Cf. n. 64 ci-après.
58-58 rab tu spans sin | spans pa bsal DCP, Bhatt. : spans par byan bar 'gyur

K-tib., spans pa 'byan bar 'gyur K-Lav.
59 'gag DCP, Bhatt.: 'gog K-tib., K-Lav.
60-60 He bar DCP, Bhatt.: rnam par K-tib., K-Lav.
61 yah DCP, Bhatt.: dan K-tib., K-Lav.
62 Hin: Hid Bhatt.
63 mtshams: mtshamm [sic] K-tib.



76 ÉTUDES DE LETTRES

64-64 sic DCP, Bhatt. : sbyor ba med pa len pa med pa 'byun ba med pa gan
yin pa K-tib., K-Lav. Cf. n. 57 ci-dessus.

65-65 thams cad nes par K-tib., K-Lav.: kun DCP, Bhatt.
66 'gog DC, K-tib., K-Lav.: 'gag P, Bhatt.
67 pa DCP, Bhatt.: pa dan K-tib., K-Lav.
68 pa'o || P: pa'o DC, pa'o | Bhatt., pa 'di ni zi ba'o| 'di ni gya nom pa'o

K-tib., pa 'di ni zi ba'o | 'di ni gya nom pa'o | K-Lav.
69 ma DP, Bhatt.: mi C. Cf. inf. p. 74,1. 11.
70 pa: ba Vaidya.
71 mthori: mathon Bhatt. p. 61,1. 4.
72 myan: snan C-kär.
73 zig I DCP, D-kär., P-kär. : zig | C-kär., Bhatt., Vaidya.
74 ste: ste | Bhatt.
75 zig DC: yin P, Bhatt.
76 yin: gin Bhatt.
77 de: da P.
78 med: mad P.
79 de DC: P, Bhatt. omm.
80 na: yan Bhatt.
81 bas DC: ba'i P, Bhatt.
82 'das: 'dus Bhatt.
83 mi: ni Bhatt.
84-84 yah gan: gan yah Bhatt.
85 brten: ma rten P.
86 te: to C.
87 phyir |: phyir P.
88 derP, Bhatt.: de DC.
89 myan: mva nan P.
90 zig |: zig 11 Bhatt.
91-91 phyir der DC: P, Bhatt. omm.
92 tu DC: P, Bhatt. omm.
93 rigs DC: rig P, Bhatt.
94 rtag DP, Bhatt.: dag C.

J. M.


	Āryadeva et Candrakīrti sur la permanence (IV)

