Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1982)
Heft: 3
Artikel: ryadeva et Candrakrti sur la permanence (1V)
Autor: May, Jacques
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870884

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ARYADEVA ET CANDRAKIRTI
SUR LA PERMANENCE (1V)

Edition, traduction et interprétation d’un passage d’un traité de philosophie
bouddhique du IIe-II1¢ siécle de notre ére, le Catuhsataka d’Aryadeva, et de son
commentaire par Candrakirti (VIe-VII¢ siécle).

Ces deux auteurs appartiennent a 1’école dite de la voie moyenne (en sans-
crit: Madhyamika), qui cherche en toute chose 4 se maintenir a égale distance de
I’&tre et du néant.

Le sujet traité est le nirvana. Le texte tend a établir que le nirvana n’existe
pas d’une existence permanente; plus généralement, qu’il n’existe pas en tant
que tel, et n’est pas non plus néant: il est la limite vers laquelle tend I’évacuation
du monde empirique, conduite par une discipline a la fois morale, méditative et
intellectuelle, et censée délivrer ’homme de la douleur. Un nirvapa existant en
lui-mé&me serait isolé en son essence, incapable d’entrer en relation avec quoi que
ce soit, et par conséquent inaccessible.

Introduction

Le présent article est le quatrieme d’une série qui, sous le titre
général de Aryadeva et Candrakirti sur la permanence, en com-
prendra cinq. L’ensemble ccnstituera une traduction intégrale du
chapitre IX du Catuhsataka d’ Aryadeva avec le commentaire de
Candrakairti.

[I: karika 201-206ab] Paru dans: Indianisme et Bouddhisme,
Meélanges offerts a Mgr Etienne Lamotte, Louvain-la-Neuve,
Université catholique de Louvain, Institut orientaliste, 1980,
pp. 215-232. (Publications de I’Institut orientaliste de Louvain, 23.)

II [kar. 207-211] Paru dans: Bulletin de I’Ecole frangaise
d’Extréme-Orient, Tome 69 a la mémoire de Paul Demiéville
(1894-1979), Paris, 1981, pp. 75-96.

III [kar. 212-219] Paru dans: Etudes Asiatiques, Vol. XXXV,
2, 1981, Hommage a Constantin Regamey, Berne, P. Lang, 1981,
pp. 47-76.

IV [kar. 220-221]: le présent article.

V [kar. 222-225] En préparation pour: Acta Indologica,
volume commémoratif du 1150¢ anniversaire du Nirvana de Kobo
Daishi, Narita (Japon), 1984.



46 ETUDES DE LETTRES

Comme on I’a vu précédemment!, les huit premiers chapitres
du Catuhsataka traitent avant tout de morale et de discipline; les
huit derniers traitent de doctrine, et sont consacrés au débat phi-
losophique. Le chapitre IX ouvre la seconde série; ainsi que
I’indique son titre, il porte sur I’«objet permanent» ou les «choses
permanentes», selon que I’on entend au singulier ou au pluriel le
composé€ nominal nityartha qui y figure sous la forme du théme.
Il porte aussi souvent sur I’existence substantielle: les deux
notions de permanence et de substantialité ne se séparent gueére, et
le terme artha lui-méme implique en général une existence con-
créte, objective et finalement substantielle.

Le Bouddha dit que les choses qui constituent le monde sont
impermanentes (anitya) et insubstantielles (anatman). En face du
bouddhisme, toutes les écoles de pensée dites «orthodoxes»,
c’est-a-dire reconnaissant I’autorité du Veda, ’efficacité du sacri-
fice, et I’autorité des brahmanes qui interprétent les uns et admi-
nistrent I’autre, admettent quelque substance permanente. Mille
ans de polémique ont opposé les deux tendances. Un échantillon
en est offert par d’autres passages du chapitre IX, ou Aryadeva et
son commentateur Candrakirti critiquent le substantialisme et
I’atomisme de I’école VaiSesika, le substantialisme de 1’école
Samkhya, ainsi que les conceptions d’une école qui n’est ni bien
connue, ni bien orthodoxe, I’école des «temporalistes» (kalava-
din), qui voyaient dans le temps la substance permanente dont est
tissu le monde.

Mais, malgré I’insistance sur I’impermanence et I’insubstan-
tialité, les «choses permanentes» avaient leur place méme a I’inté-
rieur du bouddhisme. Il s’agit principalement des inconditionnés
ou incomposés (asamskrita), seuls a échapper a la loi de causalité.
La scolastique en énumérera trois: l’espace (akasa), et deux
«arréts» (nirodha). Pour n’en citer qu’une interprétation, qui a
I’avantage de la clarté, ’espace est la pure absence d’objet physi-
que. Les arréts sont la cessation de toute vie empirique, dans ses
manifestations physiologiques et surtout psychologiques. Ils ne se
confondent que trés subsidiairement avec la mort.

Dans I’ensemble de la scolastique bouddhique, nirodha est
considéré comme synonyme de nirvana. Ce dernier terme, que
I’on peut traduire par «extinction», désigne, avec plus de prestige
et de résonance, la méme chose que nirodha: un état de libéra-
tion, au-dela de tout devenir causal, de toute transmigration.
Comme le montre A. Bareau, «il ne fait aucun doute que I’entité
pour laquelle fut forgée la notion méme d’incomposé est le
nirvana»?.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 47

Les asamskrta n’ont nullement échappé a la critique bouddhi-
que du permanent et du substantiel. On en arrive donc a ce para-
doxe apparent d’une critique radicale, par certains bouddhistes?,
d’une des valeurs suprémes du bouddhisme: le nirvana. Mais ce
qu’ils visent est la tendance a figer le nirvana en substance, a en
faire une chose, un objet. Cette tendance présente un inconvé-
nient double: elle favorise une vision du monde qui n’est pas con-
forme a la vraie nature des choses, et elle rend la délivrance
impossible. Cette derniére est en effet fondée sur des processus;
or, dans un monde figé en substances immuables par définition,
tout processus est impossible.

Candrakirti avait déja entamé plus haut la critique des trois
inconditionnés*. Il les désignait alors sous leurs rubriques classi-
ques: akasa, ’espace; apratisamkhya-nirodha, I’ «arrét sans réca-
pitulation»; pratisamkhya-nirodha, 1’«arrét avec récapitula-
tion». Mais la critique portait en fait sur ’espace, et les deux
arréts n’étaient traités que par analogie.

Dans le passage qui suit, la critique est dirigée sur le nirvang.
Le nirvana s’identifie au pratisamkhya-nirodha, qui est la dési-
gnation précise et technique de I’opération qui l’instaure. Le
témoignage le plus formel de cette identité est une énumération
des trois asamskrta par Candrakirti, que La Vallée Poussin citait
déja dans I’Al/bum Kern, et ou pratisamkhya-nirodha est rem-
placé par nirvana’. Dans un passage de I’Abhidharma-kosa, nir-
vana parait recouvrir les deux nirodha®.

I1 s’agit de démontrer qu’il ne peut exister de nirvana perma-
nent. Mais, comme il arrive a Candrakirti dans son commentaire
d’Aryadeva, le développement est assez sinueux. Autant, dans la
Prasannapada, Candrakirti se modeéle sur la rigueur méthodique
de Nagarjuna, autant il épouse, dans la Catuhsatakatrka, la
démarche plus libre et parfois heurtée d’Aryadeva.

Tout d’abord, le purva-paksa de la karika 220 parle de nir-
vana. La karika elle-méme et le commentaire répondent en
employant le terme moksa’. A la karika 221, ils reviennent a nir-
vapa. Dés qu’il est question de la vérité absolue, quel que soit par
ailleurs son mode d’étre, nirvana ou autre, toutes les désignations
s’équivalent, car I’absolu ne peut étre qu’un. Ainsi peut-on mettre
en équivalence:

— nirvana, I’extinction;

— nirodha, ’arrét;

— pratisamkhya-nirodha, ’arrét avec récapitulation;

— moksa, la délivrance;



48 ETUDES DE LETTRES

— nirodha-satya, la vérité de ’arrét, qui est la troisiéme des
quatre véritéss;

— vinasa, la destruction;

— visamyoga, la disconnexion (d’avec la transmigration);

— visamyoga-phala, le fruit de disconnexion;

— dharmata, la nature des dharma®.

Ce n’est pas ici le lieu d’entrer dans une exégese de toutes ces
appellations, qui vont d’un terme tout a fait général tel que
moksa, commun a toute la vie religieuse indienne, jusqu’a une
désignation hautement technique telle que visamyoga. Bornons-
nous a remarquer que certains, par exemple nirvana, représentent
le point de vue de I’absolu; que d’autres, tels visamyoga-phala ou
vina$a, représentent le point de vue de la vérité empirique, sou-
mise a la loi de la cause et du fruit. Autrement dit, sont mises en
équivalence, d’une part, I’opération ultime par laquelle la déli-
vrance s’instaure au terme d’une longue voie unitive qui est yoga,
«ajustement intérieur» !, et qui se fonde sur un recueillement
(samadhi) toujours plus poussé, et d’autre part la délivrance elle-
méme en tant qu’état.

La discussion qui commente la karika 220 est ardue; elle a
nécessité une annotation massive. Mais on retrouve le méme type
de difficulté chaque fois qu’il est question du passage d’une vérité
a ’autre, de la servitude a la délivrance, du samsara au nirvana.
Ce passage comporte a la fois continuité et rupture, identité et
contradiction. La loi de causalité et la loi de rétribution des actes,
qui ne font qu’un et gouvernent la transmigration, trouvent leur
expression supréme dans la production du «fruit de discon-
nexion», grace auquel I’existant empirique est projeté¢ dans
I’extinction ou dans la délivrance. Mais cette expression supréme
est en méme temps rupture. Effet sublime, sommation d’une série
causale trés longue, qui n’est autre que toute la pratique du che-
min qui mene a I’arrét de la douleur, le visamyoga-phala brise la
loi de causalité, projette la causalité en liberté a la faveur de la
rupture de niveau ontologique qu’il détermine.

Continuité et rupture: ce scheme gouverne peu ou prou toute
vie spirituelle. Les bouddhistes, qui en ont eu la conscience la plus
lucide et la plus constante, ne I’expriment guére autrement que
par des apories et des logogriphes.

La délivrance, obtenue a partir du monde empirique, est
cependant tout a fait hétérogéne au monde empirique: il est
impossible de la constituer en une chose particuliére
(arthantara)!', en une essence (bhava)'? déterminée, définissable,



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 49

pourvue de caracteres spécifiques, comme on peut le faire pour les
diverses données qui composent le monde empirique. (Au reste,
méme pour ces derniéres, cette constitution n’est qu’illusoire, et
c’est précisément la reconnaissance de cette illusion qui constitue
I’élément gnoséologique de la délivrance.) L’opération méme du
passage est un processus contradictoire, en tant qu’elle participe a
la fois de la transmigration et de ’arrét de la transmigration: «du
point de vue de la forme propre, la destruction est une essence;
mais en tant qu’elle est I’essence de la cessation des formes et
autres dharma [c’est-a-dire des «choses particuliéres»], elle n’est
pas une essence», dit Candrakirti dans la Prasannapada'3; et dans
la méme ligne, mais plus abruptement, il dira dans le texte
ci-aprés: «L’activité de délivrance, [...] qui a la nature d’une essence
[...], est cependant non constituée en chose particuliére [...]» 4.

Il est superflu de répéter!s tout ce que nous devons a YAMA-
GUCHI Susumu, guide prudent et juste. Mais, pour les karika 220
et 221, nous avons eu un autre devancier en la personne de Louis
de La Vallée Poussin, qui les a traduites jadis sur le chinois, avec
le commentaire de Dharmapala!¢. Grace a cette traduction exacte
et lucide d’arguties encore plus difficiles & suivre en chinois qu’en
tibétain, le propos de Dharmapala n’est pas sans éclairer celui de
Candrakirti. Trés éclairante aussi, la discussion des asamskrta
dans I’Abhidharma-kosa, amenée par la question de savoir quelle
est la nature du visamyoga-phala'’.

Dans la Prasannapada, aux chapitres XVI et XXV, Candra-
kirti a aussi abordé les problémes qui font ’objet de son commen-
taire sur Catuhsataka 220 et 221. Mais il s’y est pris d’une maniere
sensiblement différente. La délivrance et I’extinction sont traitées
séparément. La discussion est plus développée, plus rigoureuse,
plus schématique aussi. Elle ne recourt pas aux mémes procédés.

Le chapitre XVI des Miula-madhyamaka-karika et de la Pra-
sannapada s’intitule Bandhana-moksa-pariksa, «Critique de la
servitude et de la délivrance». Il comprend une démonstration
spécifique de I’irréalité de ces deux états!8, qui utilise principale-
ment le schéme de ’analyse temporelle!? et le principe de I’incom-
patibilité des contradictoires® (paraspara-virodha, cf. Pr. 294.2):
I’asservissement ne peut opérer ni antérieurement, ni simultané-
ment, ni postérieurement a la constitution de I’étre asservi; la déli-
vrance ne peut opérer ni sur un étre asservi ni sur un étre qui n’est
pas asservi. Rappelons que ces arguties, pour dérisoires ou scan-
daleuses qu’elles puissent paraitre, visent en fait & combattre une
«réification» qui rendrait la délivrance inaccessible. 2!



50 ETUDES DE LETTRES

Quant au nirvana, Nagarjuna et la Prasannapada en traitent
une premiére fois, briévement, dans un passage qui préceéde
immédiatement celui dont nous venons de parler: le nirvana n’a
pas d’existence réelle parce qu’il ne peut s’appliquer ni aux sams-
kara, facteurs qui composent le complexe psycho-physiologique,
et encore moins a& ce complexe vu comme un étre unitaire
(sattva)?2. Mais surtout, le chapitre XXV est entierement consacré
au nirvana?. L’existence du nirvana lui-méme, de cet état qui est
une des valeurs suprémes du bouddhisme, y est rigoureusement
débusquée. Car méme I’'idée d’une «délivrance en soi» bloque le
dynamisme de la libération; et de plus, le nirvana étant hors de la
transmigration, nous n’avons sur lui aucune prise; nous ne pou-
vons rien en dire.

Reste Udana viii. 3: atthi bhikkhave ajatam abhutam akatam
asamkhatam?. Imp0551ble de nier, méme au prix de la dlalecthue
la plus contournee qu’il s’agit blen la d’un jugement d’existence,
et, avec le atthi jeté en téte, d’existence pleine et entiere.

OUVRAGES CITES — ABREVIATIONS

Pour les sigles et abréviations employés dans I’appareil critique du tibétain,
v. pp. 70-71.

Abhidharma-kosa, éd. Pradhan = Abhidharm-Koshabhasya of Vasubandhu.
Edited by Prahlad Pradhan. Patna, K. P. Jayaswal Research Institute,
1967, réimpr. 1975. (Tibetan Sanskrit Works Series, Vol. VIII.)

Abhidharma-kosa, éd. Dwarikadas Shastri = Abhidharmakos$a and Bhasya of
Acharya Vasubandhu. With Sphutartha Commentary of Acarya Ya$omi-
tra. Critically edited by Dwarikadas Shastri. Varanasi, Bauddha Bharati,
1970-1973, 4 vol. (Bauddha Bharati Series, 5-7, 9.)

Abhidharma-kosa, tr. La Vallée Poussin = L’Abhidharmakosa de Vasuban-
dhu, traduit et annoté par Louis de La Vallée Poussin. Paris, P. Geuthner,
Louvain, J.-B. Istas, 1923-1931, 6 vol. — Réimpr.: Louis de La Vallée
Poussin. L’Abhidharmakosa de Vasubandhu. Traduction et annotations.
Nouvelle édition anastatique présentée par Etienne Lamotte. Bruxelles, Ins-
titut belge des hautes études chinoises, 1971, 6 tomes (= MCB, vol. XVI).
— Sauf indication contraire, renvois aux chapitres et pages. — V. aussi:
K. Lav.

Acta Indologica. Vol. 1 et suiv. Narita (Japon), Naritasan Shinshoji, 1970 et
suiv.

AKANUMA Chizen. The Comparative Catalogue of Chinese Agamas and Pali
Nikayas. (Kampashibu Shiagon Goshoroku.) Tokyo, Hajinkaku, 1958.

Album Kern. Opstellen geschreven ter eere van Dr. H. Kern... Leiden, E. J.
Brill, 1903.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE ] |

Bareau, André. L’absolu en philosophie bouddhique. Evolution de la notion
d’asamskrta. Paris, Centre de documentation universitaire, Tournier et
Constans, 1951. (Univ. Paris, Thése princ. Lettres.)

Bareau, André. Les sectes bouddhiques du Petit Véhicule. Saigon, EFEO, 1955;
réimpr. Paris, EFEO, 1973. (PEFEO 38.)

BEFEO = Bulletin de I’Ecole frangaise d’Extréme-Orient. 1 et suiv. Hanoi,
Saigon, Paris, 1901 et suiv.

Bhatt., Bhattacharya = Bhattacharya, Vidhushekhara. The Catuhsataka of
Aryadeva. Sanskrit and Tibetan texts with copious extracts from the Com-
mentary of Candrakirti, reconstructed and edited. Part II [seule parue].
Calcutta, Visva-Bharati Book-shop, 1931. (Visva-Bharati Series, N° 2.)

Bhattacharya, Kamaleswar. L’atman-brahman dans le bouddhisme ancien.
Paris, EFEO, 1973. (PEFEO 90.)

Bhattacharya, Kamaleswar. Upadhi-, upadi- et upadana- dans le canon boud-
dhique pali, dans Mélanges Renou, Paris, 1968, pp. 81-95.

BHSD = Edgerton, Franklin. Buddhist Hybrid Sanskrit Grammar and Dictio-
nary, Volume II, Dictionary. New Haven, Yale University Press, 1953.
Réimpr.: Delhi, M. Banarsidass, 1970, 1972.

CatuhSataka-fika ou CatuhSataka-vrtti: titre abrégé du commentaire de Candra-
kirti sur le Catuhsataka d’ Aryadeva. Voir: Bhatt., Bhattacharya; HPS.
ch. = chinois.

Chandra, Lokesh: voir Lokesh Chandra.

De Jong, Cing chapitres = Cing chapitres de la Prasannapada [traduits du
sanskrit avec I’édition de la version tibétaine], par J.W. de Jong. Paris,
P. Geuthner, 1949. (Buddhica. Premiére série: Mémoires. Tome IX.)

De Jong, J. W. Textcritical Notes on the Prasannapada, dans Indo-Iranian Jour-
nal, Vol. 20, Dordrecht, D. Reidel, 1978, pp. 25-59, 217-252. — Deux arti-
cles. Le premier couvre les pages 1 4 279 de ’édition de la Prasannapada de
Candrakirti par La Vallée Poussin (inf. Pr., MMK); le second, les pages 280
a 594.

EFEO = Ecole francaise d’Extréme-Orient.

Frauwallner, Erich. Die Philosophie des Buddhismus. 3. durchgesehene
Auflage. Berlin, Akademie-Verlag, 1969. (Philosophische Studientexte:
Texte der indischen Philosophie, Bd. 2.)

H = Index to the Abhidharmakosabhasya. Part 1: Sanskrit-Tibetan-Chinese.
Part II: Chinese-Sanskrit. Part III: Tibetan-Sanskrit. By Akira HIRAKAWA
etc. Tokyo, Daizo Shuppan, 1973-1978, 3 vol.

Hobogirin, Dictionnaire encyclopédique du bouddhisme d’aprés les sources chi-

noises et japonaises. Tokyo, Maison franco-japonaise, Paris, Librairie
d’ Amérique et d’Orient, 1929- , 5 fascicules parus.

Hommage Regamey = Etudes Asiatiques, vol. XXXV, 2, 1981, Hommage a
Constantin Regamey, Berne, P. Lang, 1981.

Horsch, Paul. La notion d’upadhi dans la philosophie de Sarkara. Thése d’Uni-
versité soutenue a Paris en 1951.

HPS = Catuhsatika by Arya Deva, ed. by Haraprasad Shastri. Memoirs of the
Asiatic Society of Bengal, Vol. III, N° 8, Calcutta, 1914, pp. 449-514.



52 ETUDES DE LETTRES

I. Cl. = Renou, Louis, et Jean Filliozat. L’Inde Classique. Manuel des études
indiennes. T. I: Paris, Payot, 1947 (Bibliothéque scientifique). T. II: Paris,
Imprimerie Nationale, Hanoi, EFEO, 1953 (Bibliothéque de I’EFEO,
vol. III).

In memoriam Paul Demiéville = Bulletin de I’Ecole frangaise d’Extréme-Orient,
tome LXIX a la mémoire de Paul Demiéville (1894-1979). Paris, Ecole fran-
caise d’Extréme-Orient, 1981.

Indianisme et Bouddhisme. Mélanges offerts a Mgr Etienne Lamoite. Louvain-
la-Neuve, Université catholique de Louvain, Institut Orientaliste, 1980.
(Publications de I’Institut Orientaliste de Louvain, 23.)

Journal of Indian Philosophy. Vol. I et suiv. Dordrecht, D. Reidel, 1972 et suiv.
K. = Abhidharma-kosa.

K. Lav. = Abhidharma-kosa, tr. La Vallée Poussin, v. sup.

kar. = karika, «strophe didactique».

Kokuyaku Issaikyo, Chugan-bu [«Les textes canoniques en traduction natio-
nale, Section Madhyamika»]. Tokyo, Daito Shuppansha, 1930-1932, 3 vol.
(Sur la collection du Kekuyaku Issaikyo, réunissant des traductions japo-
naises de nombreux textes du Canon bouddhique chinois, voir 1. Cl. II,
§ 2165; Hobogirin 1V, Supplément, pp. 11, IX.)

Kosa = Abhidharma-kosa.

Lacombe, Olivier. L’Absolu selon le Védanta. Les notions de Brahman et
d’Atman dans les systémes de Cankara et RAménoudja. Paris, P. Geuthner,
1937, réimpr. 1966.

Lalitavistara, ed. by P.L. Vaidya. Darbhanga, 1958. (Buddhist Sanskrit Texts,
Vol. 1.)

Lankavatara Sitra, ed. by Bunyiu NaNJIO [NANJO Bun-ya]. Kyoto, Otani Univ.
Press, 1923, repr. 1956. (Bibliotheca Otaniensis, Vol. 1.)

La Vallée Poussin, Louis de. Nirvana. Paris, G. Beauchesne, 1925. (Etudes sur
I’histoire des religions, 4.)

La Vallée Poussin, Louis de. Le Nirvana d’aprés Aryadeva, dans MCB 1,
Bruxelles, 1932, pp. 127-135.

Lévi, Sylvain. Matériaux pour [’étude du systéme VijRaptimatra. Paris, H.
Champion, 1932. (Bibliothéque de I’Ecole des hautes études, Sciences histo-
riques et philologiques, Fasc. 260.)

Lokesh Chandra, Tibetan-Sanskrit Dictionary. New Delhi, 1959-1961, 12 vol.
(Satapitaka, 3.) Réimpressions en 2 vol., Kyoto, Rinsen Book Company,
1971, 1976.

Madhyamakavatara par Candrakirti. Traduction tibétaine, publiée par Louis de
La Vallée Poussin. Saint-Pétersbourg, 1907-1912, réimpr. Osnabriick,
Biblio Verlag, 1970. (Bibliotheca Buddhica, vol. 1X.)

Madhyamakavatara. Introduction au Traité du milieu de I’ Acarya Candrakirti,
avec le commentaire de I’auteur. Traduit d’aprés la version tibétaine par
Louis de La Vallée Poussin. Dans: Le Muséon, Louvain, VIII, 1907,
pp. 249-317; XI, 1910, pp. 271-358; XII, 1911, pp. 235-327. [La traduction
est restée inachevée.]



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 53

Madhyamakavatara, tr. Tauscher = Candrakirti. Madhyamakavatarah und
Madhyamakavatarabh@syam (Kapitel VI, Vers 166-226), iibersetzt und
kommentiert von Helmut Tauscher. Wien, Arbeitskreis fiir tibetische und
buddhistische Studien d. Universitit, 1981. (Wiener Studien zur Tibetologie
und Buddhismuskunde, Heft 5.)

Mahavastu, éd. Emile Senart. Paris, Imprimerie Nationale, 1882-1897, 3 vol.
Réimpr.: Tokyo, Meicho Fukyu Kai, 1977.

Masson-Oursel, Paul. Esquisse d’une histoire de la philosophie indienne. Paris,
P. Geuthner, 1923.

May: v. inf. Pr., tr. May.

May, Jacques. La philosophie bouddhique de la vacuité, dans Studia Philoso-
phica, Annuaire de la Société suisse de philosophie, Vol. XVIII, Basel, Ver-
lag fiir Recht und Gesellschaft, 1958, pp. 123-137. Réimpr. dans: Etre.
Approches de la non-dualité. Revue trimestrielle. Levallois-Perret: II, 1974,
4, pp. 9-16, et 111, 1975, 1, pp. 26-33.

May, Jacques. La philosophie bouddhique idéaliste, dans Etudes Asiatiques,
XXV, Berne, Francke, 1971, pp. 265-323.

MCB = Mélanges chinois et bouddhiques. Vol. 1 et suiv. Bruxelles, Institut
belge des hautes études chinoises, 1932 et suiv.

Mélanges Renou = Mélanges d’indianisme a la mémoire de Louis Renou. Paris,
E. de Boccard, 1968. (Publications de I’Institut de civilisation indienne,
série in-8°, fasc. 28. — 40¢ anniversaire de la fondation de I’Institut de civili-
sation indienne de 1I’Université de Paris, 1967.)

Mimakl Katsumi. La réfutation bouddhique de la permanence des choses
(sthlramddhldusana) et la preuve de la momentanéité des choses (ksana-
bhangasiddhi). Paris, Institut de civilisation indienne, 1976. (Publications
de I’Institut de c1v1llsat10n indienne, série in-8°, fasc. 41.)

MMK = Miulamadhyamakakarikas (Madhyamikasutras) de Nagarjuna, avec la
Prasannapada@, commentaire de Candrakirti. Publié par Louis de La Vallée
Poussin. Saint-Pétersbourg, 1903-1913, réimpr. Osnabriick, 1970. (Biblio-
theca Buddhica, vol. IV.) — La mention MMK renvoie exclusivement aux
karika de Nagarjuna. Cf. Pr.

MW = Monier-Williams, Monier. A Sanskrit-English Dictionary. Oxford,
Clarendon Press, 1899.

NAKAMURA Hajime. Bukkyogo daijiten. [«Grand Dictionnaire de terminologie
bouddhique».] Tokyo, Tokyo Shoseki, 1975, 3 vol.

Nyayakosa = JHALAKIKAR, Bhimacarya. Nyayakosa. Or Dictionary of Techni-
cal Terms of Indian Philosophy. Revised and re-edited by Vasudev Shastri
ABHYANKAR. Poona, Bhandarkar Oriental Research Institute, 1928. (Bom-
bay Sanskrit and Prakrit Series, No. XLIX.)

Obermiller, Indices verborum = Indices verborum Sanscrit-Tibetan and
Tibetan-Sanscrit to the Nyayabindu of Dharmakirti and the Nyayabindu-
fika of Dharmottara. Compiled by E. Obermiller. I: Sanscrit-Tibetan
Index. II: Tibetan-Sanscrit Index. Leningrad, 1927-1928, réimpr. Osna-
briick, Biblio Verlag, 1970, 2 vol. (Bibliotheca Buddhica, vol. XXIV,
XXV.)



54 ETUDES DE LETTRES

Pandeya, Ramchandra. The Madhyamika Philosophy: a new approach, dans
Philosophy East and West, 14, Honolulu, 1964, pp. 3-24; réimpr. dans:
Pandeya, Ramchandra. Indian Studies in Philosophy, Delhi, 1977, pp. 60-
88.

PEFEO = Publications de I’Ecole frangaise d’Extréme-Orient.

Pr., Prasannapada: renvoie au méme ouvrage que MMK, dans son ensemble, ou
plus particuliérement au commentaire de Candrakirti.

Pr., tr. May = Candrakirti, Prasannapada Madhyamakavrtti: douze chapitres
traduits du sanscrit et du tibétain, accompagnés [...] d’une édition critique
de la version tibétaine, par Jacques May. Paris, A. Maisonneuve, 1959.
(Thése de Lettres, Université de Lausanne. — Collection Jean Przyluski,
tome II.)

Pr., tr. Sprung = Lucid Exposition of the Middle Way. The Essential Chapters
from the Prasannapada of Candrakirti. Translated from the Sanskrit by
Mervyn Sprung, in collaboration with T.R.V. Murti and U.S. Vyas. Lon-
don and Henley, Routledge and Kegan Paul, 1979.

Pradhan: v. sup. Abhidharma-kosa, éd. Pradhan.
PTS = Pali Text Society, London,

Renou, Louis. Grammaire sanscrite. Paris, A. Maisonneuve, 1930, réimpr.
1961.

Renou, Louis. Terminologie grammaticale du sanskrit. Paris, H. Champion,
1957.

S. Lav. = Vijraptimatratasiddhi. La Siddhi de Hiuan-tsang, traduite [du chi-
nois] et annotée par Louis de La Vallée Poussin. Paris, P. Geuthner, 1928-
1948, 3 vol. (Buddhica. Premiére série: Mémoires. Tomes I, V, VIII.)

S. V., ss. vw. = sub voce, sub vocibus, renvoi a un ou plusieurs mots d’un
dictionnaire ou d’un index.

Samyutta = Samyutta-Nikaya, éd. Léon Feer et C. A. F. Rhys Davids. London,
1884-1904, repr. 1970-1980, 6 vol. (Pali Text Society, Text Series,
N© 93-98.)

Schayer, Stanislas. Ausgewdhlte Kapitel aus der Prasannapada. Einleitung,
Ubersetzung und Anmerkungen. Cracovie, 1931. (Polska Akademja Umie-
jetnosci, Prace Komisji Orjentalistycznej / Académie polonaise des scien-
ces, Mémoires de la Commission Orientaliste, N° 14.)

Schmithausen, Lambert. Der Nirvana-Abschnitt in der Viniscayasamgrahani der
Yogacarabhumih. Wien, H. Bohlaus Nachf., 1969. (Osterreichische Akade-
mie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse, Sitzungs-
berichte, 264. Band, 2. Abhandlung. — Veroffentlichungen der Kommis-
sion fiir Sprachen und Kulturen Siid- und Ostasiens, Heft 8.)

sDe dge dBu ma = sDe dge Tibetan Tripitaka. bsTan hgyur. Preserved at the
Faculty of Letters, University of Tokyo [...] dBu ma [...] Tokyo, 1977-1979,
17 vol. — Edition photographique de la section Madhyamika du Canon
bouddhique tibétain dans I’édition xylographique du monastére de Dérgé
(Tibet oriental). Les références se lisent comme suit, p. ex. n. 37: vol. 7,
ceuvre N° 3860, p. 49, 2¢ planche, 3¢ ligne.

Sprung = Pr., tr. Sprung.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 55

Stcherbatsky, Theodore. The Conception of Buddhist Nirvana. Leningrad,
1927. Réimpr.: The Hague, Mouton, 1965 (Indo-Iranian Reprints, VI).

T = Taisho Shinshii Daizokyo. The Tripitaka in Chinese. Revised, collated,
rearranged and edited by TAkAkusu Junjiro, WATANABE Kaigyoku, ONO
Gemmyo. Tokyo, Taisho Issaikyo Kanko Kai / Society for the Publication
of the Taisho Edition of the Tripitaka, [puis] Daizo Shuppan, 1924-1935,
100 vol. — Les références se lisent, p. ex. note 35: volume XXX, ceuvre
Ne° 1571, 1I¢ «rouleau» ou «volume» (juan) chinois, page 192, registre supé-
rieur (= a; b= médian, ¢ = inférieur), colonnes 22 a 24.

Tib. Trip. = The Tibetan Tripitaka. Peking Edition, kept in the Library of the
Otani University. Reprinted [in phototype...] Ed. by Daisetz T. Suzuki.
Tokyo, Kyoto, 1955-1961, 168 vol. — Les références se lisent d’une maniére
tout a fait analogue a celles de sDe dge dBu ma.

Tripathi, Chandrabhal. Fiinfundzwanzig Siuitras des Nidanasamyukta. Berlin,
Akademie-Verlag, 1962. (Sanskrittexte aus den Turfanfunden, VIII. —
Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Institut fiir Orientfor-
schung, Veroffentlichung Nr. 56.)

Tucci, La versione cinese del Catuhcataka = Tucci, Giuseppe. Studi Mahdya-
nici: 1: La versione cinese del Catuhg¢ataka, confrontata col testo sanscrito e
la traduzione tibetana. Dans: Rivista degli studi orientali, Vol. X, Roma,
1925, pp. 521-567.

Udana, ed. by Paul Steinthal. London, 1885, repr. 1948. (Pali Text Society,
Text Series, No. 142.)

Udanavarga, hrsg. v. Franz Bernhard. Bd. I-II. Gottingen, Vandenhoeck u.
Ruprecht, 1965-1968, 2 vol. (Sanskrittexte aus den Turfanfunden, X. —
Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Gottingen,
Philologisch-historische Klasse, 3. Folge, Nr. 54.)

Welbon, Guy Richard. The Buddhist Nirv@na and its Western Interpreters.
Chicago and London, Univ. of Chicago Press, 1968.

Y = YAMAGUCHI Susumu. Index to the Prasannapada Madhyamakavrtti.
Part I: Sanskrit-Tibetan. Part I1: Tibetan-Sanskrit, Kyoto, Heirakuji, 1974,
2 vol,

Yamaguchi = YAMAGUCHI Susumu. Gessho-z0 Shihyakuron-chiishaku

Hajohon no kaidoku. [A Japanese] Translation and Annotation on the
Chapter ‘‘Negation of eternal things’’ in Candrakirti’s CatuhS$ataka-tika.
Dans: Suzuki Gakujutsu Zaidan Kenkyu Nempo / Annual of Oriental and
Religious Studies, N° 1, Tokyo, 1964, pp. 13-35.
Réimprimé (sous son titre japonais seulement) dans: Yamaguchi Susumu
Bukkydgaku Bunshii [«Recueil d’articles d’études bouddhiques par Yama-
guchi Susumu»], Tokyd, Shunjisha, 1972-1973, 2 vol.: pp. 349-403 du vol.
II (699-753 de la pagination continue).

* % %*



56 ETUDES DE LETTRES

QUATRE CENTURIES
SUR LA PRATIQUE DE L’AJUSTEMENT INTERIEUR
PAR LES ETRES A EVEIL
CHAPITRE NEUVIEME, INTITULE:
REFUTATION DES CHOSES PERMANENTES?S
[suite]

[§ 8. Critique de I’Extinction]

[1] Mais certains de nos coreligionnaires?, ne comprenant
pas que les inconditionnés [existent d’une maniére] purement
nominale?’, et imaginant que I’Extinction existe substantiellement
[et] est permanente, énoncent?8 [I’argumentation suivante]: Il est
vrai que les Eveillés ne disent pas que les atomes sont
permanents?®, Mais ce qu’ils déclarent permanent, cela existe en
tant que permanent.

Or, comme le dit le Bienheureux: « Moines mendiants, il existe
un non-né, un non-devenu, un non-conditionné»3°, Et il est dit
aussi: «Les dharma inconditionnés sont permanents»3!,

Par conséquent, I’Extinction est permanente; ce qui est a
obtenir par la vérité du chemin est permanent, et existe en tant
qu’obstacle définitif a la production des passions et des naissances
futures, comme une digue qui retient I’eau32. Si cela n’était pas
permanent, les passions et les naissances se produiraient, puisqu’il
n’y aurait [aucune] chose (don = artha) pour faire obstacle a
[leur] production. Or, ce n’est pas le cas. Donc, cette [chose] per-
manente qu’on désigne sous le nom d’Extinction existe.

D’ailleurs, si elle n’existait pas, on ne pourrait [la] désigner
sous le nom de «troisieme vérité sainte», a la suite des vérités de la
douleur et de I’origine3?. Or, on le fait. Donc, elle existe.

[2] — A cela, nous répondons:

220. Si la délivrance’* existe indépendamment de I’asservisse-
ment, de [’asservi et des moyens [de libération], il ne nait d’elle
rien que ce soit¥. On ne peut donc appeler cela «délivrance».36

Dans cet [aphorisme], I’asservissement est la vérité de 1’ori-
gine, car il se constitue précisément en faisant perdre son autono-
mie a ce qui est asservi3’, L’asservi est vérité de la douleur, parce
qu’il est aliéné par les passions38. Les moyens par lesquels cette
[situation] cesse sont vérité du chemin?, parce qu’ils font cesser
les passions. Mais ’existence d’un [processus actif d’]asservisse-
ment et d’un objet d’asservissement a pour cause ’existence de



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 57

I’activité d’asservissement*?, puisqu’elle ne peut exister sans eux.
De méme, s’il n’y a pas quelque chose a faire cesser et quelque
chose qui fait cesser, I’action de faire cesser n’existe pas*!, et c’est
de I’existence de cette derniére que les deux autres tirent la leur.
Dans le cas qui nous occupe, ce qui est a faire cesser est I’ensemble
des passions4?, et ce qui [le] fait cesser est le chemin. Telle la
lampe pour I’obscurité43.

Les trois vérités que 1’on vient de mentionner sont existence,
inférée4* de ’ensemble des passions et de ce qui s’y oppose4s. Il
n’en va pas de méme pour la délivrance, caractérisée par I’épuise-
ment des passions. Car il ne se produit rien a partir d’elle4; et
d’autre part I’asservissement et la délivrance n’entrent nullement
en relation de facteurs [d’une activité commune]4’. Que s’il était
dans la nature de la [délivrance] de s’appliquer“® a quelque chose,
alors elle aurait nature d’étre, inférée par le moyen du fruit
[qu’elle produirait]. Mais ce n’est pas non plus le cas. Donc, la
[délivrance] n’a pas nature d’étre.

SiI’on opine que la délivrance (thar pa = moksa), c’est le déli-
vré (grol ba = mukta): dans ce cas également, elle est indiscerna-
ble de ce qui se trouve en état de délivrance (grol bar gyur pa =
mukta). Sinon, le [délivré] serait dépourvu de toute connexion
(’brel pa = sambandha) avec la [délivrance], et inefficient[, donc
inexistant]4°.

Il n’est donc pas rigoureux d’appeler «délivrance» cette [chose
qu’évoque la karika 220]:

«On ne peut donc appeler cela ‘délivrance’» .50

[3]5! L’activité de délivrance, qui, en coupant 1’asservisse-
ment, tire de I’objet d’asservissement la nature d’un [étre] délivré,
[et] qui a la nature d’une essence en train de se délivrer, [donc]
douée d’activité, est cependant non constituée en chose particu-
liére (don gZan = arthantara), étant exempte de la dichotomie
entre identité et altérités2. En vérité, il ne convient pas que la déli-
vrance soit cette [entité] constituée en chose particuliére [et] ayant
nature d’étre[, que décrivent certains de nos adversaires] 3.

Par conséquent, il ne convient pas de supposer que la non-
production des passions et de la naissance[, donnée] plus haut
[comme définition de I’Extinction]’4, soit [une chose] fabriquée
(byas pa = krtaka) [a partir de causes et conditions]. Les essences
(dnos po = bhava), elles, qui naissent d’une somme de causes et
de conditions, ne peuvent en aucun cas prendre naissance sans
elle, tout comme une pousse [ne peut naitre] d’un germe qui a
briilé. Il est donc tout a fait mauvais d’imaginer [que la délivrance



58 ETUDES DE LETTRES

pourrait étre] une chose particuliére, au sens d’une [essence].

L’expressibilité de la troisiéme vérité ne contredit pas non plus
[notre position], car elle se limite & [dire que] les passions et les
naissances ne se produiront plus>33, ,

Enfin, il n’est nullement impossible de dénombrer exhaustive-
ment les inexistants’¢. Le Bienheureux dit en effet: « Moines men-
diants, les cinq que voici ne sont que nom, ne sont qu’allégation,
usage verbal, convention: a savoir, le passé, 1’avenir, I’espace,
I’Extinction et la personne...»>57

[4] D’autres3® interprétent [différemment le pada ¢ de I’apho-
risme 220. Ils lisent ce dernier] comme suit:

«Si la délivrance existe indépendamment de I’asservissement,
de I’asservi et des moyens [de libération], i/ ne se produit rien a
partir de ces [trois]. On ne peut donc appeler ce [non-produit]
‘délivrance’» .

L’argument (gtan tshigs = hetu) montre alors qu’il ne se pro-
duit rien de déterminé qu’on puisse appeler «délivrance», puisque
[celle-ci est, justement, «]délivrée[»] des trois [facteurs en ques-
tion], comme I’inexprimable’®. Par suite, puisque [toute] nature
propre [y] cesse, nul® ne peut I’appeler «délivrance», et elle n’est
I’objet d’[aucune] assertion. Voila ce qu’ils disent.

[5] Poursuivons. Le Bienheureux a dité': «L’abandon com-
plet, le rejet, la mise a I’écart, I’épuisement, le détachement,
I’arrét, I’apaisement, la disparition de la douleur présente; la non-
recomposition, la non-appropriation d’une douleur nouvelle: cela
est calme, cela est excellent, a savoir: le rejet de tout le substrat62,
I’épuisement de la soif, le détachement, ’arrét, I’Extinction. »

D’aprés ce [passage de I’]Ecriture, de quelque maniére que ce
soit,

221ab. Dans I’Extinction, les agrégats n’existent pas; la per-
sonne ne peut exister. 93

Si les agrégats existaient dans I’extinction, et que la personne
[y] existat aussi, il suivrait alors de leur existence [des conséquen-
ces inacceptables]: I’[étre] en état d’extinction serait objet de per-
ception mentale%; il y aurait contradiction avec un sutra; et
I’Extinction ne transcenderait pas la transmigrations, Par consé-
quent, on ne percoit, dans l’extinction, aucun [€tre] en état
d’extinction. De la sorte,

221cd. La ou I’on ne voit pas d’[étre] en état d’extinction, que
[serait] I’Extinction?



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 59

L’Extinction, [en tant que fait d’]étre éteint, a aussi® forme
d’essence; elle dépend donc d’un support (rten = asraya)®’. Or,
son support est en état d’extinction: qu’il soit les agrégats ou la
personne, il n’existe [plus, dans I’Extinction]. Il y aura donc
défaut de support. D’aprés la these [que I’Extinction est solidaire
d’un support], que pourrait étre I’Extinction?

Ou encore, dans la notion de I’Extinction que se fera celui qui
affirme qu’elle est vraiment une essence, de deux choses I’une: ou
I’Extinction sera support, ou elle sera ce qui s’appuie [sur ce sup-
port]. Or, premi¢rement, elle ne peut étre support: en effet,

«dans ’Extinction, les agrégats n’existent pas; la personne ne
peut exister».

En leur absence, que serait I’Extinction, la ou aucun [sujet] en
processus d’extinction n’est percu? De la sorte, I’Extinction ne
peut, d’une part, €tre support.

Et d’autre part, dans le cas ou elle serait ce qui s’appuie [sur le
support], la faute est la méme. En effet,

«dans ’Extinction, les agrégats n’existent pas; la personne ne
peut exister. La ou I’on ne voit pas d’[€tre] en état d’extinction,
que [serait] I’Extinction?»

— que pourrait é&tre alors I’Extinction, puisque ce qui
s’appuie [sur un support] ne peut exister sans support?

En vérité, a un inexistant, la permanence ne saurait convenir.

Concluons qu’il n’existe pas d’essences permanentes. 68

Jacques MAY.
NOTES

! Indianisme et Bouddhisme, p. 215.
? Bareau, L absolu en philosophie bouddhique, p. 5 et n. 4.

3 Notamment les Sautrantika et les Madhyamika. Cf. inf., section 3 et
note 51.

* HPS 483.15-27; Indianisme et Bouddhisme, pp. 228-229.
S atraike akasapratisamkhyanirodha-nirvanany asamskrtaniti kalpayanti,
Pr. 176.9 et n. 2; tr. May, p. 140; Album Kern, p. 112.

¢ gkasa-nirvana®, Pradhan 93.13, confirmé par 7ib. Trip. 115 N° 5591
160.1.6, T XXIX 1558 vi 34cS, 1559 v 192b11; K. Lav. ii 283 traduit «I’espace et
les deux ‘destructions’ ou ‘cessations’, nirodhas».

7 Inf. n. 34.
8 Inf. p. 56 et n. 33; p. 58.
2 Inf: 0, 27



60 ETUDES DE LETTRES

10 Cf. May, La philosophie bouddhique idéaliste, p. 281. Le terme yoga
figure dans le titre sanscrit développé du Catuhsataka, cf. inf. n. 25.

Il Inf., section 3, p. 57.

12 Sur ce terme, voir notamment May, n. 204.

13 Inf. n. 66.

14 Inf., section 3, p. 57.

15 Cf. Indianisme et Bouddhisme, p. 215; Hommage Regamey, p. 47.

16 L. de La Vallée Poussin: Le Nirvana d’aprés Aryadeva. ii: Catuhsataka
sur le Nirvana. MCB I, Bruxelles, 1932, pp. 130-135. Le passage traduit corres-
pond a T XXX 1571 ii 192a10-c15.

17 K. Lav. ii 287-287. Les karika suivantes du Kosa traitent du nirvana: cha-
pitre i, kar. 6 et 48; chapitre ii, kar. 55. Rappelons les titres de trois livres qui ont
développé les problémes relatifs au nirvana, dans des perspectives diverses:
1° La Vallée Poussin, Nirvana, 1925; 2° Stcherbatsky, The Conception of Bud-
dhist Nirvana, 1927; 3° Welbon, The Buddhist Nirvana and its Western inter-
preters, 1968 (cf. le compte rendu de J. W. de Jong, Journal of Indian Philo-
sophy, 1, 1972, pp. 396-403).

'8 MMK XVI.5-8; Pr. 290.1-294.4; tr. Schayer, Ausgewdihite Kapitel,
pp. 98-103 («§ 3. Uber die Irrealitit der Gebundenheit und der Erlosung»).

19 Cf. May, p. 16; inf. n. 40.
20 Cf. May, n. 67.
21 Sur cette «réification» et ses inconvénients, v. surtout MMK XXIV.

20-40, Pr. 505.17-515.12; tr. Frauwallner, Die Philosophie des Buddhismus,
pp. 191-194 (karika seulement); May, pp. 240-247, Sprung, pp. 239-246.

2 MMK XV1.4; Pr. 287.15-289.14; tr. Schayer, op. cit., pp. 95-98 («§ 2.
Widerlegung der These von der Realitidt des nirvana).

3 MMK XXV; Pr. 519-541; tr. Stcherbatsky, The Conception of Buddhist
Nirvana, pp. 74-78, 183-212; Sprung, pp. 247-263. Les karika de Nagarjuna sont
aussi traduites dans Frauwallner, Die Philosophie des Buddhismus, pp. 195-199.

# Inf. m. 30.
25 HPS 485.16: Bodhisattva-yogacare CatuhSatake Nityarthapratisedho
nama navamam prakaranam.

26 es Sarvastivadin, partisans de la réalité et de la permanence du
pratisamkhya-nirodha = nirvana. Cf. Abhidharma-kosa, éd. Pradhan, 92.2-3;
K. Lav. ii 278: «Le Sarvastivadin. — Ce dharma, de sa nature, est réel, indicible;
seuls les Aryas le ‘réalisent’ intérieurement chacun pour soi. Il est seulement pos-
sible d’indiquer ses caractéres généraux, en disant qu’il y a une entité réelle
(dravya), distincte des autres, bonne (kusala), éternelle, qui regoit le nom de pra-
tisamkhyanirodha, qu’on nomme aussi disconnexion, visamyoga.» — Sur
’équivalence des termes pratisamkhya-nirodha, visamyoga, nirvana, etc., v.
sup. pp. 47-48.

27 Candrakirti oppose ici le «purement nominal» (min tsam = samjia-
matraka H, nama-matraka Y) et I’ «existant en tant que substance» (rdzas su yod
pa = dravya-sat Y).

Sur la question de I’existence réelle ou nominale des dharma conditionnés
ou inconditionnés, nirvana compris, les écoles anciennes occupent un éventail de



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 61

positions qui va du réalisme intégral des Sarvastivadin au nominalisme intégral
des Ekavyavaharika. V. Bareau, Sectes, p. 284.

Les Sautrantika, notamment, nient I’existence réelle des trois asamskrta:
Bareau, Sectes, p. 157, thése 9; K. Lav. ii 278. Les termes servant a désigner les
irréels sont donc des désignations conventionnelles, et c’est dans cette mesure
que les Sautrantika sont des nominalistes. Cf. inf., n. 51, 57.

Quant aux écoles philosophiques du Grand Véhicule, pour les Madhyamika,
tout est «désignation métaphorique» (upadaya prajRapti, v. Hobogirin V,
p. 462): ils sont, comme les Ekavyavaharika, des nominalistes intégraux. Pour
les Vijiianavadin, les trois asamskrta existent: a. en tant que désignations de cer-
tains développements du vijfiana; b. en tant que désignations de la nature des
dharma (dharmata, cf. sup. n. 9) (S. Lav. 74-75). Leur existence est donc pure-
ment nominale: «les Asamskrtas ne sont pas des entités réelles (dravyasat)» (ib.
p. 78). Cela sans préjudice des spéculations compliquées du Grand Véhicule sur
le nirvana (dont S. Lav. 670-671 résume ’essentiel).

Ici et dans la citation canonique, inf. p. 58 et n. 57; p. 73, Candrakirti
invoque ’existence nominale. Ailleurs, il a des formules plus raciales: les incon-
ditionnés ne sont «rien que ce soit» (tesam akimcittvena, HPS 483.26-27, India-
nisme et Bouddhisme, p. 229); ’Extinction est, finalement, «un inexistant»: yod
pa ma yin pa (dont I’équivalent le plus fréquent est avidyamana, Y), inf. pp. 59,

28 ze’o, inf. p. 71 et n. 12,

2 Cf. la karika 219¢d
des na nam yan safs rgyas rnams ||
rdul phran rtag pa fiid mi gsun |
et son commentaire par Candrakirti: Hommage Regamey, pp. 64, 73.

30 dge slon dag ma skyes pa dan ma byun ba dan ’dus ma byas pa de ni yod
do. On peut restituer: asti bhiksavas tad ajatam abhutam asamskrtam. C’est,
avec les minimes différences de libellé coutumiéres, le début du fameux logion de
Udana viii.3 (cf. sup. p. 50 et n. 24), qui constitue sans doute ’expression la plus
nette de la tendance réaliste et substantialiste dans le bouddhisme ancien. Voir
K. Bhattacharya, L ’@tman-brahman dans le bouddhisme ancien, p. 11 n. 1, 66-
67, 101; K. Lav. ii 279 n.

Ces deux auteurs ne signalent aucun libellé sanscrit conservé: Udanavarga
XXVI.21, mentionné par La Vallée Poussin, est un texte différent, versifié.
Cf. Udanavarga, éd. Bernhard, p. 328.

Libellé pali: Udana viii.3, pp. 80-81; Nettipakarana, p. 62; Itivuttaka, § 43
(= Dukanipato, Vaggo II, Sutta 6), p. 37, avec au dernier mot la variante
paRAfdyetha’ti au lieu de pafRfayatrti.

3N Abhidharma-kosa, chapitre i, karika 48b (= éd. Pradhan 37.3): nitya
dharma asamskrtah. Tibétain, Tib. Trip. 115 N° 5590 117.5.4-5 = N° 5591
139.2.2: ’dus ma byas chos rtag pa’o. K. Lav. i 100 ne signale aucun texte cano-
nique de cette teneur.

32 Yamaguchi, p. 398, n. 2, signale un énoncé analogue dans Pr. 525.1-2:
tatraike bhavato nirvanam abhinivista evam acaksate | iha klesa-karma-janma-
samtana-pravrtti-niyata-rodha-bhuto  jala-pravaha-rodha-bhuta-setu-sthaniyo
nirodhatmakah padarthah | tan nirvanam | ... De Jong, Textcritical Notes, lit
nirodhabhavatmakah au lieu de nirodhatmakah.

Tibétain, sDe dge dBu ma 7 N° 3860 88.2.1-4, Tib Trip. 98 N° 5260 81.4.2-
5: de la mya nan las *das pa dnos por mnon par zen pa kha cig ni ’di skad du|’dir



62 ETUDES DE LETTRES

mya nan las 'das pa ni flon mons pa dan las dan skye ba’i rgyun ’jug pa nes par
’gog par "gyur ba|chu’i rgyun ’gog pa’i chu lon dan ’dra ba’i don dfios po’i bdag
flid can yin te|...ze na [Tib. Trip.: zes na] |

Traductions: Stcherbatsky, The Conception of Buddhist Nirvana, p. 190;
Sprung, p. 251.

A la lumiére de ce passage, on peut restituer des éléments du tibétain ci-apres
p. 71 et n. 7: chu ’gog pa’i chu lon ltar gtan du gegs su gyur pa = jala-rodha-
setu-vad atyanta-rodha-bhiita.

3 V. sup p. 48 et n. 8; inf. n. 55. — Cf. K. Lav. ii 283: «Si le pratisamkhya-
nirodha ou Nirvana est inexistence, comment peut-il étre une des vérités? Com-
ment peut-il étre la troisiéme vérité?» La traduction de La Vallée Poussin s’éloi-
gne ici quelque peu des textes. Pradhan 93.9-10: yady apy asamskrtam abhava-
matram syan nirodha arya-satyani na syat|na hi tat kim cid astiti|. «De plus, si
I’inconditionné était pure inexistence, 1’arrét ne serait pas vérité sainte, car [dans
cette hypothése] I’[inconditionné] n’existe pas [en tant que] quoi que ce soit de
déterminé.» Le tibétain, Tib. Trip. 115 N° 5591 160.13, est conforme a Pra-
dhan: gal te ’"dus ma byas med pa tsam Zig yin na ’gog pa 'phags pa’i bden pa yin
par mi 'gyur te de cun zad kyan med pa’i phyir ro|. Trés proches aussi, les ver-
sions chinoises: T XXIX 1558 vi 34b28-29 (citée par Yamaguchi, p. 398, n. 3),
1559 v 192b5-6.

*CF. sup. B 7«

3 Tout le commentaire de Candrakirti va s’articuler autour du pada c: de
las ci yan mi ’byun (var.: skye) ste. Le de las recouvre probablement un fatas,
ambigu quant au nombre. (Cf. la restitution proposée par La Vallée Poussin,
note suivante in fine.) Deux interprétations seront proposées: 1° «il ne nait rien
de la [délivrance]»: tatas = tasman [moksat]; la délivrance n’est pas cause.
2° «il ne nait rien de I’[asservissement, de I’asservi et des moyens]: fatas =
tebhyo [bandhana-bandhyopayebhyah]; la délivrance n’est pas effet. Cf. n. 58.

Or, pour Candrakirti comme pour la spéculation bouddhique en général,
n’existe réellement («wirklich») que ce qui est doué d’activité (kriya; « Wir-
kung») — activité agie dans la cause, subie dans I’effet. Cf. p. ex. Pr. 181.1, ou
sadbhiita, «réel», et kriva-yukta, «doué d’activité», se glosent mutuellement
(tr. May, pp. 144-145, et notes 414 et 25; Sprung, p. 166).

C’est la une condition nécessaire, mais non suffisante; et ce principe se com-
pose subtilement avec la double vérité. En vérité d’enveloppement, nous avons
des bhava actifs, qui développent ou subissent une activité. Ils pourraient donc
exister réellement. Mais ce n’est pas le cas, parce qu’ils naissent de causes et con-
ditions. Or, la seule existence authentique est I’existence absolue, indépendante
de causes et conditions. Corrélativement, les asamskrta sont, certes, incondition-
nés, mais aussi inactifs: ils ne sont donc pas réels non plus.

Cf. Dharmapala, T XXX 1571 ii 192a22-24; tr. La Vallée Poussin, Le Nir-
vana d’aprés Aryadeva, MCB 1, p. 131 bas: «Que si vous le considérez [le Nir-
vana] comme actif, vous en faites une chose semblable aux «conditionnés»
(samskrta); et, sivous lui refusez I’activité, il est semblable & une corne de liévre.
Les savants n’admettront jamais qu’une chose active soit inconditionnée
(asamskrta), qu’une chose inactive soit réelle.» — Cf. n. 51 inf.

Contemporain plus jeune de Candrakirti (cf. Hobogirin V 483b24, 484a6-9;
Mimaki, La réfutation bouddhique..., tableau chronologique pp. 6-7), Dharma-
Kirti mettra sur I’importance de I’ «efficacité causale» (artha-kriya, artha-kriya-
samarthya) un accent particuliérement énergique, qui marquera toute la spécula-
tion bouddhique ultérieure en Inde et au Tibet.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 63

36 On pourra comparer, pour cette karika 220, la traduction italienne de
Tucci, La versione cinese del Catuhg¢ataka, p. 527, et la traduction francaise de
La Vallée Poussin, op. cit., p. 130, toutes deux faites sur le chinois (T XXX 1570
182¢6-7 = 1571 ii 192a13-14).

. Tucci, op. cit., p. 528, cite une strophe trés proche, du Larikavatara: chapi-
tre 111, strophe 70 = éd. Nanjio 186.2-3:
bandhya-bandhana-nirmukta upayais ca vivarjitah |
firthya moksam vikalpenti na ca mokso hi vidyate Il
Tibétain, Tib. Trip. 29 N° 775 59.1.6-7:

bcins dan bcin bya rnam grol ba ||
thabs rnams rnam par spans pa ste| |
mu stegs thar par rtog mod kyi||
thar par run bar mi ’gyur ro

La Vallée, p. 130 bas, cite cette strophe avec les variantes °nirmuktam et
°vivarjitam. 1l ne précise pas la provenance de ces legons, qui rapportent ces
deux prédicats & moksam, et ne sont guére autorisées par la version tibétaine.

Sur le modéle de cette strophe, La Vallée, p. 131 note, propose pour notre
karika la restitution suivante:

bandhya-bandhana-nirmukta upayais ca vivarjitah |
moksas cet tato ’jananat sa moksa iti nocyate ||.

3 Comparer Pr. 290.7: iha ya ime ragadayah klesa@ baddhanam asvatantri-
karanena bandhanam iti vyapadisyate (cf. Yamaguchi, p. 398, n. 4). Tibétain,
sDe dge dBu ma 7 N° 3860 49.2.3, Tib. Trip. 98 N° 5260 46.5.5: ’di na ’dod
chags la sogs pa flon mons pa gan dag bcin bar bya ba rnams ran dban med par
byed pas ’chin ba’o (D pa’o) Zes bya bar bsfiad cin. Tr. Schayer, Ausgewdhlte
Kapitel, p. 98: «Als ‘bandhana’ (= Bindung) bezeichnet man die klesas, wie
Leidenschaft usw., und zwar mit Riicksicht darauf, dass durch sie die gebunde-
nen [Wesen] ihrer Autonomie beraubt werden (= asvatantri-karane).» Lire
°karanena au lieu de °karane, avec de Jong, Textcritical Notes.

38 . . . .

flon mons pa’i gzan gyi dban = klesa-paratantra. Cf. Pr. 73.6 prameya-
paratantra = sDe dge dBu ma 7 N° 3860 13.1.3, Tib. Trip. 98 N° 5260 13.3.3-4
gzal bya’i gzan gyi dban. Tr. Stcherbatsky, The Conception of Buddhist Nir-
vana, p. 161, n. 2: «dependent upon the objects of cognition»; Sprung, p. 62:
«depends on the number of the kinds of objects of knowledge».

3 Ces équivalences montrent d’une maniére particuliérement évidente que
les vérités saintes ne sont pas des cadres abstraits, mais contiennent toute la
variété du devenir.

40 Pour le tibétain ’chin ba, bcin bar bya ba et *chin ba’i bya ba, Yamaguchi,
p- 398, n. 6, propose de restituer bandhana, bandhya et bandha-kriya. Cf. Y; de
Jong, Textcritical Notes ad 291.13. La Prasannapada confirme les deux premié-
res restitutions, mais non la troisiéme, parce que les Mula-madhyamaka-karika,
qu’elle commente, réfutent I’existence de I’«asservissement» non par le schéme
de I’«analyse de I’activité», mais par un autre schéme ternaire, celui de I’analyse
temporelle (cf. sup. n. 19).

Voir MMK XVI.7, Pr. 291.8-292.5; tr. Schayer, Ausgewdhite Kapitel,
pp. 100-101. Sur le schéme de I’analyse temporelle, cf. May, p. 16, et p. 51, n. 7,
I. Le chapitre 11 des MMK et de la Pr. fournit le paradigme détaillé d’une réfuta-
tion par analyse temporelle.

D’aprés le schéme de I’analyse de I’activité, appliqué ici, toute activité se
décompose en trois termes, avec deux possibilités pour le premier: 1° un agent



64 ETUDES DE LETTRES

personnel ou, comme dans le présent passage, un processus actif; 2° un objet;
3° Pactivité (kriya) proprement dite. Cf. MMK et Pr., chapitre VIII; May,
n. 414, 864. Le Madhyamika s’efforce de démontrer que ces termes «ne peuvent
exister au sens absolu, ni ensemble, ni séparément: donc ils n’existent point»
(Masson-Oursel, Esquisse, p. 134).

Voir ci-aprés, n. 43.

41 Yamaguchi, p. 398, n. 7, restitue: nivartaniya, nivartaka, nivrtti. Cf. note
précédente.

42 samklesa, «’ensemble des passions», avec la nuance totalisante du pré-
verbe sam®. Cf. S. Lévi, Matériaux, p. 71, n. 1. Samklesa est traduit plus sou-
vent par «souillure». Il est opposé réguliérement a la «purification» (visuddhi
dans la tradition pali, vyavadana dans la tradition sanscrite), surtout dans les
écoles anciennes et dans le Vijifanavada. — K. Lav. index s. v. samklesa; May,
n. 226; May, La philosophie bouddhique idéaliste, pp. 269-270, 311.

4 L’activité (kriya), par exemple faire cesser 1’obscurité, requiert, pour
s’exercer, pour «exister», un agent ou un instrument (la lampe) et un objet
(I’obscurité). Mais, dans la perspective bouddhique, ’activité est premiére, et
c’est elle qui est cause de I’apparition des instances qui lui permettent de fonc-
tionner; et cela méme dans ’ordre matériel. Se rappeler la karika iv.1a de
I’Abhidharma-kosa: «la variété du monde nait de ’acte». Les spécifications
d’instrument, d’agent, d’objet, sont déja des fruits de I’acte.

4“4 dpags pa est a prendre ici au sens de rjes su dpags pa = anumita. Cf.
Obermiller, Indices verborum, 11, ss. vv. rjes su dpog pa, dpog pa.

4 L’ensemble des passions est ici la vérité de la douleur plus la vérité de
I’origine. Il est donc: asservissement, asservi, activité d’asservissement. «Ce qui
s’y oppose» est la vérité du chemin. Celle-ci fait cesser la souillure; elle a donc un
objet a faire cesser, et il y a activité de faire cesser. Les premiére, deuxiéme et
quatrieme vérités obéissent donc bien aux lois de I’activité et de la causalité, et
par suite elles existent. Il est difficile d’en dire autant de la troisiéme vérité,
comme le montrera la suite du texte.

4 La délivrance (thar pa = moksa) n’a d’effet que suppressif: elle supprime
I’objet a libérer et met un terme au processus de libération. Elle n’a donc pas
d’effet positif, définissable. Ce qui est sans effet est dépourvu d’activité, donc
inexistant. Donc, la délivrance n’existe pas.

47 Pour yan lag gi no bor fle bar ma son pa’i phyir, je propose la restitution
angabhava-anupagamat (ou: °gamanat). Y donne upagama = Pe bar ’gro ba,
qui est proche de e bar son pa ou fe bar son ba. Lokesh Chandra 867b confirme
I’équivalence 7e bar son ba = upa-GAM-.

En Pr. 65.5, on trouve angibhavopagamat (de Jong, Textcritical Notes:
angabhavopagamanat). Le tibétain, sDe dge dBu ma 7 N° 3860 11.3.6, Tib.
Trip. 98 N° 5260 12.1.8, ne concorde pas exactement, mais on a bien, pour
angibhava ou angabhava, I’équivalent yan lag gi no bo (cf. Y; de Jong, loc. cit.).
Stcherbatsky, The Conception of Buddhist Nirvana, p. 148, traduit angibhava
par «... becomes a component part...» Sprung, p. 57: «... are taken as compo-
nent members...» Le contexte est un probléme d’«activité», comme dans notre
passage.

J’interprete comme suit cette deuxiéme raison logique de I’'inexistence de la
délivrance: Bandha-kriya, ’activité d’asservissement, et nmivreti, la cessation,
étaient «facteurs d’une activité commune», en ce sens que le samklesa est a la
fois, d’une part I’asservissement et 1’asservi, d’autre part I’objet a faire cesser.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 65

La délivrance, elle, intervient aprés que la vérité du chemin a fait entiérement
cesser les passions. Au surplus, elle existe, par hypothése (220ab), «indépendam-
ment de 1’asservissement»; elle ne peut étre en rapport de causalité avec lui, sous
quelque espéce que ce soit. En outre, nous dit la premiére raison logique, la déli-
vrance ne produit aucun effet: «il ne se produit rien & partir d’elle». Iln’y a donc
pour elle aucune possibilité de kriya. Donc, la délivrance n’existe décidément
pas.

48 Yamaguchi, p. 390.11, et n. 10 et 11 p. 399, restitue ici upanaya (et non
upagama, comme imprimé par inadvertance au bas de 390.11), et interpréte le
passage en termes de logique formelle. Il est vrai que e bar sbyor ba correspond
habituellement & upanaya, le «cas d’application», quatriéme membre du raison-
nement en forme, qui correspond a notre mineure. Mais je comprends mal ici
I’intervention de la logique formelle.

49 De deux choses I'une: ou le délivré se confond avec la délivrance, ou il
s’en distingue. Dans le premier cas, le délivré n’existe pas, puisque la délivrance
qui lui est supposée identique, étant dépourvue d’«activité», n’existe déja pas,
comme Candrakirti vient de I’établir. Dans le second cas, il n’existe pas non
plus. En effet, pour qu’il existe, il faudrait qu’il fit doué d’activité; et pour qu’il
le soit, il faudrait tout d’abord qu’il fiit effet de la délivrance. Or, ce n’est pas le
cas, puisqu’il est supposé distinct d’elle, sans connexion avec elle, et en particu-
lier sans lien causal. ‘

Candrakirti reprendra le probléme du délivré dans son commentaire des
karika 222 et suivantes, ou il développera une critique du Purusa du Samkhya, et
insistera sur l’inexistence d’un «Soi-méme délivré» (bdag grol ba =
muktatman). Voir Yamaguchi, pp. 393 et suiv.; et la suite du présent article,
Aryadeva et Candrakirti sur la permanence (V), en préparation (sup. p. 45).

50 Citation de 220d.

51 Cette section parait exprimer la position de Candrakirti concernant la
délivrance (et ses équivalents, sup. pp. 47-48). Elle est proche de celle des Sautran-
tika, irréalistes et nominalistes (sup. n. 27): les asamskrta, et parmi eux le prati-
samkhyanirodha, ne constituent pas des dharma, et n’ont d’existence que pure-
ment nominale. Cf. Madhyamakavatara, tr. Tauscher, n. 484. Mais Candrakirti
ajoute deux indications antinomiques, qui restituent la perspective du Grand
Véhicule: 1° Le statut de la délivrance est un statut contradictoire, paradoxal,
intenable: celui d’une entité qui serait a la fois douée d’activité, et soustraite a la
loi de causalité (cf. sup. n. 35). 2° Ce statut peut se réaliser sur un plan ou cesse
la dichotomie entre identité et altérité, autrement dit sur le plan de la vérité abso-
lue, tout a fait en dehors de nos prises.

La dichotomie identité-altérité se rencontre principalement dans deux con-
textes; elle ceuvre dans les deux cas en mode négatif. 1° Elle constitue les deux
premiers termes de la «discussion quintuple», qui, partant des cinq relations
concevables entre la substance personnelle (atman) et les agrégats (skandha)
d’éléments psycho-physiologiques qui composent la personne empirique,
démontre qu’elles sont toutes impossibles et conclut a I’inexistence de I’atman
(cf. May, p. 16; inf. n. 67 in fine). 2° Elle régit la loi de causalité: faute de pou-
voir la surmonter (MMK 1.la na svato napi parato «ni de soi-méme ni d’autre
chose»), les choses causées se résolvent en vacuité. Cf. Hobogirin, V, p. 476.

52 de yan de fiid dan gzan fiid du brtag pa dan bral ba na don gzan du ma
gyur pa yin na. On peut hasarder la restitution: sapi (mukti-kriya) tattvanyatva-
vikalpa-rahita, arthantarabhuta. Cf. n. 67 in fine.



66 ETUDES DE LETTRES

53 Les Sarvastivadin, cf. n. 26.

4 Candrakirti rappelle ici, en P’abrégeant quelque peu, la définition de
I’Extinction donnée par les Sarvastivadin: «obstacle définitif & la production des
passions et des naissances futures» (sup. p. 56 et n. 32).

35 Réponse a I’objection formulée juste avant la karika 220..Cf. n. 33. —
Objection: Le terme nirodha-satya désigne une vérité (satya); il renvoie donc a
une réalité, et ne se limite pas & une «description without any constituent». —
Réponse: la teneur de cette expression est purement négatrice et suppressive; elle
ne renvoie a aucune réalité, et ne constitue rien qui ressemble a une assertion.
Cf. Hobogirin V 477. — L’expression «a description without any constituent»
est de R. C. Pandeya, The Madhyamika Philosophy: a new approach, dans Phi-
losophy East and West, 14, Honolulu, 1964, p. 7, n. 10; réimprimé dans: R. C.
Pandeya, Indian Studies in Philosophy, Delhi, 1977, p. 66, n. 1; cité dans Hobo-
girin V 462b.

% dnos po med par gyur pa la grans kyis yons su bgran ba yod pa ma yin pa
yan ma yin te. On pourrait restituer: na ca na vidyate ’bhava-bhiutanam
samkhyaya parisamkhya (litt. «dénombrement par le nombre»). Parisamkhya-
f. (aussi parisamkhyana- nt.), terme usité en Mimamsa, en grammaire, désigne
des énumérations plus ou moins exhaustives: MW «(in phil.) exhaustive enume-
ration (implying exclusion of any other)»; Renou, Terminologie: «‘énumération
compréhensive’... mais de caractére plus illustratif, moins complet que le pariga-
nana»; Nyayakosa s. v.

7 Aprés les arguments de rigueur logique (yukti), un argument d’autorité
(@agama). Le Bienheureux lui-méme a énuméré cinq cas privilégiés — voire
«exhaustifs» au sens rigoureux du verbe pari-sam-KHYA- — de «désignations
métaphoriques sans plus»: parmi elles, I’Extinction, et méme les trois incondi-
tionnés: akasa, nirvana = les deux nirodha.

Ce sutra est cité Pr. 389.5-6 (non représenté dans la version tibétaine, cf. Pr.
388, n. 5; de Jong, Cing chapitres, p. 115): paficemani bhiksavah samjiama-
tram pratijaamatram vyavaharamatram samvrtimatram yad utatito *dhvanagato
’dhvakasam nirvanam pudgalas ceti. Tr. de Jong, op. cit., pp. 42-43: «Ily a, d
moines, cing choses qui ne sont que des noms, des désignations, des expressions
de la vie quotidienne, et qui ne relévent que du plan mondain, a savoir, le passé,
’avenir, I'espace, I’individu et le Nirvana.» — Cf. BEFEO 69, 1981, p. 83,
n. 23.

La Vallée Poussin, K. Lav. iv, p. 5, n. 2, cite un libellé du méme sitra qui
remplace nirv@inam par sahetuko vinasah, «la destruction pourvue de cause».
D’aprés cette note, il s’agit d’un «Sutra des Sautrantika». On y reconnait en
effet quelques théses importantes de cette école: irréalité du passé, de I’avenir,
des inconditionnés; théorie de la destruction sans cause. A noter toutefois que le
sitra parle d’existence nominale plutdt que d’irréalité. Quant a la théorie de
Pirréalité ou de I’existence nominale du pudgala, elle n’est pas particuliére aux
Sautrantika.

Cf. Bhattacharya, p. 60, n. 1; K. Lav. ii 278 et suiv., v 49-66; Bareau, Sec-
tes, pp. 156-157, theses 3, 9, 10; Mimaki, La réfutation bouddhique..., pp. 73-74
et les notes, en particulier la note 284. — Yamaguchi, p. 399 n. 17 ad p. 391,
signale que ce sittra est cité dans le commentaire du Catuhsataka par Dharma-
pala, T XXX 1571 i 191c28-29. Le Kokuyaku Issaikyo, Chuganbu I11 215.11-12,
ne donne pas d’indication sur sa provenance. — La Vallée Poussin, Nirvana,
pp. 138-139: «Ce Suitra condamne nettement les Sarvastivadins, partisans de



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 67

I’existence du passé et du futur, et les Pudgalavadins; trop nettement sans doute
pour &tre authentique.» — Rappelons aussi la lacune de la version tibétaine de la
Prasannapadd.

58 Apparemment, il ne s’agit pas d’une variante d’école, mais d’une simple
variante grammaticale, cf. n. 35. Dans les deux cas, la conséquence est l1a méme:
selon la premiére variante, la délivrance n’existe pas parce qu’elle n’est pas
cause; selon la deuxiéme, parce qu’elle n’est pas effet.

Toutefois, le commentaire de la deuxiéme variante insiste davantage sur
I’irréalité de la délivrance, et sur le fait que, dans sa vraie nature, elle est «comme
I'inexprimable»: elle se trouve entiérement au-dela des prises du langage. V.
note suivante.

39 C’est-a-dire: comme la réalité absolue dans ce qu’elle a de plus transcen-
dant, de plus inaccessible. Cf. la note précédente, et Yamaguchi, p. 400, n. 18,
qui glose ce drstanta par I’expression gommao ryozetsu no kiishogitai, «la vérité
absolue de la vacuité, qui est oubli de la parole et dépassement de la pensée». La
formule gommo ryozetsu (ch. yanwang liijue), «oubli de la parole et dépasse-
ment de la pensée», se trouve par exemple dans le Sanlun xuanyi / Sanron gengi
de Jizang / Kichizo, T XLV 1852 1b5-6, 3¢6. Cf. NAKAMURA Hajime, Bukkyogo
daijiten, pp. 430a s. v.; et la traduction du Sanlun xuanyi par M. Henry Isler, en
préparation.

6 Variante (inf. p. 73, n. 52): «elle ne peut &tre appelée la délivrance de
qui que ce soit». — Allusion au théme de I’inexistence de I’étre délivré, qui sera
développé dans la fin du chapitre (cf. sup. n. 49).

61 Ce passage canonique est cité dans I’Abhidharma-kosa.

Texte sanscrit, éd. Pradhan 93.23-94.2: yat svalpasya duhkhasy&.fesaprahc?-
nam pratinihsargo vyantibhavah ksayo virdgo nirodho vyupasamo stamgamah
anyasya ca duhkhasyapratisandhir anutpado pradurbhavah | etat kantam etat
pranitam yad uta sarvopadhipratinihsargas trsnaksayo virago nirodho nirvanam
iti | L’édition Dwarikadas Shastri, 1.326.6- 9, donne un texte exactement con-
forme a celui de Pradhan.

Version tibétaine: La Vallée Poussin, qui ne disposait pas de I’original sans-
crit, reproduit en note, K. Lav. ii 284 n. 4, la version tibétaine du Kosa. Le texte
de cette version se trouve dans 7ib. Trip. 115 N° 5591 160.2.5-7. Il présente quel-
ques variantes par rapport au notre, ci-aprés: voir ’appareil critique, inf.
p. 73 et n. 56.

Il convient d’apporter quelques retouches au texte sanscrit de Pradhan.
1° Lire vyantibhavah: vyantibhava n’est attesté ni dans MW ni dans BHSD.
2° Au lieu de... anutpado ’pradurbhavah | etat kantam..., la restitution du tibé-
tain donne: ... anupddanam etac chantam... Kantam n est guere plus qu’une
faute d’impression: Santam (chantam par samdhi) est confirmé par toutes les
autres sources citées ci-aprés. 3° Au lieu de upadhi, lire upadhi avec le pali et le
Mahavastu (ci-aprés; sur upadhi, voir note 62).

La Vallée Poussin, K. Lav. ii 284 (= T XXIX 1558 vi 20-23, 1559 v 192b25-
28), renvoie a «Samyukta 13,5», dont le report a I’édition de Taisho est: T I1 99
xiii 88a9-12. Pour ce siitra du Samyuktagama, Akanuma, Comparative Catalo-
gue, p. 45 n° 3, renvoie au Kosa, mais ne signale pas de paralléle pali.

On a toutefois des libellés pali et sanscrits de la séquence finale, sarvopadhi-
pratinihsargas trsnaksayo virago nirodho nirvanam, dans des contextes ou appa-
raissent également d’autres termes figurant dans notre citation (notamment
santa): Samyutta 1 136.15-16, V 226.6-7; fragment canonique édité par Chan-



68 ETUDES DE LETTRES

drabhal Tripathi, Finfundzwanzig Sutras des Nidanasamyukta, pp. 139-140;
Lalitavistara, éd. Vaidya, 286.4,7 (var. °nihsarga au lieu de pratlmhsarga),
289.13-14; paralléle plus prolonge dans Mahavastu, 11 285.19-21: etam Santam
etam pranilam etam yathavad etam aviparitam yam idam sarvopadhtpratmzh-
sargo sarvasamskarasamatha dharmopacchedo trsnaksayo virago nirodho nirva-
nam.

Voir encore K. Lav. ii 285 n. et Add.; Bhattacharya, p. 61.

2 Sur upadhi et les termes voisins, voir K. Bhattacharya, Upadhi-, upadi- et
upadana dans le canon bouddhique pali, in Mélanges Renou, pp. 81-95. Le sans-
crit bouddhique est ici proche du pali, et dans les deux langues la définition don-
née par M. Bhattacharya, p. 87, peut s’appliquer: «Le mot upadhi désigne donc
I’individualité empirique dans le sens le plus complet. Nirupadhi est celui qui
s’est libéré de son individualité.» — Sur upadhi, voir aussi Schmithausen, Der
Nirvana-Abschnitt, p. 79.

L’individualité, composite, est constituée par les cinq agrégats (skandha).
Upadhi, «substrat», désigne collectivement les cinq skandha. Voir la définition
de Candrakirti, Pr. 519.9-10: upadhi-Sabdenatma-prajfapti-nimittah pafico-
padana-skandha ucyante. Tibétain, sDe dge dBu ma 7 N° 3860 87.2.2-3,
Tib. Trip. 98 N° 5260 80.4.8-80.5.1: bdag tu gdags pa’i rgyu fie bar len pa’i phun
po Ina la phun po’i sgras brjod do. «Le terme upadhi désigne les cinq agrégats
d’appropriation [en tant que] cause de la désignation de «Soi-méme». En fait,
les termes upadhi et skandha sont si proches que les traductions tibétaines les
rendent habituellement tous deux par phun po, ce qui ne va pas sans inconveé-
nient.

La traduction «substrat» est étymologique: «ce qui est placé (dhi- m.) sous
[le moi illusoire]». Pour le préverbe upa, la nuance de «sous» est attestée a coté
de la nuance habituelle de «auprés», cf. MW s. v. upa; Renou, Grammaire,
pp. 142, 171. Les skandha sont le substrat sur lequel s’édifie la notion de moi.
Dans le Grand Véhicule, ce «substrat» n’est pas moins illusoire que ce qui se
batit sur lui.

Quant a upadhi, c’est avant tout un terme de philosophie Vedanta. La pré-
sence du préverbe @, marquant la direction vers, et spécialement le retour au
sujet, fait prédominer la nuance «auprés de». «Littéralement, le mot veut dire
‘apposition’» (K. Bhattacharya, op, cit., p. 87). Il désigne les «conditions limi-
tantes» (Lacombe), les «contaminations de relativité», les «adjonctions déter-
minantes» (Masson-Oursel) qui sont surimposées [adhydsa, adhyaropa(na),
samaropa(na)] a I’ Absolu par la force de I’ignorance. V. K. Bhattacharya, op.
cit., pp. 87-88; O. Lacombe, L’Absolu selon le Védanta, index s. v.; Masson-
Oursel, Esquisse, pp. 132, 245. La notion d’upadhi a été étudiée par P. Horsch,
dans une thése inédite mentionnée par K. Bhattacharya, op. cit., p. 88, n. 3: La
notion d’upadhi dans la philosophie de Sarkara, thése d’Université soutenue a
Paris en 1951.

63 Parmi toutes les épithétes données dans la citation qui précéde, celle qui
implique le plus clairement I’inexistence des agrégats dans I’Extinction est sarvo-
padhipratinihsarga. On peut aussi se référer a duhkhasya apratisamdhi: le terme
pratisamdhi désigne techniquement la «recomposition» des agrégats (a la nais-
sance), cf. p. ex. Pr. 551.15; et duhkha, la douleur, est un synonyme de
upadana-skandhah, les agrégats d’appropriation, les agrégats en tant que rap-
portés au moi illusoire: cf. p. ex. Pr. 475.11-13: iha hi... paRcopadina-
skandha... duhkham ity ucyante.

L’mexxstence des agrégats implique I’inexistence de la personne (gan zag =



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 69

pudgala) ou du Soi-méme (atman). (Sur le degré de synonymie de ces deux ter-
mes, v. May, n. 502.) On sait en effet que la notion de personne est construite
sur la base des agrégats. Cf. p. ex. Pr. 519.9-10, cité dans la note précédente;
aussi Pr. 346.1, Madhyamakavatara 270.12-13, 271.12-15; Abhidharma-kosa,
éd. Pradhan 461.4 = K. Lav. ix 231.

% dmigs pa = alambana. D’une maniére générale, tout ce qui existe et qui
est doué d’activité (cf. sup. n. 35), est objet de perception.

65 Le rapport entre la transmigration et I’Extinction est ambigu. D’une part,
Nagarjuna nous dit qu’«il n’y a pas la moindre différence entre le samsara et le
nirvana, entre le nirvana et le samsara»: MMK XXV .19 na samsarasya nirvanat
kim cid asti visesanam | na nirvanasya samsarat kim cid asti visesanam||. D’autre
part, il est question ici d’un nirvana qui «transcende» (‘da’ ba, ati-KRAM-) le
samsara.

Le nirvana est exactement ce que n’est pas le samsara, et ce rapport signifie a
la fois continuité et rupture. J’ai essayé, sans trop de succeés, de ’appeler un rap-
port d’«identité négative» (May, La philosophie bouddhique de la vacuité,
pp. 126-127, réimpr. p. 12), tel qu’exprimé par exemple par les copules négatives
tibétaine min, ou chinoise fei. A défaut de concept, difficile a construire sur une
contradiction, une image adéquate pourrait étre celle du sceau et de son
empreinte (mudra-pratimudra): la ligne du sceau et celle de ’empreinte coinci-
dent exactement, mais partout ou le sceau est en relief, I’empreinte est en creux,
et inversement.

66 Cf. la définition ambigué du vinasa, «destruction», par Candrakirti, Pr.
174.9-10: vinaso hi svarpapeksayd@ bhavo, ripadi-dharma-nivrtti-svabhavatvat
tu na bha@vah||. Nous I’avons traduite dans ’introduction du présent article, sup.
p. 49, cf. n. 13.

67 Le commentaire de Candrakirti sur la k@rika 221 péche par excés de conci-
sion et de schématisme. Celui de Dharmapala est plus clair. Voir surtout T XXX
1571 ii 192b9-22, tr. La Vallée Poussin, Le Nirvana d’aprés Aryadeva, MCB I,
pp. 132-133 (jusqu’a «il ne sort pas du samsara»).

Candrakirti procéde en deux temps:

1° Comme Dharmapala, il montre que si I’Extinction est un bhava, elle doit
avoir un asraya, support ou point d’appui, mais qu’en fait elle ne peut en avoir
un,

En effet, tout bhava est une opération, une «activité» (kriya) qui requiert,
pour s’effectuer, un sujet, substrat ou support (@sraya). Un exemple est fourni
par les passions (klesa), Pr. 454.1-2 (cf. de Jong, Textcritical Notes): ihami raga-
dayah kudya-citra-vat phala-pakvatadi-vac cotpattav asrayam apeksante | tatas
ca kasya cid ete bhavanti, na vina kam cid asrayam |. «L’attirance et les autres
[passions] dépendent d’un substrat pour leur production, comme la fresque
[dépend] du mur et la maturité du fruit. Par suite, elles appartiennent a un sujet;
elles n’existent pas sans un sujet qui soit leur substrat.» Cf. May, p. 182;
Sprung, p. 209. Pr. 291.13: nirGsrayasya Yagadikasyasiddhatvat; tr. Schayer,
Ausgewdhlte Kapitel, p. 100: «... weil die Leidenschaft und andere Affekte
ohne ein Substrat nicht realisierbar sind». ,

De méme, le nirvana, s’il est un bhava, ne peut exister sans prendre appui
sur un nirvrta (mya nan las das par gyur pa), un «[étre] en état d’extinctiony».

2° Allant plus loin que Dharmapala, Candrakirti cherche a envelopper,
d’une maniére assez spécieuse, sa premiére démonstration dans une antinomie:
E; nirvana ne peut déja pas étre @srita, il ne peut pas davantage étre lui-méme
asraya.



70 ETUDES DE LETTRES

a. Le nirvana ne peut étre @sraya. 1l est de toute maniére établi (221ab) qu’il
n’y a pas de «nirvané»: pas d’étre qui «s’appuie» sur le nirvana, ou qui se pro-
duise a partir de la délivrance (220c, premiére interprétation). Sans asrita, pas
d’asraya.

b. Le nirv@na ne peut étre asrita. S’il I'était, le «nirvané» serait alors non
plus a@srita comme dans le cas 2° @, mais asraya. N’existant pas, il ne peut étre
asraya. Donc, le nirvana ne peut étre asrita. Ce cas se ramene au cas 1°: «la faute
est la méme».

Au lieu de @Sraya et asrita, Bhattacharya, p. 62, lignes 5, 8 et 16, restitue
rten par adhara, «contenant»; brten par gyur pa ou brten pa par @dheya, «con-
tenant». Ni le chinois de Dharmapala, ni le tibétain de la Prasannapada (Y) ne
s’opposent formellement & ces restitutions. — Si I’on rapproche adhara et
adheya de ’identité (tattva) et de I’altérité (anyatva) entrevues plus haut (n. 51),
on a les quatre premiers termes de la discussion quintuple (May, p. 16). Faut-il
en conclure que ce dernier schéme sous-tend toute la critique du nirvana par
Candrakirti?

68 Ayant réfuté les substances du Vaisesika, les atomes, le temps, les incon-
ditionnés, Candrakirti estime achevée sa tache de «réfutation des choses perma-
nentes». :

Le chapitre IX ne se termine pourtant pas ici: la fin sera consacrée a la réfu-
tation du Purusa du Samkhya. Sous réserve des pudgalavadin, les docteurs
bouddhistes de toute école combattent toujours avec insistance tout ce qui res-
semble & une personne substantielle; ils y reviennent & maintes reprises (cf. May,
p. 13). Et la critique du Purusa ménage une transition vers le sujet du chapitre X:
I’atman.

VERSION TIBETAINE

SIGLES ET ABREVIATIONS

L’original sanscrit des karika 220 et 221 et de leur commentaire par Candra-
kiarti est perdu, comme celui des passages précédents. Nous publions donc la ver-
sion tibétaine, dans les mémes conditions que celles de I'In memoriam Paul
Demiéville et de I’ Hommage Regamey.

Les références complétes des sigles et abréviations utilisés dans ’appareil cri-
tique sont souvent compliquées. On s’est borné ci-dessous a des indications résu-
mées; pour le détail, il conviendra de se reporter a I’In memoriam Paul Demié-
ville, BEFEO, t. LXIX. Paris, 1981, pp. 90-91. [A la p. 91, 1. 15, lire 98 au lieu
de 87.]

D sDe dge Tibetan Tripitaka, bsTan ’gyur, dBu ma, 8 (Ya), ToOkyO,
1978, folios 154b6-156b4 = sDe dge dBu ma (sup. p. 54) 8 N° 3865
77.4.6-78.4.4.

C Cone Tanjur, Ya, Stony Brook, 1974, folios 151b5-153b2.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 71

P The Tibetan Tripitaka, Peking Edition, mDo ’grel, Ya, folios
173b4-175bS = Tib. Trip. 98 N° 5266 239.4.4-240.3.5.

Bhatt. voir ci-dessus, p. 51; In memoriam Paul Demiéville, p. 91.

D-kar. sDe dge Tibetan Tripitaka, bsTan hgyur, dBu ma, 2 (Tsha),
Tokyo, 1977, folio 11al-2 = sDe dge dBu ma 2 N° 3846 6.1.1-2.

C-kar. Cone Tanjur, Tsha, Stony Brook, 1974, folio 11al-2.

P-kar. The Tibetan Tripitaka, Peking Edition, mDo ’grel, Tsha, folios
11b8-12al = Tib. Trip. 95 N° 5246 136.5.8-137.1.1.

Vaidya = Vaidya, P. L. Etfudes sur Aryadeva et son Catuh$ataka, chapitres
viii-xvi. Paris, P. Geuthner, 1923.

cit. ~inf. p. 74, n. 13.

K-tib. inf. p. 75, n. 56.

K-Lav. inf. p. 75, n. 56.

om., omm. omet, omettent.

Rappelons que dans les notes critiques, I’absence de référence indique le
consensus de toutes les sources non mentionnées expressément.

TEXTE

[§ 8,1; D 154b6, C 151b5, P 173b4] !'yan ran gi sde pa ’dus ma
byas min tsam fiid du mi rtogs §in mya nan las ’das pa rdzas su
yod pa rtag pa fiid du rtog? par ’gyur ba! [Bhatt. p. 56] kha cig
dag sans rgyas rnams rdul phra rab dag rtag pa fiid du mi gsun ba
’di ni bden mod kyi | gan zig rtag pa fiid du gsuns pa de ni rtag par
gyur cin yod pa yin te |

ji skad du bcom ldan ’das kyis «dge slon dag ma skyes pa dan
ma byun ba dan [D 155a) ’dus ma byas pa de ni yod do3» zes
g51|1|ris la| «chos *dus ma byas pa rnams ni rtag go*» zes kyan gsuns
SO

Sde’i phyir mya nan las ’das pa rtag cin lam gyi bden pas ’thob
par bya ba rtag cin ’byun bar ’gyur ba’i ion mons pa dan skye
ba giiis skye ba la ‘chu ’gog pa’i chu lon Itar gtan® du gegs su gyur
pa’ zig yod do|| gal te de rtag par ma gyur [C 152a] na ni de’i tshe
fion mons pa dan skye ba dag skye ba la gegs byed pa’i don med
pa’i phyir de dag skye bar ’gyur ba zig na| [P 174a] de ltar yan ma
ym’ FO || de’i phyir mya nan las *das?® pa zes bya ba rtag pa de yod
do

gal te de yod par ma gyur na ni sdug bsnal dan kun ’byun gi
bden pa’i mjug! thogs su phags pa’i bden pa gsum pa Zzes bya
bar ston par yan mi ’gyur ba zig na[!! fie bar bstan pa yan yin te|
de’i phyir de yod do ze’0!?|]



72 ETUDES DE LETTRES

[§ 8,2] ’di la bsad par bya ste | [D-kar. 11al, C-kar. 1lal, P-
kar. 11b8, Vaidya p. 81]13
220. ’chin!4 dan bcin!s dan thabs las gZzan ||
thar pa'é gal te yod na ni ||
de las!7 18¢ci yan!8 mi *byun!® ste|| [P-kar. 12a]
des na de thar zes mi brjod ||

[Bhatt. p. 58] de la ’chin ba ni kun ’byun gi bden pa’o ||
’chin bar bya ba la ran dban med par byed pas ’chin bar ’gyur ba
fiid kyi phyir ro|| bcin ba ni sdug bsnal gyi bden pa ste|ion mons
pa’i gzan gyi dban yin pa’i phyir ro||de Idog pa’i thabs ni lam gyi
bden pa ste | des? fion mons pa ldog par byed pa’i phyir ro ||
’chin2! ba dan bcin bar bya ba med par ni ’chin ba’i bya ba mi srid
pas ’chin ba dan bcin bar bya ba dag gi yod pa fid ni de yod pa’i
rgyu can yin no||de bzin du bzlog par bya ba dan zlog par byed pa
med par ni zlog pa?? yod par mi ’gyur zin de yod pa las bzlog par
bya ba dan | zlog par byed pa ghis yod pa fiid do || de la bzlog par
bya ba ni kun nas fion mons pa yin la|zlog par byed pa ni lam ste|
mun pa la sgron ma23 bzin no||

ji Itar bden pa gsum po ’di kun nas fion mons pa dan de las
log?* pa las?’ dpags pa’i yod [D 155b] pa iid yin pa de Itar fion
moris pa zad pa’i mtshan fiid can gyi thar pa ni ma yin te[* gan gi
phyir de las cun zad kyan ’byun ba med do||’chin ba dan thar pa
gfiis char la yan yan lag gi no bor fie bar 2ma son pa’i?’ phyir ro ||
gal te ’di ’ga’ zig tu fie bar sbyor ba iid du ’gyur na ni de’i
[P 174b] tshe ’di *bras bu des dpags?® pa’i yod pa fiid du ’gyur na|
’di ni de Itar yah?® ma yin te|de’i phyir ’di la yod pa fiid [C 152b]
med do ||

ci ste thar pa ni grol ba’o sfiam na | de ltar na yan ’di grol bar
gyur pa las don gzan ma yin te|de ltar ma yin na de de dan ’brel3°
pa3! med pa ¥fiid dan | ci3? yan mi byed pa fiid du "gyur ro ||

de’i phyir ’di thar par? brjod par mi rigs te |

«des na de thar3 zes mi brjod |>»

[§ 8,3] 3¢grol ba’i bya ba ni gan zig ’chin ba bcad pas bcin bar
bya ba las grol ba fid ’dren37? pa dfios po grol bzin pa bya ba dan
Idan pa fid yin la|de yan de fid dan gzan fiid du brtag pa dan bral
ba na don gzan du ma gyur pa yin na|thar pa ni don gzan du gyur
pa Zzig yin pa "di yod pa fiid du mi rigs so | 36

de’i phyir fion morns pa dan skye ba mi *byun ba de byas so3
zes bya bar brtag par mi rigs so || dhos po rgyu dan rkyen gyi
tshogs pa las ’byun ba rnams ni de? med pa’i phyir sa bon4
“'tshig pa*! las myu gu la sogs pa Itar nam yan skye bar mi ’gyur
te 1de’i phyir de’i don du don gzan brtag pa ches® mi legs so ||



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 73

bden pa gsum pa’i sgra brjod par bya ba fiid kyan mi ’gal te |
fion mons pa dan skye ba giiis slar mi ’byun ba tsam Zzig bden
[Bl'1|att. p. 59] pa gsum pa’i sgra’i*? brjod par bya ba yin pa’i phyir
ro

dnos po med par gyur pa la grans kyis yons su bgran ba yod pa
ma yin pa yan ma yin te|bcom ldan ’das kyis «dge slon dag Ina po
’di dag ni min tsam ste | khas ’ches# pa tsam tha sfiad tsam kun
rdzob tsam ste|’di Ita ste|’das pa’i dus dan|ma ’ons pa’i dus dan |
4nam mkha’4 dan [* mya nhan las ’das pa dah | gah zag go» Zes
bya ba de Ita bu la sogs pa gsuns pa’i phyir ro || [D 156a]

[§ 8,4] “gZzan dag ni [*8

«’chin dan bcin dan thabs [P 175a] las gzan ||

thar pa gal te yod na ni ||

de las ci yan mi *byun4 ste ||

des’® na de thar 5! zes mi brjods! | |»
Zes bya ba la gtan tshigs de las thar pa Zzes bya ba cun zad kyan mi
skye ste ’chin ba la sogs pa gsum las rnam par grol ba’i phyir
brjod du med pa bzin no || des na ran bzin log pas de la ’ga’ zig
52gis kyans? thar pa Zes mi brjod de|** dam mi ’cha’o |54 Zes bya
ba’i don to|[’5 zes [C 153a] ’chad do||¥

[§ 8,5; Bhatt. p. 60] gzan yan bcom ldan ’das kyis ’di skad
du ¢ «gan’? sdug bshal *di ma lus par rab tu spahs $ifi | spans pa
bsal’® ba|zad pa *dod chags dan bral ba *gag® pa ®fie bar® zi ba
nub pa sdug bshal gzan yan$! finé2 mtshamsé? 64mi sbyor ba dan
fie bar mi len pa ’di ni zi ba|gya nom pa ste |64 *di Ita ste | phuf po
65thams cad fes par® spans pa|sred pa zad pa dod chags dan bral
ba|’gog® pas’ mya han las *das pa’o||®» zes gsuns te |

luf *di las rnam pa thams cad du |

221ab. mya nan ’das la phun po rnams ||
yod min gan zag srid ma yin ||

gal te mya nan las ’das pa la phun po rnams yod cin gan zag
kyan yod na ni de’i tshe de dag yod pa’i phyir mya nan las ’das
par gyur pa dmigs pa dan mdo dan ’gal ba dan mya nan las ’das
pa ’khor ba las mi ’da’ bar ’gyur ro|| [Bhatt. p. 61] de’i phyir mya
nan las ’das-pa de la mya nan las ’das par gyur pa ’ga’ yan ma®%®
dmigs so || de’i phyir |

221cd. gan du mya nan ’das gyur pa” ||
ma mthon’! der myan’ ’das gan zig |73

mya han las ’das pa ni mya nan las ’das pa ste’ de yan dnos

po’i no bo yin pa’i phyir rten la rag las so||’di’i rten yan mya nan



74 ETUDES DE LETTRES

las *das par gyur pa zig’ la|de yan phun po rnams sam | gan zag
yin¢ na|de’” med pas rten med par ’gyur te | phyogs de las mya
nan las ’das [P 175b] pa de™ gan zig yin par ’gyur |
rnam pa gcig tu na® mya nan las ’das pa dhos po bden
[D 156b] par smra bas?' mya nan las ’das pa rtog pa na rten du
gyur pa zig gam | brten par gyur pa zig rtog gran | de la re zig rten
du gyur pa ni mi run ste|’di Itar |
«mya nan ’das la phun po rnams ||
yod min gan zag srid ma yin | |»
de dag med pas gan du mya nan las ’das par ’gyur ba ’ga’ zig
kyan ma dmigs pa der mya nan las ’das®? pa gan zig tu ’gyur | de
Itar na re zig mya nan las *das pa rten du gyur pa mi83 srid do ||
84yan gan® du brten® par gyur pa yin [C 153b] pa der yan fies
pa de fiid yin te?¢ | gan gi phyir [87
«mya nan ’das la phun po rnams ||
yod min gan zag srid ma yin |
gan du mya nan ’das gyur pa ||
ma mthon der3¥ myan® ’das gan zig [»
rten med pa’i brten pa mi srid pa’i * phyir der®’ mya nan las
’das pa gan zig tu® ’gyur |
yod pa ma yin pa la ni rtag pa id rigs®? pa ma yin pas
dnos po rtag% pa rnams yod pa ma yin no || [D 156b4, C
153b2, P 175b5, Bhatt. p. 61 bas]

Il Non édité par Bhatt.

2 rtog P, Bhatt.: rtogs DC.

3 do DC: do|| P, do|Bhatt.

4 go DC: go| P, Bhatt.

33 Non édité par Bhatt.

6 Note supprimée.

77 Cf. sup. p. 56 et n. 32.

8 gtan DC: gtame [sic] P.

? ’das: ’dus Bhatt.

19 mjug: ’jug Bhatt.

Il na|P, Bhatt.: na DC.

12 7e’0 DC: P, Bhatt. omm.

13 Pour la karika 220, on a tenu compte non seulement des huit sources
habituelles, mais encore du texte établi pour la citation, plus bas p. 73, § 8, 4. Ce
texte est désigné par le sigle «cit.».

14 >chin: chin Bhatt.

15 bcin DC, Bhatt., cit., et cf. commentaire de Candrakirti, p. 72, 1. 9: bcins
P, D-kar., C-kar., P-kar., Vaidya.

16 pa: ba Vaidya.



ARYADEVA ET CANDRAKIRTI SUR LA PERMANENCE 75

17 La Vallée Poussin, MCB I, 1932, p. 130, n. §, fait état d’une legon /a que
je n’ai retrouvée nulle part.

18-18 ¢i yan DCP, D-kar., C-kar., cit.: ci ’an Bhatt., ci hn [sic] Vaidya, ci’an
P-kar.

19 *byun DC, cit.: skye (qu’on peut préférer) P, D-kar., C-kar., P-kar.,
Bhatt., Vaidya.

20 des: de Bhatt.

21 *chin: ’chi P.

22 pa: par Bhatt.

23 ma: me Bhatt.

24 log P, Bhatt.: ldog DC.

25 las: lam Bhatt.

% te| P, Bhatt.: no|| DC.

2721 ma son pa’i: mi son ba’i Bhatt.

28 dpags P, Bhatt.: spans DC.

29 yan P, Bhatt.: yon D, yod C.

30 *brel: *drel C. '

31 pa D: ba.

3232 f1id dan|ci: fiid pa fiid dar ci Bhatt,

33 par: bar P.

34 thar: thar pa (qui fait un vers hypermeétre) P.

35 brjod || C, Bhatt.: brjod | DP.

36-36 Non édité par Bhatt.

37 *dren P: bden DC.

38 50 DC: so|| P, Bhatt.

3 de: Bhatt. om.

4 bon: pon D.

41-41 tshig pa: tshi gu Bhatt.

42 ches: chos Bhatt.

43 sgra’i DC: sgra P, Bhatt.

4 >ches: che Bhatt.

45-45 nam mkha’: nmkha’ [sic], Bhatt.

46 dan | Bhatt.: dan DCP.

47-47 Non édité par Bhatt.

48 ni| DC: ni P.

49 *byun DC: skye P. — Cf. sup., p. 75, n. 19.

50 des DC: de P.

51-51 zes mi brjod d’ap. p. 72, 1. 6: mi brjod do DC, mi brjod P.

52-52 gijs kyan DC: gi yan P. Cf. p. 58 et n. 60.

53 de| P: do|| DC.

54 *cha’o|| P: *cha’o DC.

55 to|| P: to DC.

56 Pour la citation qui suit, on a collationné Tib. Trip. 115 N° 5591 160.2.5-7
(sigle K-tib.), et K. Lav. ii 284 n. 4 (sigle K-Lav.). Cf. sup. p. 58 et n. 61.

57 gan DCP, Bhatt.: K-tib., K-Lav. omm. Cf. n. 64 ci-apreés.

58-58 rab tu spans §in | spans pa bsal DCP, Bhatt.: spans par byan bar *gyur
K-tib., spans pa ’byan bar 'gyur K-Lav.

39 >gag DCP, Bhatt.: ’gog K-tib., K-Lav.

60-60 ffe bar DCP, Bhatt.: rnam par K-tib., K-Lav.

6 yan DCP, Bhatt.: dan K-tib., K-Lav.

62 fin: fiid Bhatt.

63 mtshams: mtshamm [sic] K-tib.



76 ETUDES DE LETTRES

64-64 sic DCP, Bhatt.: sbyor ba med pa len pa med pa *byun ba med pa gan
yin pa K-tib., K-Lav. Cf. n. 57 ci-dessus.

65-65 thams cad nes par K-tib., K-Lav.: kun DCP, Bhatt.

% *90g DC, K-tib., K-Lav.: ’gag P, Bhatt.

67 pa DCP, Bhatt.: pa dan K-tib., K-Lav.

¢ pa’o || P: pa’o DC, pa’o| Bhatt., pa ’di ni zi ba’o | ’di ni gya nom pa’o
K-tib., pa 'di ni zi ba’o|’di ni gya nom pa’o |K-Lav.

% ma DP, Bhatt.: mi C. Cf. inf. p. 74, 1. 11.

0 pa: ba Vaidya.

I mthon: mathon Bhatt. p. 61, 1. 4.

2 myan: snan C-kar.

3 7ig| DCP, D-kar., P-kar.: zig | C-kar., Bhatt., Vaidya.

74 ste: ste | Bhatt.

5 zig DC: yin P, Bhatt.

6 yin: gin Bhatt.

7 de: da P.

8 med: mad P.

9 de DC: P, Bhatt. omm.

80 pa: yan Bhatt.

81 bas DC: ba’i P, Bhatt.

82 >das: ’dus Bhatt.

83 mi: ni Bhatt.

84-84 yan gan: gan yan Bhatt.

85 brten: ma rten P.

% te: to C.

87 phyir |: phyir P.

88 der P, Bhatt.: de DC.

8 myan: mya nan P.

%0 zig|: zig erhatt.

9191 phyir der DC: P, Bhatt. omm.

92 tu DC: P, Bhatt. omm.

% rigs DC: rig P, Bhatt.

% rtag DP, Bhatt.: dag C.

J. M.



	Āryadeva et Candrakīrti sur la permanence (IV)

