Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1982)
Heft: 2
Artikel: Moravagine et I'effacement du sujet
Autor: Dentan, Michel
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MORAVAGINE ET L’EFFACEMENT DU SUJET

Partant du fait que Moravagine est le récit d’une folie, on peut &tre tenté,
puisque la folie s’y donne comme subversion et absolu désordre, de voir dans le
discours narratif lui-méme, dans son désordre, ses bouffonneries, ses ruptures
avec les normes du genre narratif, un discours fou. L’objet de la présente étude
est au contraire, d’abord, d’écarter le plus possible une telle maniére de voir. On
s’est donc appliqué a décrire les modeles et les stéréotypes qui organisent le texte
et en assurent la lisibilité, quitte & y percevoir, en fin de compte, dans la trou-
blante interférence de rhétoriques incompatibles, une faille irréductible.

Histoire d’une folie ou histoire folle? Discours sur la folie ou
discours de la folie? De telles questions n’ont pas manqué de sur-
gir autour du texte de Moravagine, témoignant du trouble que
peut faire naitre sa lecture.! Ou peut-étre seulement voudrait-on,
tant la folie est valorisée par le narrateur dans 1’histoire, que le
texte lui-méme parle le langage de la folie. Reste a savoir ce que
cela veut dire; car la tentation est forte, étant donné le sujet méme
du roman, de qualifier de folie tout ce qui, dans le discours narra-
tif, semble transgresser les normes habituelles du genre et surpren-
dre les habitudes de lecture. Aussi convient-il d’abord, pour se
prémunir contre une telle tentation, de reconnaitre tout ce qui fait
de Moravagine I’histoire d’une folie, un discours sur la folie
(quitte a mieux reconnaitre ensuite ce qui résiste, ce qui ne se
laisse pas réduire).

Inutile d’insister sur le fait que le récit est assumé par un
psychiatre, un je qui se déclare d’emblée observateur: «J’allais
pouvoir étudier sur le cru les phénoménes alternés de I’inconscient
et voir par quel minutieux mécanisme 1’activité de I’instinct passe
pour se transformer, s’amplifier, dévier au point de se dénaturer»
(p. 269) *. Non seulement la folie est mise en scéne, incarnée en un
personnage dont on raconte I’histoire («Vie de Moravagine,
idiot»), mais loin d’€tre non-sens ou déraison, elle est chargée de

* Le numéro des pages, sans autre indication, renvoie au volume II des
(Euvres complétes, Denoél, Paris, 1962.



40 ETUDES DE LETTRES

sens, surabondamment: avant méme de se manifester, elle a déja
été ’objet d’un développement idéologique et inscrite dans un
programme: subversion totale, de tout ordre et de toute norme,
au nom d’un désordre essentiel que Raymond appelle la Vie. On
ne saurait mieux circonscrire la folie comme objet du discours,
comme théme, extérieur a celui qui parle.

Dans le «Pro Domo», que Cendrars écrivit environ vingt-cinq
ans plus tard mais qui s’est étroitement intégré a la fiction, ces
premiéres évidences semblent devoir étre nuancées, du moins a
premiére vue, si ’on s’en tient aux déclarations de I’«auteur» (les
guillemets sont une prudence nécessaire pour désigner le statut
fictif de cet auteur). Qui a écrit Moravagine? La réponse est caté-
gorique: «En tout cas ce n’est pas moi, c’est I’ Autre» (p. 435). Le
je de I’«auteur» n’a été que l’'instrument docile d’une dictée.
Docile? Pas tout de suite: «Il dicte, je n’écris pas» (p. 433); mais
la pression du discours de la folie est si forte que, malgré toute
résistance, la chambre d’hdtel finit par étre submergée de «mil-
lions de notes». Au moment ou la folie devient discours, elle se
donne dans I’absolu désordre: «dossiers éparpillés», «papiers en
désordre», «tables de logarithmes mal épinglées», etc. On se croi-
rait chez «un inventeur devenu fou». Cette image d’un «discours
fou» (a défaut d’étre le discours lui-méme) rappelle le «furieux
désordre» qui régne dans la chambre de Moravagine, écrivain
archifou (p. 403).

Par ailleurs, 1’autorité scientifique vient cautionner ce témoi-
gnage; la lettre du docteur Ferral désigne le livre comme produit
de la folie et donc son contenu comme folie, une folie dont
I’«auteur» a su se délivrer. Cette remarque, toutefois, ne manque
pas d’ambiguité. Car, reconnaissant Moravagine comme discours
de la folie, Ferral pose du méme coup I’«auteur» comme celui qui
n’est plus fou, ayant expulsé ce corps étranger qu’était I’Autre et
sa folie; on serait méme tenté de voir 1a une confirmation de ce
que suggére Shoshana Felman?2, a savoir que le discours sur la
folie est une dénégation; en thématisant la folie, I’auteur déclare:
la folie est hors de moi, je ne suis pas fou. Cet aspect dénégatif
semble méme renforcé par une véritable surenchére de I’«auteur»
Cendrars: «Ma pensée est claire. Je domine mon sujet. Je trace
un plan précis, détaillé», etc. (cf. pp. 433 sq.). C’est tout le con-
traire, au moins, de la folie, telle qu’elle a été précédemment défi-
nie, principe absolu de désordre et de subversion. Le discours est
devenu roman. Entre le discours fou, dicté par I’Autre, ces «mil-
lions de notes» éparses dans le désordre absolu de la chambre, et



MORAVAGINE ET I’EFFACEMENT DU SUJET 41

la rédaction méticuleuse et maitrisée du roman, le récit du «Pro
Domo» ménage moins une transition qu’un véritable saut. On ne
saurait marquer plus nettement la distinction entre discours de la
folie et discours sur la folie.

La distinction se fait aussi a un autre niveau. A maints égards
en effet, Raymond apparait comme un double de I’«auteur». Par
exemple, Raymond se présente comme disciple et ami du «célébre
syphiligraphe d’Entraigues»; 1’allusion a Remy de Gourmont
(dont Cendrars s’est souvent déclaré le disciple et I’ami) est trans-
parente, puisque le personnage principal de Sixtine (dont un frag-
ment est donné en exergue) s’appelle Hubert d’Entragues.
D’autre part la relation de Raymond a Moravagine est suffisam-
ment soulignée comme I’équivalent de celle de I’«auteur» a Mora-
vagine, notamment dans ce passage du «Pro Domo» ou
I’«auteur» évoque la présence en lui de Moravagine pendant qu’il
était au front (p. 431), passage qui reproduit presque textuelle-
ment un fragment du récit de Raymond (p. 395). Or, de méme
que P’auteur était possédé par Moravagine, de méme pour Ray-
mond. En Russie, par exemple: «Nos actes qui bouleversaient le
monde d’aujourd’hui étaient comme des idées inconscientes qu’il
avait eues alors, qu’il formulait maintenant et que nous réali-
sions, nous, tant que nous étions et sans nous en douter» (p. 310).
Mais par ailleurs, Raymond ne manque pas de faire état de sa par-
faite lucidité: «Je ne me départis toutefois jamais de mon sang-
froid scientifique ni de ma curiosité attentive. D’ailleurs, comme
je m’étais entiérement voué a Moravagine, son seul spectacle m’a
suffi» (p. 288). Et il parle d’autant moins le discours de la folie,
qu’il fait seulement, aprés coup, le récit des aventures d’une folie,
avec la distance conventionnelle d’un narrateur.

C’est dire combien, chaque fois, la folie est trés soigneusement
circonscrite, hors du sujet parlant, soit comme spectacle, soit
comme corps étranger.

Reste a voir comment le texte constitue cet objet, avec I’aide
du lecteur. Abordée sous cet angle, la réalité de la folie, ce n’est
en tout cas pas ce murmure dont parle Foucault, «noué a la
gorge, s’effondrant avant d’avoir atteint toute formulation et
retournant sans éclat au silence dont il ne s’est jamais défait»3.
Elle est au contraire une construction qui s’effectue avec I’aide de
figures familiéres. Le répertoire des figures auxquelles renvoie le
texte, disons méme les stéréotypes, sont pour le lecteur un ensem-
ble de mode¢les qui orientent la lecture, des conventions qui assu-
rent la lisibilité avec un maximum de clarté.



42 ETUDES DE LETTRES

La figure centrale est celle de I’enfermement et de son corol-
laire, la libération. Raymond consacre d’emblée a ce théme toute
sa violence polémique, comme va le faire Breton peu apreés dans le
Deuxiéme Manifeste, en prenant le psychiatre comme représen-
tant exemplaire d’une société acharnée a séquestrer ce qui la
dérange dans ses certitudes étroites. D’ailleurs le Premier Mani-
feste, quoique plus timidement, évoquait déja le scandale de
I’enfermement: «Reste la folie, ‘la folie qu’on enferme’, a-t-on si
bien dit.» Celui qui I’a dit, c’est bien str le Rimbaud d’Une Sai-
son en enfer («Aucun des sophismes de la folie — la folie qu’on
enferme — n’a été oublié par moi»). En 1911, le titre du roman de
Canudo, Les Libérés: Mémoires d’un aliéniste, était tout un pro-
gramme, celui méme de Raymond, et proclamé déja avant par
Marinetti qui voulait qu’on ouvre les portes du «Palais des divins
aliénés»4. C’est que la cloison entre folie et non-folie implique le
possible renversement des valeurs, du sens et du non-sens. Certes
le modele sagesse/folie, avec la possibilité de son renversement,
est un tres ancien lieu commun.’ Mais il nous intéresse ici a partir
du moment ou il se joue sur ’internement psychiatrique, donc
approximativement a partir des débuts du romantisme. On se rap-
pelle, par exemple, la préface de La Fée aux miettes, ou Nodier
propose, sous la légereté du badinage, une théorie du vraisembla-
ble qui autorise et méme commande le langage de la folie comme
acces aux grandes vérités de ’ame; et ce langage, il le fait tenir a
un narrateur pensionnaire d’une maison de santé. Quant au Ner-
val d’Aurélia, non seulement il donne sens a la folie, mais il
inverse la valeur des mots «santé» («Je ne sais pourquoi je me
sers de ce terme maladie, car jamais...») et «raison» («En recou-
vrant ce que les hommes appellent la raison...»).%

Dans Moravagine, la folie se réalise en termes de violence
meurtriére. Dés lors, la folie, celle qui a un sens, celle que libére
Raymond, s’oppose rigoureusement, selon la méme inversion des
valeurs, a ’absurde folie de la société, telle qu’elle se déchaine
dans la guerre de 14: «Les nouvelles du monde étaient absurdes,
cette guerre était idiote» (p. 395). Et bien entendu, a I’hdpital
psychiatrique de Waldensee, c’est aux représentants de I’exté-
rieur, les aliénistes, que sont attribués les signes négatifs: «[des]
détraqués et [des] maniaques d’une complexité si effroyablement
moderne que les lubies d’un Louis II de Baviére ou d’un marquis
de Sade ne sont que des jeux exquis» (p. 246); et une des plus uni-
verselles maximes de la sagesse des nations, de Térence a Valéry, le
nihil humanum alienum a me puto, subit sa naturelle perversion:



MORAVAGINE ET L’EFFACEMENT DU SUJET 43

«Tout ce qui est humain y est étranger». C’est sur ce modéle de
renversement que s’organise le discours scientifique de Raymond.
Sa rhétorique n’a pas de peine a substituer au terme «maladie»
son contraire; et le morbide, étant un agent de mort, la folie
devient naturellement la Vie par excellence.

Un autre modéle, qui contribue efficacement a organiser la
lecture de Moravagine est un modéle freudien. Il n’y a nul ana-
chronisme a le dire; au début des années 20, la vulgarisation de la
pensée freudienne est suffisamment avancée en France, dans les
cercles que fréquente Cendrars. D’ailleurs le texte de Moravagine
laisse entendre que son auteur en avait au moins une connaissance
indirecte. Dans le passage consacré a Freud (p. 244), le texte fait
allusion non seulement a I’ Interprétation des réves et a la Psycho-
pathologie de la vie quotidienne, en évoquant la «clé des songes»
et les «lapsus», mais vraisemblablement a des ceuvres comme
Totem et Tabou ou la Gradiva, en parlant, a propos de Freud,
d’une «pataphysique de la pathologie sociale, religieuse et artisti-
que». Freud est certes a peine moins maltraité que les autres
psychiatres. Il n’empéche que le triangle cedipien structure le récit
dans son ensemble. Il ne s’agit surtout pas, maintenant, d’esquis-
ser une interprétation psychanalytique de Moravagine, mais au
contraire de constater que la théorie freudienne, dans sa forme la
plus largement vulgarisée, offre un modéle qui organise et oriente
le sens de toute I’histoire. Deux épisodes en effet polarisent les
grandes lignes de 1’aventure, I’épisode russe et I’épisode amazo-
nien. Tout I’épisode russe culmine, avec le déploiement de la vio-
lence, dans ’attentat par excellence: 1’assassinat du tsar. A cette
image centrale du meurtre du pére’, répond celle du retour aux
origines maternelles. Dés la fin de I’épisode russe s’amorce le
théme d’un retour a I’enfance, qui culminera, dans le chapitre des
Indiens bleus, au coeur de 1’Amazonie, cette «matrice du
monde». Au monde russe du combat et de ’action s’oppose la
fusion dans la moiteur amazonienne; au monde essentiellement
masculin de la Russie répond la multitude des femmes indiennes.
Que le désir du meurtre du pere et du retour fusionnel au monde
maternel échouent I’un et I’autre, cela ne remet pas en cause la
prégnance du modele. Et surtout, qu’on nous comprenne bien; si
ce rappel avait la moindre prétention herméneutique, il ne pour-
rait qu’enfoncer des portes ouvertes ( — trop bien et perfidement
ouvertes d’ailleurs, pour qu’on n’y trébuche pas dans I’élan!).

La lettre du docteur Ferral, en suggérant 1’idée d’exorcisme
comme libération de la folie («un cas typique de possession»),



44 ETUDES DE LETTRES

rend d’autant plus évident, rétrospectivement, un modéle sous-
jacent a tout le récit; derriére le modéle de I’exorcisme se profile
en effet un modele plus récent, celui de la régle fondamentale en
cure psychanalytique, I’invitation a tout dire. S’il est donné a
Moravagine, au plan de I’histoire, la possibilité de tout faire, au
plan du récit s’exerce le droit de tout dire. Et Raymond ne s’en
prive pas. Qui voudrait tirer de ses discours idéologiques, par
exemple, une synthése de la pensée cendrarienne, aboutirait a la
conclusion que I’incohérence y est maitresse et la platitude parfois
désarmante. Pour ne prendre qu’un exemple, notons ceci: dans le
grand morceau qui se développe a propos de Mascha, la frénésie
du discours s’empare d’un mot, le masochisme, pour ’appliquer
successivement a la femme, & ’homme, aux Juifs, et déclare
péremptoirement que «la nature ne connait pas le sadisme et que
la grande loi de I’univers, création et destruction, est le maso-
chisme» (p. 294). Mais dans un autre discours, les aliénistes, pré-
sentés comme les suppOts de la bourgeoisie, au service d’une
police d’Etat, se livrent a la plus pure activité sadique, «et c’est
entre leurs mains que s’élabore la vie de demain!» (p. 246). Mais
dans un autre discours encore, I’optimisme le plus exalté se fonde
sur une autre loi tout aussi universelle, celle du «principe d’uti-
lité» qui commande I’histoire des civilisations, permet la réalisa-
tion des «pensées les plus intimes», des «tendances les plus obscu-
res» de I’homme (p. 350), dans le machinisme moderne et I’essor
du capitalisme américain. Outre I’impossibilité d’opérer une
synthése acceptable entre ces discours, on remarquera que chacun
s’engendre a partir d’idées stéréotypées, telles que le masochisme
féminin, la violence répressive des asiles psychiatriques et la
beauté fonctionnelle des machines. Mais la régle du «tout dire»
est a ce prix.

Et pour terminer, retenons un dernier stéréotype de la folie,
dans le voyage de Moravagine a la planéte Mars. De toute évi-
dence, Mars se substitue a cet autre lieu, séjour conventionnel de
I’imagination en folie, qu’est la lune.

Au point ou nous en sommes, on peut dire que la lecture de
Moravagine est dirigée et organisée par des mode¢les qui appar-
tiennent a un horizon d’attente au moins dans le monde de
I’avant-garde francaise, au début des années 20. Des modéles? ou
plutot des stéréotypes? Le modéle, s’il oriente I’expérience de la
lecture, peut se réaliser en des représentations concretement tres
variées; un stéréotype, en revanche, est une représentation figée,
qui se reproduit dans sa fixité, qui reproduit le méme. Percevoir



MORAVAGINE ET L’EFFACEMENT DU SUJET 45

un stéréotype dans un texte littéraire, ce peut donc étre, aux deux
extrémes, soit reprocher implicitement & I’auteur de reproduire
docilement et sans en avoir conscience, une idée, un motif, une
situation depuis longtemps ressassés par le discours social ou litté-
raire, soit reconnaitre dans le texte les signes qui désignent telle
idée, tel motif, etc, comme stéréotype, par les moyens de I’ironie,
de la parodie, du dialogisme.

Lorsque Henri Barbusse, dans L’Humanité du 26 mars 1926,
dénonce, dans I’épisode russe, le «ragoiit aussi épicé que banal
qu’on vient de nous servir sur le soi-disant terrorisme révolution-
naire», il conteste, a un premier degré, que cet épisode refléte cor-
rectement les événements de 1905 («soi-disant terrorisme révolu-
tionnaire»)?; puis il lui reproche sa «banalité», c’est-a-dire préci-
sément son incapacité a dépasser 1’aspect le plus conventionnel de
I’anarchisme russe, stéréotypé dans le discours socio-culturel
depuis la fin du dix-neuviéme siécle.

On s’étonnera tout de méme que soit attribué a Cendrars tant
de docilité a reproduire, en I’«épicant» tout au plus, une imagerie
assez conventionnelle. Il y a lieu en effet de s’étonner, car les
signaux ne manquent pas dans Moravagine pour alerter le lecteur.
L’aspect ludique y joue un rdle si important que le lecteur est tenu
de prendre garde a tout ce qui, de sérieux, pourrait n’étre que jeu
ou parodie.

Cela commence a la premiére page, avec I’épigraphe emprun-
tée a Jules César?, qui invite d’emblée le lecteur a ranger Morava-
gine dans I’illustre galerie des hommes supérieurs qui déterminent
le cours des choses humaines.

Ensuite, le livre est dédié a son éditeur. Mais la dédicace est
datée d’aofit 1917, date a laquelle le livre n’existe pas. Et, si ’on
en croit le «Pro Domo», la dédicace est, rétrospectivement,
d’autant plus piquante que, selon I’«auteur», les écrivains comme
lui présentent a leur éditeur des projets de livre qui ne seront
jamais écrits, mais qui vaudront a I’auteur des avances, de quoi
«se procurer de I’argent avec du vent» (p. 440).

Ce sont la sans doute légers amusements; mais cela continue
avec I’épigraphe, tirée de Sixtine de Gourmont, et la Préface.
Dans I’épigraphe, on retiendra surtout des expressions comme
«ce peu de bruit intérieur» et «un cerveau isolé du monde», a
partir de quoi on peut «se créer un monde»; en fait, elles ne pren-
nent tout leur sens que par rapport a I’immédiat contexte de
Gourmont:



46 ETUDES DE LETTRES

Il n’y a rien qui vaille la peine de remuer le bout du doigt: tout
se réduit a des raisonnements, a un vague remuement des ato-
mes du cerveau, a un peu de bruit intérieur.

Soit. J’en ferai de la littérature, [ici se place le fragment cité
par Cendrars]. On verra, dans L’Adorant [le roman que
d’Entragues est en train d’écrire] s’il est besoin, pour vivre, de
se méler aux complications ambiantes.

C’est sur cette déclaration, plaisamment tronquée, que
s’ouvre un roman dont I’«auteur» s’affirme grand voyageur, livré
tout entier a la belle aventure du monde réel, ne daignant s’arréter
a son domicile parisien (pour écrire) qu’«entre deux trains, entre
deux paquebots». (On peut d’ailleurs se demander si les réflexions
de Gourmont ne sont pas plus proches de I’expérience réelle
de Cendrars que la légende, si fortement affichée, du grand
voyageur.)

Autre plaisir du paradoxe: cette épigraphe, qui annonce si
clairement le statut imaginaire du récit, précéde immédiatement
une Préface de ’auteur visant a authentifier la réalité de I’histoire
par le témoignage de 1’auteur. Sans doute, le procédé est un vieux
topos de la littérature romanesque. Mais plus tard, le «Pro
Domo» va venir brouiller joyeusement toutes les pistes, et obscur-
cir ce qu’il prétend éclairer: la genése de ’ccuvre. En effet, le je
qui parle ici, qui s’appelle Cendrars et se donne comme ’auteur
de Moravagine, est composé de certains ¢léments (vérifiables) de
la biographie de Frédéric Sauser, mais, plus encore, de matériaux
qui exhibent suffisamment leur invraisemblance pour désigner le
statut imaginaire du personnage «auteur». Ainsi ce je renvoie de
Jfacto a une autre instance, qui se déroberait, garderait pour elle le
secret du sens, et qui serait le véritable auteur. Il y a 1a un modéle
(Pauteur, pére de son ceuvre, garant du sens, caché derriére son
texte) qui fonctionne d’autant mieux que tout tend ici a suggérer
une profondeur cachée, ne serait-ce que le jeu d’emboitement du
troisieme paragraphe de la Préface, ou la perte irrémédiable des
manuscrits de Moravagine, a la derniére page de la Postface,
comme si I’auteur n’avait pas tout dit, se réservait le dernier mot,
maintenait la distance de I’ironie. Voila encore de quoi tenir le lec-
teur en alerte.

Reste le récit de Raymond, qui ne manque pas, lui non plus,
d’aspects paradoxaux.

Rappelons d’abord (sans y insister, puisque ces choses ont
déja été relevées par la critique!?) que la division en chapitres,
sous les apparences d’un ordre rigoureux (de a a z), est livrée a la



MORAVAGINE ET L’EFFACEMENT DU SUJET 47

désinvolture du désordre, par I’extréme irrégularité de la longueur
de ces chapitres. Quant a leurs titres, ils ne sont pas moins ouver-
tement désinvoltes, dans leur arbitraire, désignant tantot le con-
tenu du chapitre, tantdt un aspect trés partiel, tantdt sont sans
rapport avec lui. Cette affectation de désordre et d’arbitraire est
encore ironiquement soulignée dans le «Pro Domo»: «Je trace un
plan précis, détaillé. Mon livre est fait. Je n’ai plus qu’a écrire le
développement littéraire autour de son armature bien plantée. Je
puis commencer par n’importe quel numéro de mon programme»
(p. 433).

Certes le désordre de la narration trouve sa justification a un
autre niveau: une histoire du déchainement de la folie doit se don-
ner dans une narration «folle». Mais précisément, ce désordre est
si clairement concerté qu’il se prive de toute signification «folle»,
désignant, au contraire, un maitre de I’ceuvre qui se plait a jouer,
a se jouer, avec désinvolture, des conventions romanesques et des
habitudes de lecture. |

On pourra en dire autant de certaines infractions au modéle
du récit réaliste. C’est le cas notamment de ces joyeuses invrai-
semblances qui viennent miner le texte dans les moments de la
plus forte tension dramatique. Par exemple, dans le méme temps
ou est évoquée la fureur hallucinée et désespérée des anarchistes,
le texte nous apprend qu’ils logent au fronton de I’Institut poly-
technique de Moscou, a I’intérieur des statues de pierre qui ornent
la facade, et qu’ils circulent par une colonne du péristyle préala-
blement évidée (p. 300). Ou bien, le moment paroxystique de la
violence déchainée en Russie est préparé par un journal, que Ray-
mond tient seconde par seconde, et non sans prolixité. Et de
facon plus générale, on retiendra I’étude de Michele Touret!! quj
décrit la maniére dont Cendrars, empruntant le modéle du roman
d’aventure, le tourne en dérision par la bouffonnerie.

Pour nous cependant, la question se pose de maniére un peu
différente. Dans ce roman de la folie en liberté, nous avons retenu
jusqu’ici que non seulement la folie est mise en scéne et objet du
discours, mais que cet objet se construit selon des modéles somme
toute assez communs et méme stéréotypés. Que le jeu et la bouf-
fonnerie viennent problématiser cette représentation de la folie et
ce programme du «tout dire» ou du «tout faire», cela est évident.
Mais les remarques proposées ci-dessus ne suffisent pas, et de
loin, a rendre compte de ce qui fait ’ambiguité du récit. Car le
jeu du narrateur avec les stéréotypes est plus incertain qu’il n’y
parait d’abord. Stéréotypes désignés par la parodie ou la bouffon-



48 ETUDES DE LETTRES

nerie, stéréotypes véhiculés passivement par le discours, stéréoty-
pes constitutifs du discours, le patchwork de Moravagine présente
toute une gamme, qui entretient chez le lecteur malaise et
méfiance. La juxtaposition de diverses rhétoriques, incompatibles
entre elles, produit une contamination insidieuse des unes sur les
autres, et qui éveille, chez le lecteur, doutes et interrogations.
Bien loin de vouloir, maintenant, chercher a lever ce doute ou
répondre a ces interrogations (cela conduirait a se demander pour
chaque cas — question non pertinente — quel genre de convic-
tions personnelles Cendrars engage dans le discours de son narra-
teur), il faut au contraire reconnaitre, dans ce pouvoir d’éveiller
ces questions et ces doutes, une dimension essentielle du texte.
C’est ce qu’il s’agit maintenant de vérifier par quelques exemples.

Dans le deuxiéme récit de Moravagine, rapporté par Ray-
mond, et ou est évoqué le séjour a la prison de Presbourg, le dis-
cours, a un moment donné (cf. haut p. 278), passe brusquement
au présent. Il y a la autre chose qu’un simple présent de narration;
dans le temps de I’énonciation (Moravagine étant le locuteur), le
discours, semble-t-il, devient peu a peu délirant. Il fait éclater,
dans I’ordre de la représentation, les catégories du temps et de
I’espace; le contenant devient le contenu; le corps se morceéle en
entités indépendantes, etc. Discours délirant, dira-t-on, ou s’exas-
pére la perte de toute identité, et qui se donne comme discours de
la folie. On remarquera toutefois que, par ses ruptures, ses con-
tradictions, le travail de ses images et de ses paronomases, un tel
morceau est loin d’étre discours du non-sens, de la déraison, ou
propre a décourager la communication. Sa forte polysémie invite
au contraire a explorer la richesse du sens ou, pour reprendre la
terminologie d’Umberto Eco, le «bruit» n’annule pas I’intelligibi-
lité du message mais multiplie au contraire I’information, et ici,
plus spécifiquement, met en jeu un vaste réseau de connotations.

Mais, quoi qu’il en soit, que ce morceau se donne dans
I’'immédiateté du délire ou absorbe le lecteur en sa richesse séman-
tique, il ébranle, de toute fagon, le cours de la narration; il crée
une dimension qu’on ne retrouve nulle part ailleurs dans le récit;
morceau unique et d’absolu sérieux, semble-t-il, il ne va pas sans
menacer ce que le contexte a par ailleurs d’assez conventionnel,
avec son enchainement temporel-causal, ses personnages, son
narrateur. Il suffit, pour s’en convaincre, de le comparer au pre-
mier récit de Moravagine, évoquant les fantasmes de son enfance,
avec toute la distance du souvenir et la maitrise ordonnatrice de
I’énonciateur. A plus forte raison en va-t-il de la narration de



MORAVAGINE ET L’EFFACEMENT DU SUJET 49

Raymond qui, certes, raconte une histoire folle, mais selon un dis-
cours qui se soumet a la logique du récit traditionnel (avec ou sans
bouffonneries).

Et pourtant on y pergoit aussi parfois de singuliers change-
ments de registre. Retenons, entre autres exemples, le début du
chapitre /, qui occupe une place centrale, faisant charniere entre
I’épisode russe et I’aventure américaine. Il s’amorce par une
phrase toute simple: «Quand on sort de I’enfer russe, la vie parait
belle et agréable.» Mais sur ces derniers mots s’engendre un
tableau qui se développe sur les deux stéréotypes de «la verte
Angleterre» et du «fair play britannique». Parallélement, le «fair
play» et le «vert gazon» engendrent I’image du jeu, des joujoux,
des enfants. Et ce double réseau de I’idyllique Angleterre et de
I’enfance innocente (que produit un travail sur les signifiants
autant que sur les signifiés) finit par s’organiser en une longue
métaphore filée, aussi niaise qu’incohérente. N’y cherchons pas
quelque perfide pointe contre I’Angleterre, mais constatons plu-
tdt ceci: d’une part les stéréotypes, exploités jusqu’a I’absurde, se
détruisent dans la dérision; mais d’autre part ils amorcent un
théme, celui de la régression, qui va prendre une importance con-
sidérable, jusqu’a la remontée vers «la matrice du monde».

En comparaison d’un texte si retors, on est d’autant plus
frappé par la platitude de certains autres. Par exemple, le cha-
pitre s est en grande partie un réquisitoire contre la guerre, ou la
généreuse éloquence de Raymond développe quelques banales
vérités anti-militaristes et selon les procédés d’une rhétorique sans
surprises.

Multiplier les exemples ne conduirait qu’a mieux percevoir la
troublante interférence de rhétoriques incompatibles. Mais outre
I’incertitude généralisée que cela produit, c’est le sujet de I’énon-
ciation, Raymond, qui est singuliérement compromis. Il n’est plus
possible (comme cela était apparu d’abord) de construire, derriére
certains traits de bouffonnerie, de désordre affecté et de désinvol-
ture, une instance supérieure et distante, maitresse de son jeu; ces
effets relévent tout au plus d’une rhétorique parmi d’autres. Il
devient au contraire évident que le narrateur Raymond, lieu de ces
incompatibilités, se disloque en discours multiples!2, y perd son
identité, comme s’il n’était pas une, mais a la fois plusieurs ins-
tances narratives inconciliables.

Mais autre chose encore menace le narrateur Raymond, c’est
son héros Moravagine. On constate, par exemple, que le grand
¢lan oratoire du chapitre m, cette profession d’esthétique moder-



50 ETUDES DE LETTRES

niste, se distingue des autres chapitres par I’absence de toute réfé-
rence a Moravagine. Nul doute que Cendrars n’y ait attaché beau-
coup de prix, I’ayant repris plus tard dans Awjourd’hui. Il
n’empéche que, placé sous la plume de Raymond, en rupture
compléte avec le contexte, impossible a intégrer dans la logique du
récit (flt-ce celle du désordre), il souffre de I’absence de Morava-
gine. Percu comme un hors-d’ceuvre, sans la caution de Morava-
gine, ce chapitre répéte a sa maniére une figure récurrente, qu’on
pourrait appeler celle du démenti ironique (de Raymond par
Moravagine). Quand, par exemple, au chapitre i, Raymond déve-
loppe ses théories sur les études musicales, a la fin on apprend que
Moravagine est occupé a bien autre chose qu’a meéditer sur la
vanité des études: il joue trés concrétement a Jack I’Eventreur.
Toute ’aventure de Russie, o Moravagine a exalté les énergies
passionnées de Raymond et des autres, avorte au moment décisif:
le lecteur est induit a soupconner trés fortement Moravagine,
avorteur par «pure facétie». Quant a I’épisode amazonien,
raconté par Raymond avec le sérieux que mérite une terrible aven-
ture, nous n’en connaitrons le dénouement qu’a travers la version
bouffonne de Moravagine hilare. Et lorsque, dans les derniers
chapitres, le récit de Raymond s’enlise dans la description conven-
tionnelle de ’internement psychiatrique et militaire, Moravagine
resurgit une derniére fois pour subvertir radicalement le langage,
s’en prenant au signe linguistique lui-méme:

L’unique mot de la langue martienne s’écrit phonétiquement:
Ké-ré-keu-keu-ko-kex.
Il signifie tout ce que ’on veut.

Tel est le chapitre x; on ne saurait concevoir plus radical glis-
sement des signifiés sous le signifiant.

Notons enfin que, si I’ensemble du roman est annoncé comme
une Preéface aux ceuvres de Moravagine, la disparition de ces
ceuvres réduit cette Préface a n’étre qu’un livre pour rien.

Tant d’incertitude sur I’instance narrative et tant d’avorte-
ments de I’histoire et du discours semblent d’abord désigner une
profondeur cachée, quelque vérité qui échoue a prendre corps, a
accéder a elle-méme. Si dans le nom de Blaise Cendrars on entend
les mots braise et cendre, on dira que la braise ne peut que devenir
cendre, que le feu de I’inspiration s’épuise en paroles inadéquates;
et I’ironie généralisée viserait, ainsi que Moravagine, a éventrer
toutes les figures qui s’offrent comme des substituts d’un indici-
ble, d’un moi infiniment dérobé, derriere Raymond, et Morava-



MORAVAGINE ET L’EFFACEMENT DU SUJET 51

gine, et I’«auteur», et les malles a double fond, et les manuscrits
perdus. |

On peut toutefois se demander si cette utopie d’un moi infini-
ment dérobé n’est pas un leurre dont Cendrars fascine son lec-
teur. Et risquons ce paradoxe: s’il fallait dire que Cendrars s’est
libéré d’un double en écrivant Moravagine, ce devrait étre non de
Moravagine et de sa folie, mais de Raymond, Raymond la
Science, avec son sobriquet emprunté a Callemin, ’intellectuel de
la bande a Bonnot. Narrateur pétri de convictions et d’enthou-
siasmes contradictoires, personnage engagé avec le plus grand
sérieux dans des aventures qui avortent, il finit par prendre quel-
que chose de pathétiquement dérisoire; tout se passe comme si,
par lui, avec lui, tentait de se combler une faille, une béance, celle
méme par quoi le moi n’adhére pas a lui-méme, excentrique a lui-
méme, écartelé en discours inconciliables. Or, derriére I’échec de
Raymond résonne le rire de Moravagine. De son identité €clatée,
Moravagme ne tire pas le désespoir d’une inguérissable blessure
narcissique, mais la force sauvage d’une joyeuse irresponsabilité,
déconcertante et inventive. « Aujourd’hui, vous étes un homme
libre!» écrit a I’«auteur» le docteur Ferral. Nous ne I’entendrons
pas au sens thérapeutique de ’exorcisme, rendant le moi a son
illusoire intégrité premiére, mais au contraire dans le sens ou
I’écriture ouvre le champ a I’invention perpétuelle d’un moi, qui
n’est personne en particulier, libre, pour devenir le héros d’ulté-
rieures «autobiographies».

Michel DENTAN.

NOTES

1 Cf., par exemple, Jean-Pierre Goldenstein, «Moravagine: discours de
I’exceés ou discours du bon sens?», in Cendrars aujourd’hui, Lettres modernes,
Minard, Paris, 1977.

2 Shoshana Felman, La Folie et la chose littéraire, Ed. du Seuil, Paris, 1978,
pp. 347-348.

3 Folie et Déraison, Histoire de la folie a I’dge classique, Plon, Paris, 1961.
Cf. la Préface.

4 Cf. «Tuons le clair de lune», in Le Futurisme, Sansot, Paris, 1911.



52 ETUDES DE LETTRES

5 Quelques exemples, au hasard: Antigone, v. 469-470; I Corinthiens, 1, 20-
21; L’Eloge de la folie, passim; Le Tiers Livre, chap. 37; etc.

6 Si I’interversion romantique des valeurs du couple raison/folie est portée
par I’espérance d’une ultime réconciliation, il semble bien qu’avec les contempo-
rains de Cendrars elle serve d’abord un combat qui vise & détruire le carcan d’un
rationalisme utilitaire.

7 L’épisode des bombes lachées sur la Hofbourg apparait comme une forme
par trop transparente du meurtre du pére, ’Empereur d’Autriche ayant été par
excellence, pour ’enfant Moravagine, la figure répressive. D’ou peut-étre la
maniére méprisante dont est jugé 1’épisode: «Profiter de la guerre pour régler
une vieille rancune de famille [...] Quelle mesquinerie!» (p. 396).

8 Sans doute est-ce le dernier souci de Cendrars que de vouloir renforcer
I’illusion réaliste en mélant ses personnages fictifs a de réels événements histori-
ques. On ne donnera qu’un exemple de la liberté avec laquelle il utilise certains
matériaux. L’épisode russe atteint son acmé autour du 10 juin 1907 (les dates et
les heures sont données avec un maximum d’insistance); et dans ce moment déci-
sif interviennent deux épisodes bien connus, celui du cuirassé Potemkin et celui
des marins de Cronstadt, dont on sait qu’ils se situent en réalité au milieu de
I’année 1905. Faut-il conclure a une erreur de Cendrars? Cela est d’autant plus
improbable que ce passage est le seul, dans Moravagine, qui surabonde en dates
précises. Et n’oublions pas que Frédéric Sauser était a St-Pétersbourg en 1905,
bien placé pour savoir que dés la fin de I’année 1905 la poussée insurrectionnelle
cédait a une stabilisation du pouvoir. En revanche, on constate que les dates
limites de 1I’épisode russe (1904-1907) correspondent a celles du séjour de F. Sau-
ser en Russie, et que le point d’extréme tension et I’échec final correspondent a
un événement violemment ressenti, dans la vie personnelle de Cendrars, peu
aprés son retour en Suisse: la nouvelle de ’accident d’Héléne briilée vive et sa
mort en juin 1907. Voild matiére a réflexion pour qui s’intéresse aux rapports
entre fiction et réalité.

9 Cette phrase ne se trouve pas dans César; elle est tirée de La Pharsale de
Lucain (v. 343), dans un discours de César a ses troupes. Je dois cette référence a
M. Emile Campiche, I’éminent latiniste récemment disparu.

10 Cf. entre autres, J.-C. Fliickiger; Au cceur du texte, Essai sur Blaise Cen-
drars, La Baconniére, Neuchatel, 1977, pp. 175 sq.

I «Moravagine, roman d’aventures ou roman aventureux?» in Cendrars
aujourd’hui, Lettres modernes, Minard, Paris, 1977.

12 On notera qu’au point culminant du chap. m Cendrars s’amuse a glisser
sous la plume de son éloquent narrateur Raymond des fragments de C.-A. Cin-
gria (Cf. Cingria, (Euvres completes, Ed. L’Age d’Homme, Lausanne, T. II,
«Le grand rythme ou mon nationalisme intégral», pp. 266-267). L’aveu du pla-
giat ne sera fait que plus tard, et discrétement, dans Aujourd’hui.

M. D.



	Moravagine et l'effacement du sujet

