
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1981)

Heft: 4

Artikel: Probleme der Übersetzung

Autor: Staiger, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROBLEME DER ÜBERSETZUNG

Übersetzungen dichterischer Werke haben, als solche, in
literarischen Kreisen keinen guten Ruf. Auf sie angewiesen zu sein,
zumal wenn es sich um europäische Sprachen handelt, gesteht
man ungern. Wer sie nicht braucht, verachtet sie und gibt der
Verachtung ungeniert Ausdruck. Bekannt ist das italienische
Sprichwort: «Traduttori traditori». Dagegen ist nichts zu sagen;
ein Wortspiel zieht man nicht zur Rechenschaft. Man kann auch
hören, Übersetzungen glichen der Rückseite eines Teppichs.
Darüber liesse sich allenfalls reden. Denn immerhin gibt der
Vergleich ja eine einheitliche Relation von Original und Übersetzung
zu. Grobes Geschütz auffahren heisst es aber, wenn man behauptet,

gute Übersetzungen gebe es gar nicht; es gebe nur schlechte
und weniger schlechte. Ich meine, dass dieses Urteil ebenso
töricht wie unhöflich sei. Im Grunde besagt es ja nur, die Übersetzung

sei nicht das Original, was jedermann ohnehin und gerade
der Übersetzer am besten weiss. Wäre dagegen nicht zu bedenken,
dass meist nur Übersetzungen aus bekannten Sprachen geringgeschätzt

werden? Wer, der nicht Russisch kann, möchte Tolstois
und Dostojewskis Romane missen? Wer, der von asiatischen
Sprachen keine Ahnung hat, Rückerts Verdeutschungen
persischer, indischer Texte? Wir brauchen aber auch den europäischen
Raum nicht preiszugeben. Denn schliesslich wird man ja wohl
nicht leugnen, dass es auch da Übersetzungen gibt, die in der
Geschichte des deutschen Schrifttums mehr bedeuten als manche
hochachtbare originale Dichtung. Ich nenne Luthers Bibel, die
Vossische Odyssee, A.W. Schlegels Shakespeare. Das sollte genügen,

um uns dem Schutzpatron der Übersetzer, dem heiligen
Hieronymus, gegenüber dankbar zu stimmen.

Wer aber darf entscheiden, ob eine Übersetzung gut oder
schlecht sei. Ein guter Kenner der fremden Sprache? Das ist
durchaus nicht selbstverständlich. Gute Kenner der fremden
Sprache lieben es, beim Lesen einer Übersetzung an Eigenheiten
der fremden Sprache erinnert zu werden. «Das wissen nur wir zu
schätzen», sagen sie sich. Sie fühlen sich geschmeichelt und sind
bereit, ihr Lob zu spenden. Doch eben solche Erinnerungen sind



150 ÉTUDES DE LETTRES

im Hinblick auf die eigene Sprache gar nicht wünschenswert.
Denn eigentlich verraten sie nur, dass der Übersetzer ein schlechtes

Deutsch schreibt. Ein Kenner der fremden Sprache also, der
zugleich ein Kenner und Freund der eigenen Sprache ist — das
wäre der richtige Mann. Ein solcher ist aber nicht leicht aufzutreiben.

Und treibt man ihn auf, so will es vielleicht das Unglück,
dass er selbst übersetzt. Das Unglück Denn wenn man schon keinen

Reimer findet, der sich nicht den besten hielte, so gibt es erst
recht keinen Übersetzer, der seine Übersetzungen nicht für besser
hielte als alle andern. Ich habe mich davon in einer Seminarübung
überzeugt. Wir haben, um die Möglichkeiten des Distichons selber

auszuprobieren — etwa zehn Stundenten und ich — eine Elegie

von Properz übersetzt. Jedermann hielt in guten Treuen seine
Leistung für die beste. Auch ich habe mir nicht angemasst, eine
Ausnahme darzustellen, und ertappe mich noch heute auf dieser
bei einem Historiker nicht ganz verzeihlichen Naivität, die eine
Arbeitserleichterung sein mag. Doch wie dem auch sei: Der Kreis
zuständiger Richter ist ziemlich eng begrenzt. Und wenn sie nun
amten — wonach soll eine Übersetzung beurteilt werden? Nach
Anzahl und Gewicht der Fehler? Man sollte meinen, es gehe nur
darum, wenn man hört, mit welcher Wonne noch heute Rud. AI.
Schröder und Stefan George Übersetzungsfehler nachgewiesen
werden. Fehler lassen sich aber verbessern. Und wenn man schon
in der ersten Auflage jeden Irrtum vermeiden will, wird man —
ich habe das immer getan — einen freundlich gesinnten
Fachmann beiziehen. Zwei allgemein anerkannte Kriterien sind sodann
«Treue» und «Schönheit». Man sagt zwar, sie schliessen sich
gegenseitig aus; es sei wie bei den Frauen; die treuen seien nicht
schön und die schönen nicht treu. Wie steht es damit?

Wir möchten zuerst einmal wissen, was «treu» und was
«schön» heissen soll. «Schön» ist eine Übersetzung, wenn man
sie nicht als solche erkennt, wenn sie wie ein originales Werk in
der eigenen Sprache aussieht. Das könnte man zwar von Schlegels
Shakespeare nicht ohne Vorbehalt behaupten. Die vielen Elisionen

weisen auf eine Sprache hin, die mehr einsilbige Wörter kennt
als die deutsche, bei der demnach die Kapazität des jambischen
Blankverses grösser ist. Doch dank der sprachlichen Meisterschaft

des Übersetzers hat sich hier ein unerhörter Fall ereignet.
Die deutschen Dramatiker — Kleist noch kaum, aber Grillparzer,
Hebbel, Otto Ludwig — gerieten so in den Bann von Schlegels
Shakespeare, dass sie in ihren originalen deutschen Versen die bei
Schlegel einzig durch das Englische bedingten Elisionen nachahm-



PROBLEME DER ÜBERSETZUNG 151

ten. Wir haben uns längst daran gewöhnt, scheinen es fast für ein
Ingrediens des dramatischen Stils als solchen zu halten und hören
eben deshalb bei Schlegel die Übersetzung kaum mehr heraus. Sie
scheint uns so wohlgeraten, wie eine Übersetzung nur sein kann.
So auch die Vossische Odyssee, durch die ja der Hexameter der
deutschen Sprache mitbestimmt, ja erst möglich geworden ist.

Schwerer lässt sich die «Treue» bestimmen. Ich brauche in
diesem Kreis nicht daran zu erinnern, dass keinem Wort einer
Sprache ein Wort einer andern genau entspricht, «amour» nicht
dasselbe bedeutet wie «Liebe», « virtus » nicht dasselbe wie
«Tugend». Ich weise nur auf einige besonders eklatante Fälle hin,
zum Beispiel das italienische «vago». In einem italienischen Lexicon

heisst es — nachdem etwa ein Dutzend Bedeutungen aufgezählt

worden sind — wie zur Entschuldigung der Umstände:
«verbo italianissimo». Hans Helbling lässt es in der ersten Zeile
seiner meisterhaften Übersetzung von Leopardis «Ricordanze»
aus. «Vaghe stelle dell'orsa» übersetzt er «Gestirn des Bären».
Was sollte er anderes tun? Es gibt im Umkreis von «vago» für
den Grossen Bären kein passendes deutsches Beiwort, zumal ja
auch nur «errante», «am Himmel kreisend» gemeint sein kann.
Eine andere Lösung drängt sich bei Poliziano auf. Von Aphrodite,

die eben aus dem Schaum des Meeres aufsteigt, heisst es:

«... in atti vaghi e lieti
Una donzella... .»

«Froh», «freudig» oder auch «heiter» für «lieti» wäre
bedenklich, da offenbar keine Stimmung, sondern einstweilen
nur das Aussehen gemeint ist. Ich habe «licht» dafür eingesetzt.
«Atto» heisst ebenso «Handlung» wie «Haltung», «vago» —
unter anderem! — ebenso «unbestimmt», «schwebend», «zart»
wie «reizvoll». «Duftig» schien mir für die entstehende, erst aus
losem Schaum sich bildende Aphrodite angemessen. Es durfte
aber kein Ton darauf liegen. Es musste rasch vorübergehen,
«flüchtig», was «vago» ja gleichfalls heisst. Da zeigte sich wieder
einmal der grosse Vorzug der deutschen Sprache, zusammengesetzte

Substantive zu bilden. Also:

«In lichter Duftgestalt».

Übersetzungen dieser Art betrachte ich nicht als «frei». Ich
finde sie «wörtlich» im Rahmen dessen, was die eigene Sprache
zulässt oder erfordert. Poliziano, selber «vago», scheint in das
Wort verliebt zu sein. Ich führe weitere Beispiele an:



152 ÉTUDES DE LETTRES

«Ma tutto preso dal vago splendore...»
«Doch ganz von zauberhaftem Glanz benommen...»

«...vaghi odori...»
«...Ätherdüfte...»

Darüber ist wohl nichts zu sagen. Dass «vago» immer wieder
anders übersetzt werden muss, versteht sich. Mehr Überlegung
verlangt der Vers:

«Nel vago tempo di sua verde etate...»

Sogenannt wörtlich würde das lauten:

«In der köstlichen Zeit seines grünen Alters.»

«Grün» für «verde» ist ganz unmöglich. Wir dächten sogleich
an den 'grünen Jüngling', bestenfalls an den 'Grünen Heinrich'.
Das zarte jugendliche Alter des Knaben Giuliano Medici ist
gemeint. In «tempo» ist aber noch einmal von seiner Lebensstufe
die Rede, und diese Stufe wird «vago», hier so viel wie
«unbestimmt», «reizvoll» genannt. Der wiederholten Bestimmung des
Lebensalters bin ich im Deutschen durch eine andere Gruppierung

ausgewichen.

«In seiner Jugendfrische zartem Reiz.»

Auch eine solche Übersetzung würde ich noch als «treu» bezeichnen.

Es gibt aber widerspenstigere Texte.
Seit E. R. Curtius es behauptet hat, wird immer wieder erklärt,

Vergil sei unübersetzbar. Nun müsste man freilich erst genau
erfahren, was das heissen soll. Übersetzbar ist zweifellos der Gang
der Handlung in der «Aeneis». Übersetzbar ist der Inhalt der
meisten Bilder und Gedanken. Sogar die Folge und die Zahl der
Verse lässt sich beibehalten, obwohl die Prägnanz des Lateinischen

manchmal Schwierigkeiten bereitet. Es fragt sich aber, ob
für das Gewicht und die stille Würde vergilischer Verse ein
Äquivalent zu finden sei. Ich beschränke mich auf ein einziges Beispiel.

Aeneas landet in Africa. In einem heiligen Hain sieht er die
Kämpfe um Troia abgebildet, Griechen Troianer, Priamus, Hector,

Àchill, sich selbst. Das lebendige Gedenken bewegt ihn. Seine
Ergriffenheit fasst er so zusammen:

«Sunt lacrimae rerum et mentem mortalia tangunt.»

Rud. AI. Schröder braucht für diesen Vers noch den Schluss
des Verses, der vorangeht:



PROBLEME DER ÜBERSETZUNG 153

«Schau doch Priam: sein Recht ward hier dem Ruhme, man
[zollt ihm

Tränen auch hier; auch hier rührt sterblich Schicksal die
[Herzen.»

Schon dadurch, dass die Grenzen des einen Hexameters
überschritten werden, verliert die Sentenz an Prägekraft. Sie
verliert auch deshalb, weil das Wort «hier» im Deutschen dreimal
wiederholt wird. Bei Vergil steht es nur einmal, in der Zeile, die
vorangeht:

«Sunt hie etiam sua praemia laudi.»

Wenn es bei Vergil im Folgenden fehlt, entsteht der Eindruck,
dass die Betrachtung sich ins Allgemeine, zu einer für jedermann
tröstlichen Wahrheit erhebe. Schröder mag sich darauf berufen,
dass das «hic» der früheren Zeile in unserm Vers doch immer
noch nachwirkt. Dennoch: man sähe es lieber, wenn die berühmte
Zeile sich im Deutschen ebenso aus dem Zusammenhang lösen
liesse wie im Original.

«Sunt lacrimae rerum» heisst es. «Res» kann bekanntlich sehr
viel bedeuten, von «Ding», «Ereignis», «Geschehen», «Hab und
Gut» bis hinauf zu «Staatsgewalt». Schröder nimmt von der
Wendung ins Allgemeine wieder keine Notiz. Auch «lacrimae»
bezieht er auf «laudi». Er gönnt die Tränen nur dem Ruhm.

Anders Johannes Götte, der im Allgemeinen dem lateinischen
Text so nahe wie möglich bleibt. Bei ihm lesen wir für «Sunt lacrimae

rerum» «Tränen fliessen dem Leid». Das ist zunächst ein
wenig sentimentaler als das Original. Es dürfte immerhin mit Vergil

noch einigermassen vereinbar sein. Auch dass die «res» auf
«Leiden» eingeschränkt werden, könnte man gelten lassen.Was
hätte aber Theodor Haecker zu dieser Übersetzung gesagt? Für
ihn sind die «lacrimae rerum» vor allem die Tränen der Dinge, die
Tränen der Welt. Ihm gelten die Worte als Zeugnis des adventi-
stischen Heidentums, einer Zeit, die bang der nahen Erlösung
harrt. Man mag das nehmen, wie man will, wird aber doch bedenken

müssen, dass «rerum» Genetivus obiectivus und subiectivus
sein kann. Lässt sich das auf deutsch noch sagen, vor allem dann,
wenn man die Grenze des Verses nicht überschreiten will? Wir
stossen offenbar auf eine Schranke der Kunst der Übersetzung.
Ich bin mir dessen durchaus bewusst, wenn ich den Vers so
wiedergebe:

«Tränen, was immer geschieht...»



154 ÉTUDES DE LETTRES

«Res» ist nun zwar so allgemein wie irgend möglich übertragen.

Die Frage 'Gen. sub. oder ob.' bleibt so offen wie im Latein.
Aber um welchen Preis ist dieser wörtliche Gewinn erzielt! «Sunt
lacrimae rerum» kann man auf einen Grabstein setzen, «Tränen,
was immer geschieht» wohl kaum. Fast wäre man versucht, es bei
«Tränen der Dinge sind» bewenden zu lassen. Das wäre aber
nicht deutsch und nur für die Kenner des Originals geniessbar.
Ähnliche Schwierigkeiten begegnen uns bei Vergil auf Schritt und
Tritt. Die ihm vor allen anderen Dichtern eigene monumentale
Ruhe der Schwermut, auch die monumentale Ruhe seiner pietas
und virtus ist für uns unerreichbar und wohl nur im Lateinischen
möglich.

Ich habe mich auf Beispiele beschränkt, die wenig Raum in
Anspruch nehmen und das Problem der Treue einer Übersetzung
vor allem in lexikalischer, einmal auch in grammatischer Hinsicht
berühren. Jetzt möchte ich von der Treue fremden Formen gegenüber

sprechen, also etwa von der Frage, inwiefern es möglich
oder sinnvoll ist, deutsche Hexameter, Chorstrophen, Ottave
Rime zu bilden. Dass jede Nachahmung antiker Metren bei dem
Übergang von langen zu betonten, von kurzen zu unbetonten
Silben von vornherein eine Illusion ist, sei im Vorübergehen
erwähnt; es beschäftigt uns jetzt aber nicht. Jedenfalls gibt es
deutsche Hexameter, Distichen oder Odenstrophen, denen man
wenigstens eine gewisse Analogie zubilligen kann und deren
Nachahmung sinnvoll ist, weil sie zwar nicht den Gebilden
Homers, Vergils, Tibulls, Anakreons gleichen, uns aber doch
dank den Gepflogenheiten der Klassik an sie erinnern. Anders
stellt sich die Frage, wenn es sich um die Nachbildung antiker
Chorlyrik, italienischer Canzonenstrophen und anderer ähnlich
komplizierter Formen handelt. Es ist mir immer unverständlich
gewesen, dass ein Mann wie Wilhelm von Humboldt in seiner
Übersetzung des äschyleischen «Agamemnon» sich jahrelange
Mühe gab, die metrische Ordnung der Chöre nachzubilden,
unverständlich, nicht weil er ja ohnehin immer nur den äschyleischen

Versen analoge, doch niemals gleiche Gebilde zu schaffen
vermochte — das könnte man sich so gut gefallen lassen wie
Horazische Lyrik in Hölderlinischen Odenstrophen — sondern
weil solche deutsche Verse kein Mensch als Verse zu hören vermag
und deshalb auch niemand imstande ist, die strophische Respon-
sion zu erkennen. Die beiden Strophen über die Opferung Iphige-
niens lauten so:



PROBLEME DER ÜBERSETZUNG 155

Doch als der Notwendigkeit Gebiss an
er legt', im Geist athmend Sinneswandlung,
unreine, gottvergessene,
da, umgewandt schnell, beschloss die Tat er.
Denn Frevelkühnheit dem Menschen gottlos
einhaucht der Urschuld Verblendungswahnsinn.
Er wagt selbst des eignen Kinds Opfrer zu seyn
zum Schutz des weibrächenden Kriegs, als Erstlings
Weihe des Zugs der Schiffe.

Da achtet nicht mehr zum Vater Wehruf,
das Leben nicht mehr der holden Jungfrau
der Richter kampfbegierge Schar.
Und gleich der Geiss hiess des Opfers Dienern
der Vater vorwärts, nach Götter-anruf,
mit Armeskraft zum Altare rüstig
die dicht Schleierhüll' umwallt, schwingen, des Munds
des lieblich reizstrahlenden, schwarzem Fluchlaut
wehrend, dem Hausverderber.

Welche Folgen sich aus dem metrischen Eiertanz für die
Wortstellung und damit für eine poetisch-sinnvolle oder auch nur
verständliche Sprache ergeben, brauche ich nicht zu sagen. Und
wofür wird dieses Opfer gebracht? Was man hört, ist allenfalls
die gleiche Zahl der Verse in den beiden Strophen und die gleiche
Kadenz in den beiden letzten Zeilen. Auf das Hörbare sollte sich
meines Erachtens der Übersetzer beschränken, zumal in einem an
die verlautende Sprache verwiesenen Bühnenwerk. Alles andere
ist ein Ringen um philologische Phantome, eine gelehrte Don-
quixoterie, als solche rührend, aber sinnlos. Also zwar Strophen,
die aber als solche nur durch eine gleiche Zahl von ähnlich gebauten

Versen und einen markanten identischen Ausgang, vielleicht
auch Eingang ausgezeichnet sind.

Dasselbe gilt von den Canzonenstrophen Petrarcas oder Tas-
sos. Strophen als solche lassen sich auch in deutscher Sprache
deutlich machen. Das Reimschema dagegen und die regelmässig
entsprechende Silbenzahl der Verse nachahmen zu wollen, wäre
verlorene Liebesmüh'. Anders die Reime in Terzinen und in
Ottave Rime. Beide Formen haben sich im Deutschen eingebürgert

und sind durch bekannte Gedichte vertreten. Dennoch erheben

sich gegen ihre Wiedergabe ernste Bedenken. Die Treue in der
Nachbildung italienischer Formen gerät in Kollision mit der
wörtlichen Treue. Ich halte es für unwahrscheinlich, dass man auf



156 ÉTUDES DE LETTRES

weite Strecken dem Reimschema der Ottave Rime oder der Terzinen

und zugleich der Wortbedeutung genügen kann. Und wenn
dem Übersetzer auch sämtliche Reime der deutschen Sprache
immer so gegenwärtig wären, wie sie es offenbar Rückert waren,
so wäre damit nicht viel gewonnen. Denn abgesehen davon, dass
im Vergleich mit den meisten romanischen Sprachen der Vorrat
an deutschen Reimen zu klein ist, um den Wettstreit aufzunehmen

— deutsche Reime, wenn es sich nicht gerade um die
geläufigsten handelt, wirken mehr oder minder errungen, als formale
Triumphe über den Stoff einer widerspenstigen Sprache. Und
damit kommt etwas völlig anderes zustande als in den Originalen,
wo sich die Reime natürlich ergeben und die sonoren Verse mit
Wonne vom einen Klang zum anderen gleiten. Ich habe deshalb
bei Poliziano und in dem Epos Tassos auf die Reime verzichtet,
sofern sie sich nicht sozusagen von selbst ergaben. Der Verlust ist
mir klar, aber auch ein so bedeutender reimender Übersetzer wie
Johannes Diederich Gries hat grosse Verluste zu verzeichnen,
umso grössere sogar, je konsequenter er in seinem Ariost und
Tasso das Reimschema der Stanze durchsetzt. Eine Ermessensfrage

also, wie bei so manchem Entscheid, zu dem sich ein Übersetzer

gedrängt sieht.
Ich beschliesse meine etwas zufällige Auswahl der Probleme

mit der Untersuchung der Wiedergabe eines ganzen Gedichts, und
zwar des Madrigals, das Hugo Friedrich in seinen «Epochen der
italienischen Lyrik» Torquato Tassos wohl vollkommenstes, ja
sogar einen «Höhepunkt der italienischen Lyrik» nennt:

Qual rugiada o qual pianto,
quai lagrime eran quelle
che sparger vidi dal notturno manto
e dal candido volto de le stelle?
E perché seminö la bianca luna
di cristalline stille un puro nembo
a Perba fresca in grembo?
Perché ne l'aria bruna
s'udian, quasi dolendo, intorno intorno
gir Taure insino al giorno?
Fur segni forse de la tua partita,
vita de la mia vita?

Eminent lyrische Verse sind dies, Verse also, von denen man
sagt, dass sich ihr Zauber, ihre Stimmung, also gerade das
Wesentliche, am schwersten übertragen lasse.



PROBLEME DER ÜBERSETZUNG 157

Zunächst eine kleine textkritische Frage. Vers 6 lautet in Tas-
sos Autograph und in den ältesten Drucken:

di cristalline stelle un puro nembo.

Mit Bedenetto Croce glaubt Hugo Friedrich an ein Versehen.
«Stelle» aus Vers 4 habe sich in den sechsten Vers eingeschlichen.
Eine beabsichtigte Wiederholung desselben Wortes bereits im
übernächsten Vers sei unwahrscheinlich. Und «stille» als Metapher

für «Tau» begegne bei Tasso auch sonst. Ich schliesse mich
Hugo Friedrich an und bedauere nur, dass im meiner Ausgabe
von Tassos Werken und Briefen im italienischen Text versehentlich

«stelle» stehen geblieben ist.
Sie haben ein Madrigal gehört. Unter «Madrigal» ist in der

Lyrik des Cinquecento ein Gebilde von acht bis zehn, oder auch,
wie hier, zwölf Versen zu verstehen, Versen, die unregelmässig
gereimt und von ungleicher Silbenzahl sind. Wieder würde der
Übersetzer sich ganz vergebliche Mühe geben, wenn er die
Reimordnung und Länge der Verse beizubehalten versuchte. Tasso
selber, einer der grössten Meister des italienischen Madrigals,
nennt es «componimento illegittimo», «regelloses Gebilde». Für
den Übersetzer, wenn er seinen Vorteil wahrzunehmen versteht,
ergibt sich daraus die Möglichkeit, die Verse, innerhalb gewisser
Grenzen, beliebig abzuteilen, also auch, ohne fühlbaren Zwang,
ein geeignetes Reimwort zu finden. Für mich war die Sache
entschieden, als mir einfiel, auf «Tränen» «jenen» zu reimen. Allerdings

hat mich dies genötigt, die Verse 3 und 4 umzustellen. Ich
hätte zwar sagen können:

Vom Mantel der Nacht,
Vom hellen Antlitz der Sterne versprühten Tränen.»

Aber so wäre für mein Gefühl der vierte Vers zu lang geworden.

Das «ich sah», «vidi» habe ich mit Bewusstsein weggelassen.
Hugo Friedrich weist darauf hin, dass «vidi» Hilfsverbcharakter
habe und dass sich das «Ich» in der Verbalform eher verberge als
deutlich zeige. Auf das fast subjektlose Sehen der ersten acht
Verse legt er Gewicht. Auch das Hören im achten Vers mit
«s'udian» ist subjektlos. Statt des Hörens wird der Hörbarkeit
der Winde gedacht. Zuletzt erst, in «mia», erscheint das Ich.
Doch dieses «Ich» — ich folge noch immer Hugo Friedrich — ist
ganz auf das Du der Geliebten bezogen. Für «seminö», «säte»,
sage ich «goss», verführt durch den Reim auf «grembo»,
«Schoss». Das glaube ich verantworten und noch fast als wörtlich



158 ÉTUDES DE LETTRES

bezeichnen zu können. Dagegen bin ich nicht mehr ganz sicher,
ob ich recht daran tue, «gir l'aure» durch «Wehen der Winde»
wiederzugehen. Wenn nämlich Eichendorffs «Nachtzauber»
anfängt «Hörst du nicht die Quellen gehen» und gerade mit dem
unbestimmten «Gehen» den unbestimmbaren Zauber der Nacht
heraufbeschwört, so hätte ich es vielleicht doch wagen sollen,
wörtlich «Gehen der Winde» zu sagen. Aber «Vom Gehen der
Winde bis hin zum Tage» schien mir befremdlich. «In dunkeler
Luft» klingt heute archaisch. Ich habe mich dazu entschlossen
nicht nur, weil es mir der feierliche Schmerz des Gedichts zu
gebieten schien, sondern auch deshalb, weil sonst ein rein alternierender

Vers entstanden wäre, der sich in den schwebenden Hauch
des Ganzen nicht gut aufgelöst hätte. Im achten Vers schien es mir
unerlässlich, vom italienischen Text in einer freilich den Wortsinn
kaum betreffenden Hinsicht abzuweichen. Tasso sagt:

«s'udian, quasi dolendo, intorno intorno...»

Die Wiederholung von «intorno» ist im Italienischen ganz
geläufig. Der Dizionario Tommaseos bringt sie sogar als besonderes

Wort und erklärt es so:
«Preposizione replicata, vale lo stesso che Intorno, ma ha più

di forza.»
Nun kann ich die grössere Intensität in einem deutschen

lyrischen Vers, der weich gestimmt ist, nicht mit einem wiederholten
«rings» wiedergeben, und Synonyme, die «più di forza» hätten,
kenne ich nicht. Denn «ringsumher», das sich anbieten könnte,
weckt eine Vorstellung, die für dieses Gedicht zu ausgeprägt
räumlich ist. Unentbehrlich ist aber die sehnsuchtsbange
Intensivierung. So habe ich mich denn entschlossen, im Deutschen den
gedehnten, hingezogenen Klang von «tönte» zu wiederholen, das
andrerseits ja genau dem unpersönlichen «s'udian» entspricht.

Lange haben mir die beiden letzten Verse Sorge bereitet.
«Wegbegeben» schien mir denn doch ein wenig zu nüchtern für
«partita» — als ob es sich nur um eine zufällig augenblickliche
Trennung und nicht um einen Abschied, vielleicht sogar von dieser

Erde, handeln könnte. Hugo Friedrich hat das Gedicht in
ungereimter Übersetzung seinem Tasso-Kapitel beigefügt. Er
fasst die Zeile so:

«Als sollten's Zeichen sein, dass du gegangen...»

«Gegangen» ist zweifellos unwiderruflicher und darum besser
als «wegbegeben». Aber nachdem ich schon einmal Reime



PROBLEME DER ÜBERSETZUNG 159

bringe, habe ich mir gesagt, dass doch vor allem der Schluss
gereimt, wie bei Tasso «vita», «Leben» am Ende des Ganzen
stehen muss und sich auf «Leben» denn doch kein anderer Reim
anbieten dürfte. So lautet denn meine deutsche Fassung:

Welch ein Tau
Oder Weinen in jenen
Vom hellen Antlitz der Sterne,
Vom Mantel der Nacht versprühten Tränen?
Und warum goss
Der weisse Mond
Ein reines Gewölk kristallener Tropfen
Dem feuchten Gras in den Schoss?
Warum in dunkeler Luft wie Klage
Tönte, tönte es rings
Vom Wehen der Winde bis hin zum Tage?
Zeichen vielleicht, dass du
Dich wegbegeben,
O meines Lebens Leben?

Sie sehen, wie schon ein solches Gedicht, das immerhin einigen

Spielraum gewährt, schon einen gewissen Reimzwang ausübt.
Wie es um grosse, regelmässig gereimte Formen bestellt sein
dürfte, brauche ich weiter nicht zu belegen.

Ich habe Ihnen — wie mir selber bei der Arbeit — Unsicherheiten

gestanden und sie dann wegdisputiert. Um Gründe ist man
ja nie verlegen. Nun gibt es aber in dem vielschichtigen Problem
der Übersetzung ein Thema, das ich zwar hin und wieder berührt,
aber eigentlich nicht besprochen habe, bei dem ich, obwohl oder
eher gerade weil es vielleicht das bedeutsamste ist, kaum
«Gründe» in dem üblichen Sinn des Wortes anzuführen wüsste,
bei dem aber eben darum wohl der Grund der bekannten Intoleranz

der Übersetzer zu suchen ist. Ich meine — im allgemeinsten
Sinn des Worts — den «Stil» einer Übersetzung. Wir müssen da
aber noch unterscheiden. Von Übersetzungen, die vor der Zeit des
Historismus entstanden sind, verlangen wir keine bestimmte
stilistische Analogie. Wir erwarten z. Bsp. bei Pope keine Erinnerung
an die Sprache der Ilias oder der Odyssee, bei Opitz keine Erinnerung

an die Sprache von Senecas «Troerinnen».
Wohl aber kann man — zu Recht oder Unrecht bleibe dahingestellt

— von Bodmers Odyssee behaupten, sie sei zu rokokomässig,
von Vossens Odyssee, sie sei zu philiströs, von Schlegels Shakes-



160 ÉTUDES DE LETTRES

peare, er sei zu romantisch. Die Treue der Übersetzung braucht
davon nicht berührt zu werden. «Gattin» für axomç ist ebenso
wörtlich wie «Gemahlin». «Gattin» wird dem Vers aber eine
klassizistische Farbe, «Gemahlin» eine mehr rokokoartige geben.
Bei dieser Frage nun scheint es mir schwierig, Lob und Tadel zu
begründen. Ich kann z. Bsp. erklären, Rud. AI. Schröders deutscher

Vergil sei für diesen stillen Dichter viel zu geräuschvoll und
pathetisch. Bei Hans Schlegels Lope de Vega sei mit dem Ersatz
der Trochäen durch jambische Blankverse Wesentliches gefährdet.

Dasselbe würde ich heute von meinem Sophokles sagen, bei
dem ich, gleichfalls der Sprechbarkeit auf der Bühne zuliebe,
fünffüssige Jamben statt der gewichtigeren Trimeter glaubte wählen

zu müssen. Beweise für kritische Urteile dieser Art sind, wie
gesagt, schwer zu finden. Es ist damit wohl so bestellt wie bei den
Tempi in der Musik. Ob ein Tempo zu langsam oder zu schnell
ist, zeigt sich vielleicht erst allmählich während der Aufführung,
bei Stellen nämlich, die, zu schnell oder zu langsam wiedergegeben,

keinen Sinn mehr haben, während die ersten Takte dagegen
noch indifferent gewesen sein könnten. Bei Sophokles z. Bsp.
habe ich die Erfahrung gemacht, dass zwar die längeren Reden in
unsern jambischen Blankversen leicht zu bewältigen sind, die Sti-
chomythien dagegen schwer, weil da der einzelne Vers ein
Gewicht oder einen Umriss erhalten sollte, den der Trimeter viel
eher ermöglicht.

Aber mehr als jemals scheint es mir hier um Ermessensfragen
zu gehen, und gerne lasse ich meine Betrachtung ins
Unbestimmte, vielleicht sogar Unbestimmbare münden, gern, schon aus
Widerspruch gegen die Übersetzungsmethoden, die man heute
mit grösstem Eifer diskutiert, und gegen die Rolle, die man dem
Computer glaubt zuweisen zu dürfen. Dass er bei dichterischen
Werken und Übersetzungen mit dichterischem Anspruch jemals
mitzuwirken vermöchte, wage ich klipp und klar zu verneinen.
Das sollte auch aus meinen Ausführungen deutlich geworden
sein.

Emil Staiger.



PROBLEME DER ÜBERSETZUNG 161

ZITIERTE ÜBERSETZUNGEN

Aeschylos, Agamemnon, metrisch übersetzt von Wilhelm von Humboldt, Leipzig

1816.

Angelo Poliziano, Der Triumph Cupidos (Stanze), übertragen und eingeleitet
von Emil Staiger, Zürich 1974.

Torquato Tasso, Werke und Briefe, übersetzt und eingeleitet von Emil Staiger,
München 1978.

Vergil/Horaz, Deutsch von Rudolf Alexander Schröder, Frankfurt am Main
1952.

Vergil, Aeneis, Lateinisch und deutsch, in Zusammenarbeit mit Maria Götte
herausgegeben und übersetzt von Johannes Götte, 3. Auflage, Tusculum Bücherei

1971.

Vergil, Aeneis, deutsch mit einem Nachwort von Emil Staiger, in Vorbereitung.
Hugo Friedrich, Epochen der italienischen Lyrik, Frankfurt am Main 1964.

E. S.




	Probleme der Übersetzung

