Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1981)

Heft: 4

Artikel: Zur Frage der "Epochenschwelle” am Beispiel des sogenannten "Sturm
und Drang"

Autor: Hart-Nibbrig, Christiaan L. / Kaser, Rudolf / Martin, Denise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870819

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE»
AM BEISPIEL DES SOGENANNTEN
«STURM UND DRANG»

Historia facit saltus. Ohne Risse, Bruchstellen, Unstetigstellen
wire sie schon als gelungen zu denken und bdte, als einsehbarer,
sinnvoll geschlossener Zusammenhang, dem riickblickenden
Historiker sich dar wie dem richtenden Auge Gottes am jiingsten
Tag. Zu wissen, warum es so kommen musste und wie es anders
hitte kommen konnen, ist die problematische Anmassung dessen,
der zusammenhédngend zu erkldren versucht, wie es kam. Das
Ideal bruchloser Geschlossenheit auf der Darstellungsebene,
dsthetischen Kategorien verpflichtet, die ins letzte Jahrhundert
gehoren, schlidgt dabei durch auf die Ebene des Dargestellten
als totalisierende Unterstellung von fliessender Kontinuitéit
geschichtlicher Bewegungsabldufe, unter harmonisierender Aus-
blendung eben jener Sprungstellen, wo Altes stockt und Neues
aufbricht. Das steht mit dem Problem der Epochenschwelle zur
Diskussion, wie wir es im Blick auf die literaturgeschichtlichen
Ereignisse der 70er Jahre des 18. Jahrhunderts hier punktuell auf-
greifen und bedenken wollen. Dass Epochenbestimmungen an
ihren Rdandern unscharf sind, ist eine Binsenwahrheit. Sie haben
in ihrer heuristischen Funktion als Ordnungshiiter der geschicht-
lichen Bewegung die Seinsweise von Sternbildern, die so weder
einfach objektiv am Himmel, noch ausschliesslich subjektiv bloss
im Kopf gegeben sind, sondern subjektiv-objektiv als faktische
Konstellation so und nicht anders durch die Optik bestimmter
Suchbilder erst in den Blick treten. Deshalb ist es notig, das Pro-
blem der Epochenbildung auf der Metaebene der Wissenschafts-
geschichte selber wiederum zu historisieren.

Die Herausbildung des Epochenbegriffs « Sturm und Drang»
ist selbst ein geschichtlicher Vorgang mit unterscheidbaren Pha-
sen und Umbriichen. An einigen prignanten Beispielen der
Rezeptionsgeschichte soll im folgenden untersucht werden, mit



86 ETUDES DE LETTRES

Hilfe welcher Kategorien das Phinomen des «Literarischen
Sturm und Drang» konstituiert, bewertet und in den Geschichts-
verlauf eingeordnet wird.

«Bester Freund, ich bin der erste Poet, der mit dem Friihling
unzufrieden ist», schreibt Ch. F.D. Schubart am 1. Juni 1768 an
seinen Schwager, und als Beleg zitiert er eines seiner Gedichte:
«Verhasster Lenz, der du/ den siechen Leib mit Seuchen plagest
[...]»! Ob Schubart in der Tat der erste Poet ist, der mit der
Umkehrung eines Friihlings-Topos arbeitete, sei dahingestellt.
Wichtig in unserem Zusammenhang ist aber der Ausdruck des
subjektiven Bewusstseins, mit dieser aus einer Krankheit an Leib
und Seele entspringenden? Poesie etwas Neues in der literarischen
Welt darzustellen. Im selben Brief zeigt sich Schubart zudem
unbefriedigt von den wichtigsten Identifikationsangeboten des
damaligen literaturkritischen Meinungsmarktes. Knapp umreisst
er die jiingsten literarischen Entwicklungen, an deren Ende er sich
setzt: «[...] Und nun da Kloz [...] Geisselschlidge und [...] Oli-
venkrdnze ausspendet; — so steh’ ich da, wie wenn ein Wetter vor
mich niederschliige, und weiss nicht, ob ich bei meiner Partei blei-
ben, ob ich die Neue ergreifen oder — ob ich ein Freigeist werden
soll [...]»3 Es gelingt Schubart in diesem Objektivierungsversuch
nicht, seinen literarischen Ort positiv zu umschreiben. Sein Abset-
zungsversuch bleibt negativ, konzeptlos und gezeichnet vom
Bewusstsein der Vereinzelung. Damit verrdt Schubart allerdings
zugleich, nicht auf dem allerneuesten Stand der literarischen
Diskussion zu stehen.

Bereits im Jahre 1767 waren namlich J.G. Herders Sammlun-
gen von Fragmenten Ueber die neuere deutsche Literatur erschie-
nen, die den Verfasser bald zu einem gruppenbildenden Kristalli-
sationspunkt machten. In Strassburg, in Gottingen, in Schwaben
und in der Schweiz bilden sich Gruppen von jungen Autoren, die
sich gegenseitig im Bewusstsein bestdrken, dass mit ihnen etwas
Neues am Entstehen sei. Die Phase einsamen, konzeptlosen
Suchens wird damit iiberwunden. Fiir Versuche der Selbstverstian-
digung kann nun mit einem wohlwollenden, wenn auch kleinen
Publikum gerechnet werden. Im Zusammenhang mit den Strass-
burger Begegnungen entstehen Lenzens Anmerkungen zum Thea-
ter, Goethes Ansprache Zum Schdkspers Tag, die Schrift Von
deutscher Baukunst und die wichtige Sulzerkritik. Herder verfasst
seine enthusiastischen « Rhapsodien» zu Shakespeare und Ossian.
Begriffe wie wahrer Ausdruck, Genie und Natur, Sprache, Volk
stehen im Zentrum dieser poetologischen Entwiirfe. Was die ver-



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 87

schiedenen Konzeptionen aber jenseits aller kaum harmonisierba-
ren Divergenzen verbindet, ist der neue enthusiastische Ton. Poe-
tologische Reflexion ist zum Ausdruck individueller aesthetischer
Erfahrung geworden.

Die literarischen Werke des Sturm und Drang erscheinen in
einer Periode, in der eine ausserordentliche quantitative Auswei-
tung des Buchmarktes festzustellen ist. Bis etwa zur Mitte des 18.
Jahrhunderts beruht der Buchhandel im Deutschen Reich noch
vollig auf dem vorkapitalistischen Warentausch zwischen den
Verlegern. Erst zu diesem Zeitpunkt wird der Handelsverkehr
durch die Einfiihrung der Barzahlung verfliissigt. Es entsteht der
Buchladen im modernen Sinn, der nicht mehr an das Sortiment
eines einzigen Verlagshauses gebunden ist. Das Buch wird erst-
mals zur leicht kduflichen Ware. Gleichzeitig ist eine Verdnderung
des durchschnittlichen Leseverhaltens zu beobachten. Das inten-
sive Lesen und Wiederlesen einiger weniger, meist religiOser
Biicher wird abgelost vom extensiven Viellesen zum Zweck der
Unterhaltung. Ein gesteigertes Lesebediirfnis breiterer biirgerli-
cher Schichten wird durch die neuen Formen des Buchhandels
zugleich angeregt und befriedigt. Aus dieser Situation heraus ist
der literarische Erfolg des Werther-Romans zu verstehen. 4

Die neuartige Literatur blieb natiirlich von der zeitgendssi-
schen Literaturkritik nicht unbemerkt. Zu erinnern ist hier vor
allem an Lessings Werther-Kritik in einem Brief an Eschenburg.?
Lessing verlangt «[...] Ein Kapitelchen zum Schlusse; und je
cynischer je besser [...] Ein Paar Winke hinterher, wie Werther zu
einem so abentheuerlichen Charakter gekommen; wie ein andrer
Jiingling, dem die Natur dhnliche Anlagen gegeben, sich dafiir zu
bewahren habe. Denn ein solcher diirfte die poetische Schonheit
leicht fiir die moralische nehmen, und glauben, dass der gut gewe-
sen, der unsre Theilnahme so stark beschéaftiget. Und das war er
doch wahrlich nicht.» In nicht zu iberbietender Schérfe tritt hier
der Bruch hervor zwischen der moralisch-didaktischen Poetik der
Aufklarung und dem &sthetischen Darstellungsideal des Sturm
und Drang. Die 6ffentliche Kritik, etwa die des Aufklirers Nico-
lai, aber auch die des Klerikers Gotz, nehmen vor allem daran
Anstoss, dass der Selbstmord Werthers nicht explizit verurteilt
wird. Goethe hat diese Kritik im Roman allerdings vorweggenom-
men und die ihr zugrundeliegenden Masstidbe in Frage gestellt. Im
Gespriach mit Albert iiber den Selbstmord ruft Werther aus:
«Dass ihr Menschen, um von einer Sache zu reden, gleich spre-
chen miisst: Das ist thorig, das ist klug, das ist gut, das ist bos!



88 ETUDES DE LETTRES

Und was will das alles heissen? Habt ihr desswegen die innern
Verhiltnisse einer Handlung erforscht? Wisst ihr mit Bestimmt-
heit die Ursachen zu entwikkeln, warum sie geschah, warum sie
geschehen musste? Hittet ihr das, ihr wiirdet nicht so eilfertig mit
euren Urteilen seyn.»$ Die aufklarerische und klerikale Kritik hat
demnach auf den springenden Punkt der neuen literarischen
Darstellungsweise negativ reagiert und in der Ablehnung des Wer-
ther ein scharfes Bewusstsein von der Andersartigkeit dieser Lite-
ratur offentlich artikuliert.

Die wirkungsgeschichtlich folgenreichste Phase in der Heraus-
bildung des Epochenbegriffs setzt ein mit der autobiographischen
Selbstreflexion einiger der in Frage stehenden Autoren. Im Zen-
trum steht hier, die dramatischen Selbstdarstellungsversuche Len-
zens ebenso in den Schatten stellend wie die Autobiographien
Schubarts und Klingers, Goethes Dichtung und Wahrheit. Goethe
beschreibt seine literarische Genese als eine doppelte Bewegung
des Widerspruchs und des Ungeniigens. «Die literarische Epoche,
in der ich geboren bin, entwickelte sich aus der vorhergehenden
durch Widerspruch.»’ Unter diesem Aspekt schildert Goethe die
Phasen der aufkldrerischen Literaturtheorie von Gottsched bis
Breitinger, doch so, dass deutlich wird, wie wenig diese Dich-
tungslehren seine gestalterischen Bediirfnisse zu befriedigen ver-
mogen. «In welche Verwirrung junge Geister durch solche ausge-
renkte Maximen, halb verstandene Gesetze und zersplitterte Leh-
ren sich versetzt fithlten, l4sst sich wohl denken. Man hielt sich an
Beispiele, und war auch da nicht gebessert.»8 In dieser Situation
sucht sich der junge Goethe einen eigenen Weg. « Durch Gespri-
che, durch Beispiele und durch eignes Nachdenken (wurde ich)
gewahr, dass der erste Schritt, um aus der wéssrigen, weitschwei-
figen, nullen Epoche sich herauszuretten, nur durch Bestimmt-
heit, Prédzision und Kiirze getan werden konne [...] Die
Rhythmik lag damals noch in der Wiege, und niemand wusste ein
Mittel, ihre Kindheit zu verkiirzen. Die poetische Prosa nahm
iiberhand [...] Je mehr aber bei allem diesem das Gedrungene
gesucht wird, desto mehr wird Beurteilung moglich, weil das
Bedeutende, enger zusammengebracht, endlich eine sichere Ver-
gleichung zulisst, [...] und auf diese Weise, ob es gleich niemand
mit Bewusstsein tat, vermannigfaltigten sich die Darstellungswei-
sen, unter welchen es freilich auch fratzenhafte gab.»® Goethe
weist darauf hin, dass sich in dieser Zeit jene poetische Verfah-
rensweise herausbildet, unter deren Aspekt er sein ganzes Lebens-
werk verstanden wissen méchte.» Und so begann diejenige Rich-



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 89

tung, von der ich mein ganzes Leben iiber nicht abweichen
konnte. [...] Alles was daher von mir bekannt geworden, sind nur
Bruchstiicke einer grossen Konfession, welche vollstindig zu
machen dieses Biichlein ein gewagter Versuch ist.» ! Im zehnten
Buch berichtet Goethe von der Begegnung mit Herder in Strass-
burg. Dabei relativiert er ausdriicklich dessen Einfluss auf die
Entwicklung des Sturm und Drang. Goethe fiirchete den Spott
des Mentors. « Am sorgfiltigsten verbarg ich ihm das Interesse an
gewissen Gegenstinden, die sich bei mir eingewurzelt hatten und
sich nach und nach zu poetischen Gestalten ausbilden wollten. Es
war Gotz von Berlichingen und Faust.» !

Soweit die positive Seite des Goetheschen Epochenverstind-
nisses. Doch es gibt eine zweite, negative Seite, die den sozialkri-
tischen, potentiell revolutiondren Impuls der Bewegung betrifft.
Selbst der verehrte Lessing wird in diesem Punkt kritisiert. « Weil
[...] das Lustspiel iiberhaupt immer etwas Schadenfreude bei dem
Zuschauer voraussetzt [...], so geriet man auf einem natiirlichen
Wege, zu einem bisher fiir unnatiirlich gehaltenen Benehmen;
dieses war: die hoheren Stinde herabzusetzen und sie mehr oder
weniger anzutasten [...]. Den entschiedensten Schritt jedoch tat
Lessing in der Emilia Galotti, wo die Leidenschaften und ranke-
vollen Verhiltnisse der hoheren Regionen schneidend und bitter
geschildert sind. Alle diese Dinge sagten dem aufgeregten Zeitsinn
vollkommen zu, und Menschen von weniger Geist und Talent
glaubten das gleiche, ja noch mehr tun zu diirfen. » 12 Adelskritik,
vom jungen Goethe selbst getrieben, erscheint hier als blosse Per-
vertierung des Lustspiels. Das sozialkritische Engagement wird
psychologisierend interpretiert und als «aufgeregter Zeitsinn» um
seinen Ernst gebracht. Der spidte Goethe hat weitgehend die Ein-
sicht in die historischen Griinde der Sozialkritik des Sturm und
Drang verdrangt. Bekannt ist jene Stelle, wo er, sprechend iiber
den Gottinger Hain, das «Bediirfnis der Unabhédngigkeit» als
«Einmischung einzelner ins Regiment» bezeichnet und als unbe-
darfte Freizeitbeschiftigung einer verwohnten Jugend in Zeiten
der allgemeinen Prosperitit abtut.!?* Menschen, die in dieser Hal-
tung verharren, werden der Charakterschwiche geziehen, so etwa
im 14. Buch, wo Goethe sein Urteil iiber Lenz und Wagner aus-
spricht. Wichtig ist auch jenes Gesprach mit Eckermann, in dem
Goethe sagt: «Gehindertes Gliick, gechemmte Tétigkeit, unbefrie-
digte Wiinsche sind nicht Gebrechen einer besonderen Zeit, son-
dern jedes einzelnen Menschen.»!4 Hier wird ein wesentliches
Motiv des Epochenumbruchs nicht bloss ins individuell patholo-



90 ETUDES DE LETTRES

gische abgedrangt, sondern zugleich umgedeutet in ein anthropo-
logisch allgemeines und damit ahistorisches Geschehen. Diese
gespaltene Darstellung des Sturm und Drang durch Goethe hat
die Wertungen der Literaturgeschichtsschreibung fiir lange Zeit
bestimmt.

G.G. Gervinus stellt sich als erster die Aufgabe, auch die Ent-
wicklung der neueren Literatur im Zusammenhang mit der
«Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen»
darzustellen. Die Mannigfaltigkeit der Gegenstdande fiigt sich die-
sem Historiker, der sich vornimmt, «nach Geschlossenheit und
Totalitdt zu strebeny, !5 nur darum zum «Gemalde» 1¢ zusammen,
weil das zu beschreibende Objekt zum geschichtsméchtigen Sub-
jekt hypostasiert wurde. Bei Gervinus ist es die Nationalliteratur
selbst, die «duldet», «kampft», «siegt» u.s.w. In Goethes Dich-
tung und Wahrheit galt demgegeniiber als historisches Subjekt
stets das Individuum in den Wirkungszusammenhédngen seiner
Zeit. « Was ich gegenwirtig [sc. von der deutschen Literatur jener
Zeit] stiick- und sprungweise zu sagen gedenke, ist nicht sowohl
wie sie an und fiir sich beschaffen sein mochte, als vielmehr, wie
sie sich zu mir verhielt».!” Im Uebergang von der autobiographi-
schen Reflexion zur Geschichtsschreibung wurde das zugrundelie-
gende Modell von Geschichte gewechselt. An die Stelle der pro-
blematischen Reprisentativitiat des Einzelnen in seiner Zeit tritt
der Vorgriff aufs Ganze. Welches Bediirfnis diesem methodischen
Vorgriff zugrundeliegt, wird offen ausgesprochen: «der Nation
ihren gegenwdrtigen Wert begreifflich zu machen. [...] Die
Geschichte muss, wie die Kunst, zu Ruhe fiihren, und wir miissen
nie von einem geschichtlichen Kunstwerk trostlos weggehen
diirfen.» 18

Fiir H. Hettner sind «die Jahre des Sturm und Drang [...] die
Flegeljahre der deutschen Bildung»!®. Er begreift Sturm und
Drang und Klassik als zwei Entwicklungsphasen einer Epoche, die
er als « Kampf gegen die Schranken der Aufkldarung» charakteri-
siert, und deren Bedeutung er darin sieht, «das trotz all’ seiner
Grosse noch beschrinkte und einseitige Lebensideal des Zeitalters
der Aufklarung zum Lebensideal des vollen und ganzen, reinen
und freien Menschentums, zum Ideal vollendeter und in sich har-
monischer Humanitét vertieft zu haben».?0 Goethes Uebergang
vom Sturm und Drang zur Klassik, den man erst in jiingerer Zeit
als eine schwere und nie ganz bewiltigte Existenzkrise zu verste-
hen beginnt, erscheint bei Hettner als organische Entwicklung:
«das Ideal [...] keimte und knospte schon jetzt in ihm, wenn auch



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» |

zundchst nur als unbestimmter dunkler Drang, als tiberschdumen-
des Unendlichkeitsgefiihl.»?2! Hettner sieht die driickende Situa-
tion, die dadurch entstand, «dass die deutschen Aufkldrungs-
kampfe nicht [...] zugleich politische, sondern nur einseitig reli-
giose und sittliche gewesen» 22, Aber als Antwort auf diese Situa-
tion anerkennt er nur die Kunst der « Besten und Hochsten», d.h.
der Weimarer Klassik. «Die Kleinen und Zuriickgebliebenen ver-
fielen der schlechten Wirklichkeit; ihre Kunstschopfung blieb eine
roh naturalistische.» Die Wertkategorien der Grosse und Klein-
heit sind die perspektivischen Mittel, mit deren Hilfe Hettner die
Phédnomene in die bruchlose Fliache seines Geschichtsbildes proji-
ziert. Was sozialgeschichtlich als Gegensatz zusammengehort,
kommt in der Tiefe des Bildes so weit auseinander zu stehen, dass
es sich nicht mehr storen kann.

In seinem Werk Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften unternimmt W. Dilthey die theoretische
Explikation seines Begriffs der Epoche. Aus dem Zusammenhang
einer Gesamtkultur lassen sich «Kultursysteme» ausgrenzen, die
verstanden werden als konkrete Wirkungszusammenhinge, in
denen einzelne Individuen auf eine gemeinsame Leistung bezogen
sind.2> An diesen Kultursystemen werden homogene diachrone
Entwicklungen ablesbar. Jeder epochale Zeitabschnitt erscheint
zentriert in einer «durchgehenden Tendenz», so dass «in der
Wertgebung, den Zwecksetzungen, den Lebensregeln der Zeit der
Masstab fiir Beurteilung, Wertschiatzung, Wiirdigung von Perso-
nen und Richtungen gelegen ist, welche einer bestimmten Zeit
ihren Charakter gibt.»2* Die Gesamtheit dieser Werthaltungen
nennt Dilthey den «Geist einer Zeit». Ihm entspricht ein
«Lebenshorizont». Er versteht darunter «die Begrenzung, in wel-
cher die Menschen einer Zeit in bezug auf ihr Denken, Fiihlen und
Wollen leben.» Neues entspringt fiir Dilthey aus einem spontanen
Wandel des Lebensgefiihls. Die Aufgabe der Geisteswissenschaft
ist es, «ganz systematisch von unten die Regelmaissigkeiten zu stu-
dieren, welche die Struktur des Wirkungszusammenhanges in den
Tréagern desselben vom Individuum aufwérts ausmachen.»? Die
Nihe dieser Passagen zu Goethes Dichtung und Wahrheit ist unii-
bersehbar, und das konkrete Beispiel eines Epochenwandels im
Aufbau der geschichtlichen Welt ist wohl nicht zufillig der Wech-
sel von der Aufkldarung zum Sturm und Drang. In seinem friihe-
ren Werk Das Erlebnis und die Dichtung setzt Dilthey die Bedeu-
tung des Sturm und Drang gleich mit der Bedeutung Goethes. Mit
Goethe erreicht die Dichtung ihr ontologisches Ziel, Erlebnisaus-



92 ETUDES DE LETTRES

druck zu sein. Diese neue Dichtungsform steht aber fiir Dilthey
gleichsam auf den Schultern der Aufkldrung. Bei Goethe «ist die
Dichtergabe nur die hochste Manifestation einer bildenden Kraft,
die im Leben selbst schon wirksam ist. [...] Und diese Personlich-
keit trat nun in einer Epoche auf, die von der Herrschaft der Reli-
giositdt durch die Aufkldarung befreit war. Alle grossen Dichter
vor Goethe haben Leben und Welt ausgelegt, geleitet von uberlie-
ferten Ideen. Jetzt endlich war die Zeit reif fiir die Losung der
hochsten dichterischen Aufgabe, das Leben aus ihm selber zu
verstehen [...]. Goethe ist der Seher des Lebens, an dem die Kunst
unbefangener Auslegung unseres Daseins aus ihm selber allen
nachkommenden Philosophen und Dichtern offenbar geworden
ist.»26

Goethescher Terminologie verpflichtet ist auch H.A. Korffs
Geist der Goethezeit, allerdings bezieht sich Korff nicht auf den
Autobiographen Goethe, sondern auf den Morphologen, den
Entdecker der Urpflanze. Korff schreibt Geschichte als
Geschichte von Ideenorganismen. «In der Tat sind die Ideen
dieser wie jeder Zeit nichts einzelnes, sondern bilden miteinander
nicht nur eine grosse in sich blutverwandte Familie, sondern auch
eine Folge von Generationen, in der sie sich nach den Gesetzen
ihres inneren Wachstums Stufe fiir Stufe und Form und Form
entwickeln und entfalten.»?2” Diese Orientierung am organologi-
schen Schema bedeutet insofern einen Riickschritt, als die Schwie-
rigkeiten unberiicksichtigt bleiben, welche auftraten, als Goethe
das Schema der pflanzlichen Entwicklung seiner Lebensge-
schichte und der Geschichte seiner Zeit zugrundezulegen ver-
suchte. Eine Konsequenz dieser Einstellung ist die grosse Ferne
der Korffschen Ideengeschichte zum sozialhistorischen Gesche-
hen der Zeit. Die Franzosische Revolution kommt in diesem
Werk weder dem Namen noch der Sache nach vor. Korff sieht die
Goethezeit einerseits als Fortsetzung der Aufkldrung, denn bei-
den Bewegungen eigne der «Zug in die Welt», beide Epochen
seien Phasen «in der Schopfungsgeschichte einer gegen die geistli-
“che Kultur des Mittelalters heraufgekommenen weltlichen
Kultur.»2® « Anderseits 10st sich die Goethezeit aus dem Mutter-
leib der Aufkldrung kraft der innigen Ueberzeugung los, dass eine
weltliche Kultur allein nach den Idealen einer verstandesbe-
herrschten Wirklichkeit fiir den Menschen ewig unbefriedigend
bleiben muss.» Die Goethezeit konstituiert sich demnach im
Widerspruch des irrationalistischen Idealismus gegen den Realis-
mus und Rationalismus der Aufkldrung. Ihr hochstes Ziel errei-



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 93

che sie in einer neuen Form der Religion, in der klassischen
«Weltfrommigkeit».

Gegen die abstrakten Generalisierungen der Irrationalismus-
these wendet sich G. Lukacs in seinem Essayband Goethe und
seine Zeit. Im Gefolge der Lessingstudien Franz Mehrings werden
hier Legendenbildungen zur Goethezeit ideologiekritisch hinter-
fragt. Die Irrationalismusthese ist nach Lukacs «das beste ideolo-
gische Mittel, eine chinesische Mauer zwischen Aufkldrung und
deutscher Klassik aufzurichten, die Aufkldrung zugunsten der
spiateren reaktiondren Tendenzen der Romantik herabzu-
setzen.»?® Ein weiter gefasster Begriff der Aufkldrung ermoglicht
es, den Sturm und Drang als deren Fortsetzung zu erfassen. «Die
ausserordentliche Wirkung des « Werther» in der ganzen Welt hat
aber (die) fithrende Rolle der deutschen Aufklarung klar ins Licht
gestellt.»30

Diese These Lukacs’ wurde unter anderen von W. Krauss
iibernommen und weiter ausgefiihrt. «Die Aufkldrung geht im
Sturm und Drang nicht zu Ende, sondern sie tritt in ein neues
dynamisches Stadium ein, durch das ihre Grundziele keines-
wegs verdndert oder gar umgekehrt werden.»3! In dieser Form
bestimmt die Kontinuitdtsthese heut die Literaturgeschichts-
schreibung in der DDR. Eine Variation derselben bestimmt den
von Walter Hinck herausgegebene Aufsatzband Sturm wund
Drang. Ein literaturwissenschaftliches Studienbuch. Ch. Siegrist
bestimmt hier das Verhiltnis von Sturm und Drang und Aufkla-
rung als ein «Nebeneinander». « Aufklarung lduft durchaus wei-
ter neben dem, was sich von ihr als Empfindsamkeit und Sturm
und Drang loszuldsen sucht, verdndert sich aber in diesem Diffe-
renzierungsprozess und beeinflusst damit wiederum die von ihr
divergierenden synchronen Konzepte — das Wechselverhiltnis
wire unter dem Gesichtspunkt der Komplementaritdt zu beschrei-
ben.»32 Mit dem Begriff der Komplementaritédt entfernt sich Sie-
grist von der Position Lukacs’, der in Sturm und Drang, wiede-
rum unter geschichtsphilosophischen Voraussetzungen, einen
Schritt zur Vollendung der Aufkldarung sieht.

Die widerspriichliche Zugehorigkeit des Sturm und Drang zur
Aufklarung ist auch das Thema der von R. Grimminger herausge-
gebenen Sozialgeschichte der deutschen Literatur. Einleitend
fasst Grimminger, in Anlehnung an Horkheimer/Adorno u.a.,
Aufkldarung als einen dialektischen Prozess. Das zentrale Anlie-
gen der Epoche sei die «Aufklarungsutopie vom gliickseligen
Leben in der Welt.»3? Die theoretische Explikation dieser Utopie



94 ETUDES DE LETTRES

in der Aufklarungsphilosophie enthidlt mehrere dialektische
Momente, welche in der historischen Realisierung als antagoni-
stische Bewegungen in Erscheinung treten. Fiir den Sturm und
Drang ist nach Grimminger die Dialektik der aufkldrerischen
Psychologie entscheidend. Aufkladrerische Kultur ist «auf die
Unterdriickung oder mindestens Domestizierung der menschli-
chen Triebnatur angewiesen.»3* Dieses Kulturkonzept ist in sich
dialektisch, denn «die Triebnatur drangt die moralische Vernunft
namlich gerade deshalb, weil sie von ihr zum ersten inneren Feind
erkliart wurde, auch stindig wieder in die Defensive [...]. Dass die-
ses Bewusstsein wiederum die Triebe so dunkel, so verworren [...]
erscheinen lassen muss [...], bleibt bis ins spate 18. Jahrhundert
unbegriffen. Dann allerdings revoltiert [...] der Sturm und Drang
dagegen.»3 Grimminger sieht die Zugehorigkeit des Sturm und
Drang zur Aufklidrung also darin, dass in ihm eine der Aufkli-
rung immanente, aber bislang verdeckte Widerspriichlichkeit
offen zum Austrag kommt. Mit dieser Offenlegung des Wider-
spruchs verdndert sich allerdings die Bewegung der Aufkliarung
selbst. «Die gesammte Aufkldrungsbewegung ist in eine Phase
getreten, in der sie iiber sich selbst keinen Konsens mehr erzielen
kann, » 36 obschon sich die kontraren Richtungen alle noch auf die
Utopie eines gliickseligen Lebens in der Welt berufen.

Das Gliicksstreben des Individuums steht auch im Zentrum
der an Walter Benjamin ankniipfenden Untersuchung zur Melan-
cholie in der Dramatik des Sturm und Drang von G. Mattenklott.
Allerdings zeichnet Mattenklott, mit bedenkenswerter Einseitig-
keit, nicht die helle Variante der spiteren &sthetischen Versoh-
nung in der Klassik, sondern die dunkle des Riickfalls in Melan-
cholie. «Als dunkler Schoss der genialen Kraftakte erscheint bei
Lavater Melancholie [...] schirfer als es der Literaturwissenschaft
je gelingen sollte, ist damit die Folie erhellt, vor der der heroische
Aufschwung der Geniezeit sich abspielt [...] Denn nimmt man die
Behauptung Lavaters [...] ernst, wird die These bodenlos, nach
der die Kurzlebigkeit der Epoche dem Katzenjammer nach puber-
taren Kraftakten entspricht, eine These, in der sich die dltere Lite-
raturgeschichte masochistisch mit dem absolutistischen Sieger
identifizierte, die jedoch auch die neuere sich zu eigen macht,
nunmehr mit Bedauern. Kaum verschlug es dabei, dass der Sturm
und Drang nicht erst am Ende der Epoche, sondern im fiinften
Akt jedes ihrer Trauerspiele ein Ende findet [...]. Die Wider-
stinde gegen den programmatisch vertretenen Vitalismus wiren
dann nicht sofort in der rauhen Wirklichkeit der absolutistisch



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 95

regierten deutschen Staaten zu suchen, [...] sondern in der
Schwermut, die — als sein konstituierendes Moment — dem vita-
len Protest stets schon zugrunde lag.»?37

Zu ausschliesslich, so scheint es, hat man die Aufmerksamkeit
auf die Abgrenzung des Sturm und Drang von der Aufkldarung
gerichtet, wohl im Vertrauen auf biographische Gegebenheiten im
Leben der «wichtigsten» Autoren, die den Sturm und Drang
leicht als Jugend- und Vorbereitungsphase eines Spéteren erschei-
nen liessen. Auch die Abgrenzung von gleichzeitigen Strémungen
ist erneut zum Problem geworden. Mattenklott macht darauf auf-
merksam, dass moglicherweise nur zu verstehen ist, was Sturm
und Drang war, wenn man besser begreift, wie er zu Ende ging.
Das Verhiltnis des Sturm und Drang zu dem, was ihn ablost,
wurde aber von der Literaturwissenschaft, auch der neueren,
weitgehend ausgeklammert. Hier bleibt einiges zu tun.

Heine hatte gesagt, jede Zeit sei eine Sphinx, die sich in den
Abgrund stiirzt, sobald man ihr Ritsel gelost hat. Hans Blumen-
berg dreht das folgendermassen um: «Zeitalter erschopfen sich
eher in der Umwandlung ihrer Gewissheiten und Fraglosigkeiten
in Rétsel und Inkonsistenzen als in deren Auflosung. Stiirze in
den Abgrund gehoren zwar zum Bild der Sphinx, die ihr Rétsel
gelost und damit ihren Daseinssinn zerstort sieht; das geschichtli-
che Leben aber kann, auch wenn es Zusammenbriiche und Neu-
formierungen durchlduft, nur unter dem Prinzip der Selbsterhal-
tung verstanden werden, wenn man ihm nicht dunkle Todestriebe
und Sehnsiichte nach Untergang zuschreiben will. Noch die Epo-
chenwende als schirfste Zdsur hat eine Funktion der Identitits-
wahrung, indem die Verdnderung, die sie zulassen muss, nur das
Korrelat fiir die Konstanz der Anforderungen ist, die sie zu erfiil-
len hat. Dann produziert, diesseits des grossen Konzepts der epo-
chalen Entwiirfe, der geschichtliche Prozess seine ‘Umbesetzun-
gen’ als Sanierungen seiner Kontinuitét. [...] das Problem der
Epoche muss von der Frage nach der Moglichkeit ihrer Erfahrung
her aufgerollt werden. Alle Verdnderung, aller Wechsel vom
Alten zum Neuen sind nur dadurch fiir uns zuginglich, dass sie
sich auf einen konstanten Bezugsrahmen beziehen lassen, durch
den die Erfordernisse definiert werden konnen, denen an einer
identischen ‘Stelle’ zu geniigen ist. Dass das Neue in der
Geschichte nicht das jeweils Beliebige sein kann, sondern unter
einer Strenge vorgegebener Erwartungen und Bediirfnisse steht,
ist die Bedingung dafiir, dass wir iiberhaupt so etwas wie
‘Erkenntnis’ von Geschichte haben konnen. Der Begriff der ‘Um-



96 ETUDES DE LETTRES

besetzung’ bezeichnet implikativ das Minimum an Identitit, das
noch in der bewegtesten Bewegung der Geschichte muss aufge-
funden oder zumindest vorausgesetzt und gesucht werden konnen
[...] ‘Umbesetzung’ bedeutet, dass differente Aussagen als Ant-
worten auf identische Fragen verstanden werden konnen».3%8
Rahmenbedingungen, so argumentiert Blumenberg weiter, sind
bewusstseinstrager als die ihnen zugeordneten Inhalte, oder
anders: die Fragen erweisen sich im Vergleich zu den Antworten
als relativ konstant.

Blumenberg nimmt die Metapher der Epochenschwelle kon-
kret, wenn er daran erinnert, dass man iiber ein Schwelle tritt,
nicht auf sie. Wer sie bestimmt, thematisiert das Ueberschritten-
haben; sie selbst liegt unter der Oberfldche der Chronologie: «Es
gibt keine Zeugen von Epochenumbriichen. Die Epochenwende
ist ein unmerklicher Limes, an kein pragnantes Datum oder Ereig-
nis evident gebunden. Aber in einer differentiellen Betrachtung
markiert sich eine Schwelle, die als entweder noch nicht erreichte
oder schon iiberschrittene ermittelt werden kann.» (ebd.) Das
Problem ldsst sich literaturgeschichtlich beim jungen Goethe
focussieren, der, was Redeweise und Erlebnisgehalt anbetrifft,
ganz wortlich eine Grenze umschreibt, die in den Leipziger Brie-
fen an Behrisch — Werther-Tone avant la lettre — schon tiber-
schritten ist, wiahrend die gleichzeitig entstandenen Gedichte noch
ganz dem unpersonlichen Muster verspielter, witzig-kiihler Ana-
kreontik verhaftet sind. So schreibt er etwa am 10.11.1767 an den
Freund:

«Abends um 7 Uhr. Ha, Behrisch, da ist einer von den Augen-
blicken! Du bist weg, und das Papier ist nur eine kalte Zuflucht
gegen deine Arme. O Gott, Gott — Lass mich nur erst wieder zu
mir kommen. Behrisch, verflucht sei die Liebe. O sdhst du mich,
sdhst den elenden, wie er rast, der nicht weiss gegen wen er rasen
soll — du wiirdest jammern. Freund! Freund! Warum hab ich
nur einen? Um 8 Uhr. Mein Blut lduft stiller. Ich werde ruhiger
mit dir reden konnen. Ob verniinftig, dass weiss Gott. Nein, nicht
verniinftig. Wie konnte ein Toller verniinftig reden. Das bin ich.
Ketten an diese Hiande, da wiisste ich doch, worein ich beissen
sollte [...]»

Man konnte aus diesen wenigen Zeilen Merkmale einer Sturm-
und-Drang-Poetik destillieren. Da ist die Bedeutung des bis zum
Rand gefiillten, genau datierten erlebten Augenblicks und dessen
Darstellung in situierter Rede: Reden aus einer Situation so, als
sprache man unmittelbar aus ihr heraus. Da ist der Anspruch auf



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 97

Gleichzeitigkeit von Schreiben und Erleben. Der Anspruch weiter
auf sprachlichen Ausdruck, der, gegen das «tintenklecksende
Sdakulum», durch subjektive, mitteilenswerte Erfahrung hier und
jetzt gedeckt ist. Das Insistieren auf der unverwechselbaren Ein-
heit der Person und ihrem Recht auf eigenes Erleben und eige-
nen, originellen Ausdruck aus eigener Wurzel charakterisiert
wiahrend knapp 10 Jahren die Aufbruchstimmung der jungen
Generation. «Grosse Philosophen mogen diese Herren immer
sein, grosse allgemeine Menschenkenntnis, Gesetze der menschli-
chen Seele, Kenntnis, aber wo bleibt die individuelle?» so fragt
Lenz in seinen Anmerkungen iibers Theater die Aufklarer. Und
bei Herder heisst es entsprechend: Vom Erkennen und Empfin-
den der menschlichen Seele: (1778) «Der tiefste Grund unse-
res Dayseyns ist individuell, sowohl in Empfindungen als
Gedankeny.

Wenn in Gedichten der 50er und 60er Jahre von Liebesgliick
die Rede ist, steht dies unter dem Vorzeichen der Versagung. Da
ist, trotz aller sinnlichen Pikanterie, so etwas wie eine anakreon-
tische Bremse im Spiel. Unter dem Druck des leitenden Tugend-
begriffs ist entlastende Ventilation nur in der lyrischen Fiktion
zugelassen: formal streng bewachtes Spiel, Aufstand der Sinne im
goldenen Kifig des Gedichts:

Was ich irrte, was ich strebte,

Was ich litt und was ich lebte,

Sind hier Blumen nur im Strauss —
Und das Alter wie die Jugend,

Und der Fehler wie die Tugend,
Nimmt sich gut in Liedern aus.

So beim ganz jungen Goethe. Oder in einem andern Text mit
dem Titel «Gliick der Entfernung»: «Doch das Gliick bleibt
immer grosser/, Fern von der Geliebten sein [...] Heiter ist mein
Geist und frei/ Und unmerkliche Betorung/ Macht die Liebe zur
Verehrung,/ Die Begier zur Schwirmerei.» Deutlich genug heben
sich darin Verse wie die aus dem «Mailied» ab: «und Freud und
Wonne/ Aus jeder Brust/ o Erd, o Sonne, o Gliick/ o Lust!» Das
Ernstnehmen der Begierde, der Verzicht auf ihre Sublimation, der
Anspruch des individuellen Gliicksverlangens auf Befriedigung
hier und jetzt — im Sturm und Drang bricht’s auf, und in den
Uebergangstexten, die wir im folgenden betrachten wollen, hort
man schon den lose sitzenden Deckel klappern vom Dampf der
wihrend der Aufklarungszeit rationalistisch zuriickgestauten



08 ETUDES DE LETTRES

Sinnlichkeit. In Biirgers «Lenore» aus dem Jahr 1773 wird der
individuelle Anspruch auf Liebe gegen eine sinnlose Ordnung
erhoben — der Geliebte verliert im Krieg das Leben — und durch-
gehalten, freilich um den Preis des Wahnsinns, in dem sich die
Vereinigung vollzieht. Anders ist es in Goethes Gedicht «Stirbt
der Fuchs, so gilt der Balg» von 1770. Das sind anspruchslos ver-
spielte Verse, und doch ereignet sich innerhalb des Rokokorah-
mens etwas Neues, das ihn in Frage stellt. Derjenige, der ein paar
Verslein nicht herunterhaspeln kann, bevor der gliilhende Span,
der im Kreis junger Leute herumgereicht wird, erlischt, muss ein
Pfand geben. Hier fiangt der Sprechende selber Feuer und das
gesellige Spiel ist aus. Das entflammte Herz erscheint dabei als
poetologische Metapher eben solchen Erfahrungsausdrucks, der
sich, wenig spiter, jeden dem Sprechen vorgegebenen Rahmen
sprengend in freirythmischen Formen Bahn bricht.

Unsere Aufmerksamkeit gilt zundchst dem Vergleich dreier
motivgleicher Gedichte: Lessings «Die schlafende Laura», Klop-
stocks «Das schlafende Maidgdchen» und Goethes «Kleine
Blumen».

Lessings Gedicht wird erd6ffnet mit dem in der Anakreontik
~ oft verwendeten Topos der schlafenden Geliebten, die in einer
Naturszenerie liegt:

Nachlidssig hingestreckt,

Die Brust mit Flohr bedeckt,

Der jedem Liiftchen wich,

Das kiihlend ihn durchstrich,
Liess unter jenen Linden

Mein Gliick mich Lauren finden. 3

Dieses Gliick ist eine Chance, die dem Erzdhler unverhofft
widerfahrt, ohne dass er etwas dazu beigetragen hitte: er, wie
Laura, sind Objekt des ‘Gliicks’. Es ist keine Erfahrung, sondern
Bestandteil anakreontischer Kulisse, die als Rahmen sicherstellt,
dass auf der lyrischen Biithne nichts geschieht, was nicht durch
moralische Standards vorweg abgesichert wire.

In den folgenden Zeilen wird erzdhlt, wie die Anfangssituation
des Gedichts sich in bezug auf dieses ‘Gliick’ entfaltet. Der Spre-
chende projiziert sein Gefiihl der « Traurigkeit» auf die ihn umge-
bende Pflanzenwelt, mit der er dasselbe Los zu teilen glaubt:
«von Lauren nicht gesehn zu werden». Gerade weil die Natur eine
topische ist, zu der die Nachtigall so sehr gehort wie Zephir, muss
das sprechende Ich den Gesang der Nachtigallen verneinen, um



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 99

auf die Tiefe ihres Schlafes und die Ungestortheit ihres Traumes
hinzuweise, dessen Objekt der teilnehmende Beobachter sein
mochte. Durch den Perspektivewechsel von erster zu dritter Per-
son wird es dem lyrischen Erzdhler moglich, von seiner Gefiihls-
verwirrung zu sprechen: ‘

Von dem, ich hoff es, traumte,
Der staunend bey ihr stand,
Und viel zu viel empfand,

Um deutlich zu empfinden,
Um noch es zu empfinden

Wie viel er da empfand.

Diese angenommene Rollenmaske erlaubt ihm zu sagen, dass
er empfunden hat. Zu sagen, was er empfunden hat, ist jedoch in
dieser selbstdistanzierten Rhetorik des Empfindens nicht moglich.
Die Dialektik dieses Perspektivewechsels spiegelt sich in den
folgenden Zeilen wider. Der Sprechende begibt sich zwar des
Beobachterstandpunktes und findet zur Ich-Form, seine Hand-
lung jedoch ist umso weniger eine subjektiv motivierte als sie dem
verlangten anakreontischen Ritual enspricht:

Ich liess micht sanfte nieder,

Ich segnete, ich kiisste sie,

Ich segnete, und kiisste wieder:

Und schnell erwachte sie.

Schnell thaten sich die Augen auf.

Die Augen? — nein, der Himmel that sich auf.

Im Augenblick, da die Schlafende erwacht und sich aus dem
Blickkontakt der Liebenden Intimitédt ergeben kdnnte, weicht der
Sprechende aus und zieht die ‘anakreontische Bremse’. Seine rhe-
torische Frage: «die Augen?» verneint den konkreten Blick und
lasst ein Anderes, Unkorperliches erwarten: «— nein, der Him-
mel that sich auf.» Dieser kosmische Raum hat den moglichen
Privatraum ersetzt. Die Sphire, in welcher der verbal erfiillte
Wunsch erst noch verwirklicht werden miisste, wird tiberspielt,
bzw. ins Korperlose tiberhoht: die Pforten des Paradieses sind
geoffnet, das Ich steht vor der Schwelle.

Im Gegensatz zu Lessings Gedicht sind in Klopstocks «Das
schlafende Maéagdchen»% die Naturkulissen entscheidend ein-
geschriankt. Nicht das asymmetrische Verhiltnis des Beobachters
zu seiner schlafenden Geliebten ist Gegenstand des Gedichts, son-
dern es wird erzdhlt, wie aus dieser Asymmetrie heraus sich die
Begegnung zweier Liebenden entwickelt.



100 ETUDES DE LETTRES

In der ersten Strophe findet das Ich sein Mddchen und bindet
sie mit zerreissbaren Banden — mit Rosen bestickten Bidndern
oder Rosengirlanden — fest. Diese Handlung wird zur symboli-
schen, welche einerseits auf das Liebesspiel verweist, andererseits
aber dessen Realitdt verdeckt. Der Blick des Liebenden auf die
schlafende Geliebte in der folgenden Strophe, dessen Bedeutung
nur in seiner das Individuelle verdeckenden Allgemeinheit formu-
liert wird («mein Lebeny»), bleibt vorerst unerwidert. Das dabei
empfundene Gefiihl darf ihm nicht zum bewussten werden; doch
gerade die Feststellung des Nichtwissens ermoglicht ihm, vom
Gefiihl als solchem iiberhaupt zu sprechen. Sein Stammeln und
die Ersatzhandlung des Rauschens mit den Biandern wecken die
Geliebte: sie schldgt die Augen auf. Dieser Blickkontakt wird
nicht wie bei Lessing sogleich wieder verdringt, sondern fiihrt zu
gegenseitigem Einversténdnis, das deutlich in der Parallelitidt der
zweiten und letzten Strophe ausgedriickt ist:

Ich sah sie an; mein Leben hieng
Mit diesem Blick an ithrem Leben:

Sie sah mich an; ihr Leben hieng
Mit diesem Blick an meinem Leben:

Diese Verschrinkung kulminiert im folgenden Doppelpunkt
mit einem Erwartungssignal: ein Neues kann eintreten, es ist zum
ersten Mal von «uns» die Rede. Um dieses ‘uns’ ist ein Raum von
Gliickseligkeit am Entstehen begriffen:

Und um uns wards Elysium.

‘Elysium’, eine kollektive Chiffre fiir individuelle Erfahrung,
Offnet sich auf individuelle Erfahrung hin, wie sie sich dieser auch
wieder durch die allgemeine Benennung verschliesst. Das Gliick
ist nicht Lessings ‘eingetretene Chance’, sondern wird durch die
magische Formel ‘Elysium’ herbeizitiert.

Die ersten drei Strophen von Goethes Gedicht «Kleine
Blume»#! sind, dhnlich den besprochenen Gedichtanfangen Les-
sings und Klopstocks, in ungetriibt anakreontischer Manier ver-
fasst: Friithlingsgotter und Zephir werden herbemiiht, um die
Geliebte mit flitterhaftem Naturwerk zu schmiicken. Sie selbst,
einer Rose vergleichbar, bewundert sich im Spiegel; der Schen-
kende hofft auf einen Kuss als Dank fiir seine Gaben.

Mit der Anrufung des Schicksals in der vierten Strophe dndert
sich der Ton. Der anakreontische schicksalslose Raum wird ver-
lassen, das Spiel soll Ernst gelten. Die Rose als Symbol der Liebe



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 101

muss der wahren Liebe weichen. Dabei wird deutlich, dass das
Gliick gesucht werden muss, da es im Widerspruch zum Schicksal
des Menschen steht.

Schicksal Seegne diese trieben
Lass mich ihr und lass Sie mein
Lass das Leben unsrer Liebe
Doch kein Rossen Leben sein.

Wurde bei Lessing das Gliick als zu findendes und zufallendes
benannt, bei Klopstock magisch herbeizitiert und durch eine kol-
lektive Chiffre garantiert, so steht in diesem frithen Goethege-
dicht das Gliick als Erfiillung eigener Triebe in der bangen Bitte
ans Schicksal in Frage.

In der letzten Strophe wird das Madchen selbst angesprochen.
Es wird, obwohl noch als gleich empfindendes gesehen, zur han-
delnden Person, welche die Hand zur Freundschaft reichen oder
verweigern kann.

Midgen das wie ich Empfindet
Reig mir deine Liebe Hand

Und das Band dass uns verbindet
sey kein schwages Rossen Band.

Das Gedicht endet offen; das Risiko einer Begegnung oder
Nichtbegegnung der Liebenden bleibt bestehen, gerade weil sich
die Begegnung erst in dieser Offenheit realisieren kann.

Trotz wesentlicher Unterschiede erscheinen die beiden
Gedichte Lessings und Klopstocks als sorgfiltig gerahmte
Rokoko-Bildchen. Goethes «Kleine Blumen» geniigt diesen
Anforderungen, obwohl die FEingangsstrophen Traditionelles
erwarten lassen, nicht mehr. In den Darstellungsraum spieleri-
schen Umgangs beider Geschlechter und traumhafter Begegnun-
gen ist ein Novum eingebrochen: utopisches Gliick, das auf indi-
viduellem Gliicksverlangen beruht. Unter der Hand, der schrei-
benden, hat ein Ruck stattgefunden, mit dem sich die Geschichte
deutscher Lyrik fortschreibt und erneuert, und dessen Konse-
quenzen in «Es schlug mein Herz», umfassender wohl in den 1774
entstandenen Gedichten «Prometheus» und «Ganymed» aufge-
funden werden kann.

Bereits Goethes frithes Gedicht «Das Schreyen» 42 das schein-
bar vollig der anakreontischen Welt verhaftet ist, 6ffnet sich auf
eine Begegnung der Liebenden hin. Der Nachsatz des Titels «nach
dem Italidnischen» weist vorerst auf die Imitation eines Motivs



102 ETUDES DE LETTRES

hin, ein Motiv, das in anakreontischen Gedichten, z.B. in Weisses
«Der Kuss»43, unschwer gefunden werden kann. Dass Goethe die
Szene jedoch variierend wiederholt, fillt sogleich auf.

Bei Weisse herrscht die Redesituation des Ménnerwitzes vor;
der Erzdhler referiert Vergangenes und spricht iiber das Madchen.

Ich war bey Chloen ganz allein,

Und kiissen wollt ich sie:

Jedoch sie sprach: sie wiirde schreyn,
Es sey vergebne Miih!

Die Pointe geht auf Kosten des Madchens, die Lacher werden
auf die Seite des Erzidhlers gezogen.

Und schrie sie nicht? Ja wohl, sie schrie — —
Doch lange hinter drein.

Das Spiel der Liebe, angedeutet durch zwei Gedankenstriche,
fiigt sich dem Ritual gemdss voll ein in die anakreontische Situa-
tion: das Rokoko-Bildchen ist gerahmt.

Anders bei Goethe, dessen Erzidhler unumwunden seine
Unternehmung erzihlt und sein Maddchen selbst zu Wort kommen
l4sst.

Jiingst schlich ich meinem Mégdchen nach,
Und ohne Hinderniiss

Umfasst’ ich sie im Hayn; sie sprach:

Lass mich, ich schrey gewiss.

Ihre Beteuerung zu schreien straft sich selber Liigen; das
Adverb «gewiss» verkehrt die Drohung durch deren Ueberbeto-
nung in ihr Gegenteil.

In der zweitletzten Zeile der zweiten Strophe wechselt der
Erzdhler vom Priteritum ins Priasens, wodurch eine unmittelbare
Situation geschaffen wird, aus der das Midchen sprechen kann:

Still, winkt sie lispelnd, Liebster, still,
Damit dich niemand hort.

Ihre lispelnde Beschworung desavouiert ihre Beteuerung zu
schreien. Thr Widerstand ist allein verbal; unter der sprachlichen
Ebene ist das Bediirfnis beider Liebenden zu einer Begegnung
angedeutet. Diese Begegnung kann jedoch nicht, wie wir bereits
in «Kleine Blumen» gesehen haben, durch Sprache vorwegge-
nommen werden.

Das Gedicht «Es schlug mein Herz» steht, im Vergleich zu
gleichzeitig entstandenen, einzig da in seiner Art; motivgleiche



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 103

anakreontische Gedichte hierzu existieren nicht. Die Natur ist
nicht mehr Kulisse, sondern Projektionsraum und Medium des
Ausdrucks eines starken, subjektiven Gefiihls. Die nordische
Landschaft bringt dem Reitenden die Empfindungen entgegen,
die er in sie gelegt hat; ein sinnliches Ineinander von Erhabenheit
und Schauer entsteht.

Schon stund im Nebelkleid die Eiche
Wie ein gethiirmter Riese da,

Wo Finsterniss auss dem Gestrauche
Mit hundert Schwartzen Augen sah
Der Mond von seinem Wolkenhiigel
Sah schlifrig aus dem Duft hervor#

Neben diesen Projektionen des Ich auf die Natur lidsst sich
der Durchbruch des Gefiihls auch an rhythmischen Stérungen des
Vierhebers erkennen; so im Aufbruch:

Und fort! wild wie ein Held zur Schlacht

und vor allem in der Begegnungsszene:

Ich sah dich, und die milde Freude
Floss aus dem siissen Blick auf mich.
Ganz war mein Herz an deiner Seite,
Und jeder Athemzug fiir dich.45

Das starke Gefiihl des Ich hat gewissermassen die Fesseln des
Metrums an einigen wunden Punkten gesprengt.

Thematisiert werden Aufbruch, Begriissung und Abschied —
wie es der spitere Titel des Gedichts widergibt: « Willkommen
und Abschied», — das Zusammensein der Geliebten wird als
Zeitraum iibersprungen. Diese Aussparung des erfiillten Augen-
blicks scheint wesentlich mit der Erfahrung des Gliicks zusam-
menzuhidngen. Endet die in der Frankfurter Zeit entstandene
Reimerzidhlung «Ziblis» 4 mit der anakreontisch obligaten ‘Wol-
lust’, begleitet von der Moral des Erzéhlers, so haben die gleich-
zeitig entstandenen Erzdhlungen « Triumph der Tugend I und II»#
sich bereits von der verspielten Rokoko-Welt ein wenig entfernt
und in ihrem Verzicht auf ‘“Wollust’ verbiirgerlicht. Die Unschuld
des Midchens tritt als gesellschaftlicher Wert auf, zu welchem
sich das Gedichtende moralisch bekennt. Im vorliegenden
Gedicht wird der Privatbereich der beiden Liebenden zwar aus-
gespart, ihr Liebesverhiltnis wird jedoch indirekt in der Ver-
schriankung der Schlusszeilen angedeutet:



104 ETUDES DE LETTRES

Und doch, welch Gliick! geliebt zu werden,
Und lieben, Gotter, welch ein Gliick.

Dieses gemeinsame Gliick in der gegenseitigen Liebe wird in
Goethes « Mayfest» jubelnd besungen:

O Midchen Miadchen,
Wie lieb ich dich!

Wie blinkt dein Auge!
Wie liebst du mich!48

und tritt verwandelt auf in Ganymeds Wunsch, mit seinem Vater
wieder eins zu werden:

Umfangend umfangen!4°

Die zwei Fassungen von Goethes Mondgedicht grenzen den
Sturm und Drang gleichsam von vorn und hinten her ein.

Die ersten beiden Strophen lauten gleich: der Sprechende bit-
tet Schwester Mond, ihn zu sich heraufzuheben und ihm damit
das «Gliick» zu gewidhren, sein schlafendes Madchen in «wollust-
voller Ruh» zu betrachten. Die Angesprochene erscheint ihm als
«Bild der Zirtlichkeit in Trauer»; sie ist dem Traurigen Identifi-
kationsangebot und Gliickspenderin zugleich.

Im frihen Gedicht « An den Mond»3° verharrt der Liebhaber
in der imaginierten Voyeurposition; sein geistiges Auge sieht, was
er eigentlich nicht sehen sollte. Der Wunsch nach Befriedigung
seiner Triebe jedoch bleibt unausgesprochen:

Trunken sinkt mein Blick hernieder.
Was verhiillt man wohl dem Mond.
Doch, was das fiir Wiinsche sind!

Die Parallele von Sprechendem und Mond fiihrt zu einer sar-
kastischen Pointe, welche ganz dem Bereich des anakreontischen
Wortwitzes zugehort:

Voll Begierde zu geniessen,
So da droben hingen miissen;
Ey, da schieltest du dich blind.

Anders die dritte Strophe im spiteren Gedicht « An Lunay.5!
Das reine Betrachten bringt dem Ich das «holde Gliick»; die
Distanz zur Geliebten, obwohl sie als Qual empfunden wird, l4u-
tert und schérft den Blick des Liebenden. Dieses auf Entsagung
beruhende Gliick wird, in der zweiten Hilfte der Strophe, zum



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 105

Gliick aus Entsagung. Der Mond wird als Mythologem wiederein-
gesetzt, wodurch die Parallele von Ich und Mond das Ich zu einer
Begegnung mit seiner Geliebten fiihrt, nach dem Vorbild der
Begegnung Lunas mit Endymion.

Hell und heller wird es schon

Um die unverhiillten Glieder,
Und nun zieht sie mich hernieder,
Wie dich einst Endymion.

Die angesprochene mythologische Situation weist iiber sich
hinaus; die Begegnung der Liebenden wird leise angedeutet, ohne
dingfest gemacht zu werden. Die Interpretierbarkeit des Mytholo-
gems sichert eine allgemeine Deutbarkeit, in der die individuelle
Erfahrung aufgeht, ohne als individuelle unmittelbar dargestellt
zu werden. Dieser Gedichtschluss realisiert den klassischen Stil-
willen, wie er etwa in Schillers Biirgerkritik 1789 programmatisch
formuliert wird. Gefordert wird dort die Generalisierbarkeit der
dargestellten Erfahrung auf ‘Menschheit’ hin. Das Gedicht soll
im klassischen Sinn nicht die «Geburt» sondern das « Gemailde»
der individuellen Seelenlage sein:

[...] ein Dichter nehme sich ja in acht, mitten im Schmerz den
Schmerz zu besingen. So wie der Dichter selbst bloss leiden-
der Teil ist, muss seine Empfindung unausbleiblich von ihrer
idealischen Allgemeinheit zu einer unvollkommenen Indivi-
dualitit herabsinken. Aus der sanftern und fernenden Erinne-
rung mag er dichten, und dann desto besser fiir ihn, je mehr
er an sich erfahren hat, was er besingt. 32

Christiaan L. HART-NIBBRIG,
Rudolf KASER, Denise MARTIN.



106 ETUDES DE LETTRES

ANMERKUNGEN

Gekiirzte Fassung eines Vortrags, gehalten im Rahmen des 3¢ cycle in Glion,
November 1980.

! zit, nach D.F. Strauss, Ch. Fr. D. Schubarts Leben in seinen Briefen.
Gesammelt, bearbeitet und herausgegeben v. D.F. Strauss, Bonn 18782, S. 112.

2 vgl. loc. cit.
3 ebd. S. 114,

4 vgl. W.v. Ungern-Sternberg, «Schriftsteller und literarischer Markt», in:
Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jh. bis zur Gegen-
wart, hrsg. v. R. Grimminger, Band 3/1, Miinchen 1980 (dtv).

3 zit. nach Erliuterungen und Dokumente. J. W. Goethe. Die Leiden des
jungen Werthers, hrsg. v. K. Rothmann, Stuttgart 1971, S. 136.

6 zit. nach Der junge Goethe, hrsg. H. Fischer-Lamberg, 5 Bde., Berlin
1963, Bd. IV, S. 134,

7 J.W. Goethe, Dichtung und Wahrheit, zit. nach Goethes Werke, textkri-
tisch durchgesehen und mit Anmerkungen versehen von E. Trunz, 14 Bde. Ham-
burg 1960°, Bd. 9 S. 258.

8 ebd. Bd. 9 S. 264.
% ebd. Bd. 9 S. 269f.
10 ebd. Bd. 9 S. 283.
1 ebd. Bd. 9 S. 413.
12 ebd. Bd. 9 S. 569.
13 ebd. Bd. 9 S. 534.

14 J.P. Eckermann, Gespriche mit Goethe in den letzten Jahren seines
Lebens, in: J.W. Goethe, Gedenkausgabe der Werke, Briefe und Gespriiche,
hrsg. von E. Beutler, Bd. 24 S. 546f.

15 G.G. Gervinus, Geschichte der poetischen National-Literatur der Deut-
schen, 1. Theil, 3. Umgearbeitete Ausgabe, Leipzig 1846, S. 17.

16 ebd. S. 3.
17 J.W. Goethe, Dichtung und Wahrheit, Hamburger Ausgabe Bd. 9 S. 258.
18 G.G. Gervinus, op. cit. S. 9.

19 'H. Hettner, Geschichte der deutschen Literatur im achtzehnten Jahrhun-
dert, 3. Buch, 1. Abteilung: Die Sturm und Drang-Periode, S. 6.

20 ebd. S. 1.
21 ebd. S. 8.
22 ebd. S. 17.

23 'W. Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissen-
schaften. Mit einer Einleitung von M. Riedel. Frankfurt a.M. 1970, S. 203.

% ebd. S. 218.
3 ebd. S. 228.



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 107

26 W, Dilthey, Das Erlebnis und die Dichtung, zweite erweiterte Auflage,
Leipzig 1907, S. 178.

27 H. A. Korff, Geist der Goethezeit, Versuch einer ideellen Entwicklung der
klassisch-romantischen Literaturgeschichte, 1. Teil: Sturm und Drang. Leipzig
1923, S. 3.

28 ebd. S. 32.
2 G. Lukacs, Goethe und seine Zeit, Bern 1947, S. 17.
30 ebd. S. 17.

31 W, Krauss, «Zur Periodisierung Aufkldrung, Sturm und Drang, Weima-
rer Klassik», in: Marxistische Literaturkritik, hrsg. V. Zmegac, Bad Homburg
1970, S. 283.

32 Ch. Siegrist, «Aufklirung und Sturm und Drang: Gegeneinander oder
Nebeneinander?», in: Sturm und Drang. Ein literaturwissenschaftliches Stu-
dienbuch, hrsg. W. Hinck, Kronberg/Ts. 1978, S. 1.

33 R. Grimminger, «Aufkldrung, Absolutismus und biirgerliche Individuen.
Ueber den notwendigen Zusammenhang von Literatur, Gesellschaft und Staat in
der Geschichte des 18. Jahrhunderts», Einleitung zu Hansers Sozialgeschichte
der deutschen Literatur Bd. 3/1, Miinchen 1980, S. 16.

% gbd, 8. 22,
3% ghd. 8..23.

36 ebd. S. 62.

37 G. Mattenklott, Melancholie in der Dramatik des Sturm und Drang,
Stuttgart 1968, S. 45 ff.

3 Hans Blumenberg, Aspekte der Epochenschwelle: Cusaner und Nolaner,
erw. u. iiberarbeitete Neuausgabe von Die Legitimitit der Neuzeit, Teil 4,
Frankfurt a. M. 1976. S. 14-21.

Im Gegensatz zum Begriff der ‘Umbesetzung’ impliziert der Begriff des
Paradigmawechsels, wie ihn Th. S. Kuhn in bezug auf die Struktur wissenschaft-
licher Revolutionen (Frankfurt a. M. 1967), entwickelt, eine gewisse konserva-
tive Gefrissigkeit, insofern die wissenschaftliche Innovation immer auch der
Selbststabilisierung der Wissenschaft gegen ihre eigene Krisenanfélligkeit dient.
Es gibt, so Kuhn, in der Geschichte der Wissenschaft, im Gegensatz zur
Geschichte der Kunst, kein Interesse am Neuen um seiner selbst willen, folglich
auch kein museales an alternden Innovationen. Sie loscht ihre Vergangenheit
fortzu aus. Vgl. dazu Th. S. Kuhn, Die Entstehung des Neuen, Studien zur
Struktur der Wissenschaftsgeschichte, Frankfurt a. M. 1978, S. 446ff. Wie fiir
Kuhn bleibt auch fiir Foucault die historische Diskontinuitit epochalen Wandels
riatselhaft unbegreifbar, mit der Gefahr freilich, dass sich der historische Struk-
turwandel iiber die Kdpfe historisch handelnder Subjekte hinweg in einem Para-
digmenhimmel ereignet, und die Strukturen ontologisiert werden und Eigenle-
ben bekommen. (vgl. Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a. M. 1974, S. 269.)

3 G.E. Lessing, «Die schlafende Laura» (1753), zitiert nach Epochen der
deutschen Lyrik 1700-1770, hrsg. J. Stenzel, Miinchen 1969 (dtv WR 4019),
S. 261.

4 F.G. Klopstock, «Das schlafende Médgdchen» (1762), zitiert nach Epo-
chen der deutschen Lyrik 1700-1770, S. 305.



108 ETUDES DE LETTRES

41 J.W. Goethe, «Kleine Blumen» (Strassburg, Apr. 1770-Aug. 1771),
zitiert nach Der junge Goethe, hrsg. H. Fischer-Lamberg, 5 Bde., Berlin 1963,
Bd. 11, 8. 30f,

42 J,W. Goethe, «Das Schreyen» (Frankfurt, Sept. 1768-Mrz. 1770), zitiert
nach Der junge Goethe, Bd. 1, S. 187f.

4 Ch. F. Weisse, «Der Kuss» (1758), zitiert nach Epochen der deutschen
Lyrik 1700-1770, S. 286.

4 J.W. Goethe, «Es schlug mein Hertz» (Krusesche Abschrift der ersten
zehn Zeilen, Strassburg, Apr. 1770-Aug. 1771), zitiert nach Der junge Goethe,
Bd. II, S. 31f.

45 J.W. Goethe, «Mir schlug das Herz» (Druck in der «Iris», Mirz 1775),
zitiert nach Der junge Goethe, Bd. II, S. 294 (Anm. zu S. 31).

4% J.W. Goethe, «Ziblis» (Frankfurt, Sept. 1768-Mrz. 1770), zit. nach Der
junge Goethe, Bd. 1, S. 167ff.

47 J.W. Goethe, «Triumph der Tugend I und II» (Frankfurt, Sept. 1768-
Mrz. 1770), zit. nach Der junge Goethe, Bd. 1, S. 175ff.

4 J.W. Goethe, «Mayfest» (Strassburg, Apr. 1770-Aug. 1771), zit. nach
Der junge Goethe, Bd. 11, S. 32f.

4 J.W. Goethe, «Ganymed» (Frankfurt, Jan.-Juni/Juli 1774), zit. nach
Der junge Goethe, Bd. 1V, S. 30.

0 J.W. Goethe, «An den Mond» (Frankfurt, Sept. 1768-Mrz. 1770), zit.
nach Der junge Goethe, Bd. I, S. 303f.

51 J.W. Goethe, «An Luna» (Schriften 1789), zit. nach Goethes Werke,
textkritisch durchgesehen und mit Anmerkungen versehen von E. Trunz, 14
Bde., Hamburg 19607, Bd. I, S. 421 (Anm. zu S. 20).

52 F. Schiller, « Uber Biirgers Gedichte» (1789), in Friedrich Schiller, Samtli-
che Werke, hrsg. G. Fricke, H.G. Gopfert, 5 Bde., Miinchen 19674, Bd. V,
S. 982.



	Zur Frage der "Epochenschwelle" am Beispiel des sogenannten "Sturm und Drang"

