
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1981)

Heft: 4

Artikel: Zur Frage der "Epochenschwelle" am Beispiel des sogenannten "Sturm
und Drang"

Autor: Hart-Nibbrig, Christiaan L. / Käser, Rudolf / Martin, Denise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE»
AM BEISPIEL DES SOGENANNTEN

«STURM UND DRANG»

Historia facit saltus. Ohne Risse, Bruchstellen, Unstetigstellen
wäre sie schon als gelungen zu denken und böte, als einsehbarer,
sinnvoll geschlossener Zusammenhang, dem rückblickenden
Historiker sich dar wie dem richtenden Auge Gottes am jüngsten
Tag. Zu wissen, warum es so kommen musste und wie es anders
hätte kommen können, ist die problematische Anmassung dessen,
der zusammenhängend zu erklären versucht, wie es kam. Das
Ideal bruchloser Geschlossenheit auf der Darstellungsebene,
ästhetischen Kategorien verpflichtet, die ins letzte Jahrhundert
gehören, schlägt dabei durch auf die Ebene des Dargestellten
als totalisierende Unterstellung von fliessender Kontinuität
geschichtlicher Bewegungsabläufe, unter harmonisierender
Ausblendung eben jener Sprungstellen, wo Altes stockt und Neues
aufbricht. Das steht mit dem Problem der Epochenschwelle zur
Diskussion, wie wir es im Blick auf die literaturgeschichtlichen
Ereignisse der 70er Jahre des 18. Jahrhunderts hier punktuell
aufgreifen und bedenken wollen. Dass Epochenbestimmungen an
ihren Rändern unscharf sind, ist eine Binsenwahrheit. Sie haben
in ihrer heuristischen Funktion als Ordnungshüter der geschichtlichen

Bewegung die Seinsweise von Sternbildern, die so weder
einfach objektiv am Himmel, noch ausschliesslich subjektiv bloss
im Kopf gegeben sind, sondern subjektiv-objektiv als faktische
Konstellation so und nicht anders durch die Optik bestimmter
Suchbilder erst in den Blick treten. Deshalb ist es nötig, das
Problem der Epochenbildung auf der Metaebene der Wissenschaftsgeschichte

selber wiederum zu historisieren.
Die Herausbildung des Epochenbegriffs «Sturm und Drang»

ist selbst ein geschichtlicher Vorgang mit unterscheidbaren Phasen

und Umbrüchen. An einigen prägnanten Beispielen der
Rezeptionsgeschichte soll im folgenden untersucht werden, mit



86 ÉTUDES DE LETTRES

Hilfe welcher Kategorien das Phänomen des «Literarischen
Sturm und Drang» konstituiert, bewertet und in den Geschichtsverlauf

eingeordnet wird.
«Bester Freund, ich bin der erste Poet, der mit dem Frühling

unzufrieden ist», schreibt Ch. F.D. Schubart am 1. Juni 1768 an
seinen Schwager, und als Beleg zitiert er eines seiner Gedichte:
«Verhasster Lenz, der du/ den siechen Leib mit Seuchen plagest
[...]»' Ob Schubart in der Tat der erste Poet ist, der mit der
Umkehrung eines Frühlings-Topos arbeitete, sei dahingestellt.
Wichtig in unserem Zusammenhang ist aber der Ausdruck des

subjektiven Bewusstseins, mit dieser aus einer Krankheit an Leib
und Seele entspringenden2 Poesie etwas Neues in der literarischen
Welt darzustellen. Im selben Brief zeigt sich Schubart zudem
unbefriedigt von den wichtigsten Identifikationsangeboten des

damaligen literaturkritischen Meinungsmarktes. Knapp umreisst
er die jüngsten literarischen Entwicklungen, an deren Ende er sich
setzt: «[...] Und nun da Kloz [...] Geisseischläge und [...]
Olivenkränze ausspendet; — so steh' ich da, wie wenn ein Wetter vor
mich niederschlüge, und weiss nicht, ob ich bei meiner Partei bleiben,

ob ich die Neue ergreifen oder — ob ich ein Freigeist werden
soll [...]»3 Es gelingt Schubart in diesem Objektivierungsversuch
nicht, seinen literarischen Ort positiv zu umschreiben. Sein
Absetzungsversuch bleibt negativ, konzeptlos und gezeichnet vom
Bewusstsein der Vereinzelung. Damit verrät Schubart allerdings
zugleich, nicht auf dem allerneuesten Stand der literarischen
Diskussion zu stehen.

Bereits im Jahre 1767 waren nämlich J.G. Herders Sammlungen

von Fragmenten Ueber die neuere deutsche Literatur erschienen,

die den Verfasser bald zu einem gruppenbildenden
Kristallisationspunkt machten. In Strassburg, in Göttingen, in Schwaben
und in der Schweiz bilden sich Gruppen von jungen Autoren, die
sich gegenseitig im Bewusstsein bestärken, dass mit ihnen etwas
Neues am Entstehen sei. Die Phase einsamen, konzeptlosen
Suchens wird damit überwunden. Für Versuche der Selbstverständigung

kann nun mit einem wohlwollenden, wenn auch kleinen
Publikum gerechnet werden. Im Zusammenhang mit den Strass-
burger Begegnungen entstehen Lenzens Anmerkungen zum Theater,

Goethes Ansprache Zum Schäkspers Tag, die Schrift Von
deutscher Baukunst und die wichtige Sulzerkritik. Herder verfasst
seine enthusiastischen «Rhapsodien» zu Shakespeare und Ossian.
Begriffe wie wahrer Ausdruck, Genie und Natur, Sprache, Volk
stehen im Zentrum dieser poetologischen Entwürfe. Was die ver-



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 87

schiedenen Konzeptionen aber jenseits aller kaum harmonisierbaren

Divergenzen verbindet, ist der neue enthusiastische Ton. Poe-
tologische Reflexion ist zum Ausdruck individueller aesthetischer
Erfahrung geworden.

Die literarischen Werke des Sturm und Drang erscheinen in
einer Periode, in der eine ausserordentliche quantitative Ausweitung

des Buchmarktes festzustellen ist. Bis etwa zur Mitte des 18.
Jahrhunderts beruht der Buchhandel im Deutschen Reich noch
völlig auf dem vorkapitalistischen Warentausch zwischen den
Verlegern. Erst zu diesem Zeitpunkt wird der Handelsverkehr
durch die Einführung der Barzahlung verflüssigt. Es entsteht der
Buchladen im modernen Sinn, der nicht mehr an das Sortiment
eines einzigen Verlagshauses gebunden ist. Das Buch wird
erstmals zur leicht käuflichen Ware. Gleichzeitig ist eine Veränderung
des durchschnittlichen Leseverhaltens zu beobachten. Das intensive

Lesen und Wiederlesen einiger weniger, meist religiöser
Bücher wird abgelöst vom extensiven Viellesen zum Zweck der
Unterhaltung. Ein gesteigertes Lesebedürfnis breiterer bürgerlicher

Schichten wird durch die neuen Formen des Buchhandels
zugleich angeregt und befriedigt. Aus dieser Situation heraus ist
der literarische Erfolg des Werther-Romans zu verstehen.4

Die neuartige Literatur blieb natürlich von der zeitgenössischen

Literaturkritik nicht unbemerkt. Zu erinnern ist hier vor
allem an Lessings Werther-Kritik in einem Brief an Eschenburg.5
Lessing verlangt «[...] Ein Kapitelchen zum Schlüsse; und je
cynischer je besser [...] Ein Paar Winke hinterher, wie Werther zu
einem so abentheuerlichen Charakter gekommen; wie ein andrer
Jüngling, dem die Natur ähnliche Anlagen gegeben, sich dafür zu
bewahren habe. Denn ein solcher dürfte die poetische Schönheit
leicht für die moralische nehmen, und glauben, dass der gut gewesen,

der unsre Theilnahme so stark beschäftiget. Und das war er
doch wahrlich nicht.» In nicht zu überbietender Schärfe tritt hier
der Bruch hervor zwischen der moralisch-didaktischen Poetik der
Aufklärung und dem ästhetischen Darstellungsideal des Sturm
und Drang. Die öffentliche Kritik, etwa die des Aufklärers Nicolai,

aber auch die des Klerikers Götz, nehmen vor allem daran
Anstoss, dass der Selbstmord Werthers nicht explizit verurteilt
wird. Goethe hat diese Kritik im Roman allerdings vorweggenommen

und die ihr zugrundeliegenden Masstäbe in Frage gestellt. Im
Gespräch mit Albert über den Selbstmord ruft Werther aus:
«Dass ihr Menschen, um von einer Sache zu reden, gleich sprechen

müsst: Das ist thörig, das ist klug, das ist gut, das ist bös!



88 ÉTUDES DE LETTRES

Und was will das alles heissen? Habt ihr desswegen die innern
Verhältnisse einer Handlung erforscht? Wisst ihr mit Bestimmtheit

die Ursachen zu entwikkeln, warum sie geschah, warum sie

geschehen musste? Hättet ihr das, ihr würdet nicht so eilfertig mit
euren Urteilen seyn.»6 Die aufklärerische und klerikale Kritik hat
demnach auf den springenden Punkt der neuen literarischen
Darstellungsweise negativ reagiert und in der Ablehnung des Werther

ein scharfes Bewusstsein von der Andersartigkeit dieser
Literatur öffentlich artikuliert.

Die wirkungsgeschichtlich folgenreichste Phase in der Herausbildung

des Epochenbegriffs setzt ein mit der autobiographischen
Selbstreflexion einiger der in Frage stehenden Autoren. Im
Zentrum steht hier, die dramatischen Selbstdarstellungsversuche Lenzens

ebenso in den Schatten stellend wie die Autobiographien
Schubarts und Klingers, Goethes Dichtung und Wahrheit. Goethe
beschreibt seine literarische Genese als eine doppelte Bewegung
des Widerspruchs und des Ungenügens. «Die literarische Epoche,
in der ich geboren bin, entwickelte sich aus der vorhergehenden
durch Widerspruch.»7 Unter diesem Aspekt schildert Goethe die
Phasen der aufklärerischen Literaturtheorie von Gottsched bis
Breitinger, doch so, dass deutlich wird, wie wenig diese
Dichtungslehren seine gestalterischen Bedürfnisse zu befriedigen
vermögen. «In welche Verwirrung junge Geister durch solche
ausgerenkte Maximen, halb verstandene Gesetze und zersplitterte Lehren

sich versetzt fühlten, lässt sich wohl denken. Man hielt sich an
Beispiele, und war auch da nicht gebessert.»8 In dieser Situation
sucht sich der junge Goethe einen eigenen Weg. «Durch Gespräche,

durch Beispiele und durch eignes Nachdenken (wurde ich)
gewahr, dass der erste Schritt, um aus der wässrigen, weitschweifigen,

nullen Epoche sich herauszuretten, nur durch Bestimmtheit,

Präzision und Kürze getan werden könne [...] Die
Rhythmik lag damals noch in der Wiege, und niemand wusste ein
Mittel, ihre Kindheit zu verkürzen. Die poetische Prosa nahm
überhand [...] Je mehr aber bei allem diesem das Gedrungene
gesucht wird, desto mehr wird Beurteilung möglich, weil das
Bedeutende, enger zusammengebracht, endlich eine sichere Ver-
gleichung zulässt, [...] und auf diese Weise, ob es gleich niemand
mit Bewusstsein tat, vermannigfaltigten sich die Darstellungsweisen,

unter welchen es freilich auch fratzenhafte gab.»9 Goethe
weist darauf hin, dass sich in dieser Zeit jene poetische
Verfahrensweise herausbildet, unter deren Aspekt er sein ganzes Lebenswerk

verstanden wissen möchte.» Und so begann diejenige Rieh-



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 89

tung, von der ich mein ganzes Leben über nicht abweichen
konnte. [...] Alles was daher von mir bekannt geworden, sind nur
Bruchstücke einer grossen Konfession, welche vollständig zu
machen dieses Büchlein ein gewagter Versuch ist.»10 Im zehnten
Buch berichtet Goethe von der Begegnung mit Herder in Strass-
burg. Dabei relativiert er ausdrücklich dessen Einfluss auf die
Entwicklung des Sturm und Drang. Goethe fürchete den Spott
des Mentors. «Am sorgfältigsten verbarg ich ihm das Interesse an
gewissen Gegenständen, die sich bei mir eingewurzelt hatten und
sich nach und nach zu poetischen Gestalten ausbilden wollten. Es

war Götz von Berlichingen und Faust.»11
Soweit die positive Seite des Goetheschen Epochenverständnisses.

Doch es gibt eine zweite, negative Seite, die den sozialkritischen,

potentiell revolutionären Impuls der Bewegung betrifft.
Selbst der verehrte Lessing wird in diesem Punkt kritisiert. «Weil
[...] das Lustspiel überhaupt immer etwas Schadenfreude bei dem
Zuschauer voraussetzt [...], so geriet man auf einem natürlichen
Wege, zu einem bisher für unnatürlich gehaltenen Benehmen;
dieses war: die höheren Stände herabzusetzen und sie mehr oder
weniger anzutasten [...]. Den entschiedensten Schritt jedoch tat
Lessing in der Emilia Galotti, wo die Leidenschaften und ränkevollen

Verhältnisse der höheren Regionen schneidend und bitter
geschildert sind. Alle diese Dinge sagten dem aufgeregten Zeitsinn
vollkommen zu, und Menschen von weniger Geist und Talent
glaubten das gleiche, ja noch mehr tun zu dürfen.»12 Adelskritik,
vom jungen Goethe selbst getrieben, erscheint hier als blosse
Pervertierung des Lustspiels. Das sozialkritische Engagement wird
psychologisierend interpretiert und als «aufgeregter Zeitsinn» um
seinen Ernst gebracht. Der späte Goethe hat weitgehend die
Einsicht in die historischen Gründe der Sozialkritik des Sturm und
Drang verdrängt. Bekannt ist jene Stelle, wo er, sprechend über
den Göttinger Hain, das «Bedürfnis der Unabhängigkeit» als
«Einmischung einzelner ins Regiment» bezeichnet und als
unbedarfte Freizeitbeschäftigung einer verwöhnten Jugend in Zeiten
der allgemeinen Prosperität abtut.13 Menschen, die in dieser
Haltung verharren, werden der Charakterschwäche geziehen, so etwa
im 14. Buch, wo Goethe sein Urteil über Lenz und Wagner
ausspricht. Wichtig ist auch jenes Gespräch mit Eckermann, in dem
Goethe sagt: «Gehindertes Glück, gehemmte Tätigkeit, unbefriedigte

Wünsche sind nicht Gebrechen einer besonderen Zeit,
sondern jedes einzelnen Menschen.»14 Hier wird ein wesentliches
Motiv des Epochenumbruchs nicht bloss ins individuell patholo-



90 ÉTUDES DE LETTRES

gische abgedrängt, sondern zugleich umgedeutet in ein anthropologisch

allgemeines und damit ahistorisches Geschehen. Diese
gespaltene Darstellung des Sturm und Drang durch Goethe hat
die Wertungen der Literaturgeschichtsschreibung für lange Zeit
bestimmt.

G.G. Gervinus stellt sich als erster die Aufgabe, auch die
Entwicklung der neueren Literatur im Zusammenhang mit der
«Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen»
darzustellen. Die Mannigfaltigkeit der Gegenstände fügt sich
diesem Historiker, der sich vornimmt, «nach Geschlossenheit und
Totalität zu streben»,15 nur darum zum «Gemälde»16 zusammen,
weil das zu beschreibende Objekt zum geschichtsmächtigen Subjekt

hypostasiert wurde. Bei Gervinus ist es die Nationalliteratur
selbst, die «duldet», «kämpft», «siegt» u.s.w. In Goethes Dichtung

und Wahrheit galt demgegenüber als historisches Subjekt
stets das Individuum in den Wirkungszusammenhängen seiner
Zeit. «Was ich gegenwärtig [sc. von der deutschen Literatur jener
Zeit] stück- und sprungweise zu sagen gedenke, ist nicht sowohl
wie sie an und für sich beschaffen sein mochte, als vielmehr, wie
sie sich zu mir verhielt».17 Im Uebergang von der autobiographischen

Reflexion zur Geschichtsschreibung wurde das zugrundeliegende

Modell von Geschichte gewechselt. An die Stelle der
problematischen Repräsentativität des Einzelnen in seiner Zeit tritt
der Vorgriff aufs Ganze. Welches Bedürfnis diesem methodischen
Vorgriff zugrundeliegt, wird offen ausgesprochen: «der Nation
ihren gegenwärtigen Wert begreifflich zu machen. [...] Die
Geschichte muss, wie die Kunst, zu Ruhe führen, und wir müssen
nie von einem geschichtlichen Kunstwerk trostlos weggehen
dürfen.»18

Für H. Hettner sind «die Jahre des Sturm und Drang [...] die
Flegeljahre der deutschen Bildung»19. Er begreift Sturm und
Drang und Klassik als zwei Entwicklungsphasen einer Epoche, die
er als «Kampf gegen die Schranken der Aufklärung» charakterisiert,

und deren Bedeutung er darin sieht, «das trotz all' seiner
Grösse noch beschränkte und einseitige Lebensideal des Zeitalters
der Aufklärung zum Lebensideal des vollen und ganzen, reinen
und freien Menschentums, zum Ideal vollendeter und in sich
harmonischer Humanität vertieft zu haben».20 Goethes Uebergang
vom Sturm und Drang zur Klassik, den man erst in jüngerer Zeit
als eine schwere und nie ganz bewältigte Existenzkrise zu verstehen

beginnt, erscheint bei Hettner als organische Entwicklung:
«das Ideal [...] keimte und knospte schon jetzt in ihm, wenn auch



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 91

zunächst nur als unbestimmter dunkler Drang, als überschäumendes

Unendlichkeitsgefühl.»21 Hettner sieht die drückende Situation,

die dadurch entstand, «dass die deutschen Aufklärungskämpfe

nicht [...] zugleich politische, sondern nur einseitig
religiöse und sittliche gewesen»22. Aber als Antwort auf diese Situation

anerkennt er nur die Kunst der «Besten und Höchsten», d.h.
der Weimarer Klassik. «Die Kleinen und Zurückgebliebenen
verfielen der schlechten Wirklichkeit; ihre Kunstschöpfung blieb eine
roh naturalistische.» Die Wertkategorien der Grösse und Kleinheit

sind die perspektivischen Mittel, mit deren Hilfe Hettner die
Phänomene in die bruchlose Fläche seines Geschichtsbildes projiziert.

Was sozialgeschichtlich als Gegensatz zusammengehört,
kommt in der Tiefe des Bildes so weit auseinander zu stehen, dass
es sich nicht mehr stören kann.

In seinem Werk Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften unternimmt W. Dilthey die theoretische
Explikation seines Begriffs der Epoche. Aus dem Zusammenhang
einer Gesamtkultur lassen sich «Kultursysteme» ausgrenzen, die
verstanden werden als konkrete Wirkungszusammenhänge, in
denen einzelne Individuen auf eine gemeinsame Leistung bezogen
sind.23 An diesen Kultursystemen werden homogene diachrone
Entwicklungen ablesbar. Jeder epochale Zeitabschnitt erscheint
zentriert in einer «durchgehenden Tendenz», so dass «in der
Wertgebung, den Zwecksetzungen, den Lebensregeln der Zeit der
Masstab für Beurteilung, Wertschätzung, Würdigung von Personen

und Richtungen gelegen ist, welche einer bestimmten Zeit
ihren Charakter gibt.»24 Die Gesamtheit dieser Werthaltungen
nennt Dilthey den «Geist einer Zeit». Ihm entspricht ein
«Lebenshorizont». Er versteht darunter «die Begrenzung, in
welcher die Menschen einer Zeit in bezug auf ihr Denken, Fühlen und
Wollen leben.» Neues entspringt für Dilthey aus einem spontanen
Wandel des Lebensgefühls. Die Aufgabe der Geisteswissenschaft
ist es, «ganz systematisch von unten die Regelmässigkeiten zu
studieren, welche die Struktur des Wirkungszusammenhanges in den
Trägern desselben vom Individuum aufwärts ausmachen.»25 Die
Nähe dieser Passagen zu Goethes Dichtung und Wahrheit ist
unübersehbar, und das konkrete Beispiel eines Epochenwandels im
Aufbau der geschichtlichen Welt ist wohl nicht zufällig der Wechsel

von der Aufklärung zum Sturm und Drang. In seinem früheren

Werk Das Erlebnis und die Dichtung setzt Dilthey die Bedeutung

des Sturm und Drang gleich mit der Bedeutung Goethes. Mit
Goethe erreicht die Dichtung ihr ontologisches Ziel, Erlebnisaus-



92 ÉTUDES DE LETTRES

druck zu sein. Diese neue Dichtungsform steht aber für Dilthey
gleichsam auf den Schultern der Aufklärung. Bei Goethe «ist die
Dichtergabe nur die höchste Manifestation einer bildenden Kraft,
die im Leben selbst schon wirksam ist. [...] Und diese Persönlichkeit

trat nun in einer Epoche auf, die von der Herrschaft der
Religiosität durch die Aufklärung befreit war. Alle grossen Dichter
vor Goethe haben Leben und Welt ausgelegt, geleitet von überlieferten

Ideen. Jetzt endlich war die Zeit reif für die Lösung der
höchsten dichterischen Aufgabe, das Leben aus ihm selber zu
verstehen [...]. Goethe ist der Seher des Lebens, an dem die Kunst
unbefangener Auslegung unseres Daseins aus ihm selber allen
nachkommenden Philosophen und Dichtern offenbar geworden
ist.»26

Goethescher Terminologie verpflichtet ist auch H.A. Korffs
Geist der Goethezeit, allerdings bezieht sich Korff nicht auf den
Autobiographen Goethe, sondern auf den Morphologen, den
Entdecker der Urpflanze. Korff schreibt Geschichte als
Geschichte von Ideenorganismen. «In der Tat sind die Ideen
dieser wie jeder Zeit nichts einzelnes, sondern bilden miteinander
nicht nur eine grosse in sich blutverwandte Familie, sondern auch
eine Folge von Generationen, in der sie sich nach den Gesetzen
ihres inneren Wachstums Stufe für Stufe und Form und Form
entwickeln und entfalten.»27 Diese Orientierung am organologi-
schen Schema bedeutet insofern einen Rückschritt, als die
Schwierigkeiten unberücksichtigt bleiben, welche auftraten, als Goethe
das Schema der pflanzlichen Entwicklung seiner Lebensgeschichte

und der Geschichte seiner Zeit zugrundezulegen
versuchte. Eine Konsequenz dieser Einstellung ist die grosse Ferne
der Korffschen Ideengeschichte zum sozialhistorischen Geschehen

der Zeit. Die Französische Revolution kommt in diesem
Werk weder dem Namen noch der Sache nach vor. Korff sieht die
Goethezeit einerseits als Fortsetzung der Aufklärung, denn beiden

Bewegungen eigne der «Zug in die Welt», beide Epochen
seien Phasen «in der Schöpfungsgeschichte einer gegen die geistliche

Kultur des Mittelalters heraufgekommenen weltlichen
Kultur.»28 «Anderseits löst sich die Goethezeit aus dem Mutterleib

der Aufklärung kraft der innigen Ueberzeugung los, dass eine
weltliche Kultur allein nach den Idealen einer verstandesbeherrschten

Wirklichkeit für den Menschen ewig unbefriedigend
bleiben muss.» Die Goethezeit konstituiert sich demnach im
Widerspruch des irrationalistischen Idealismus gegen den Realismus

und Rationalismus der Aufklärung. Ihr höchstes Ziel errei-



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 93

che sie in einer neuen Form der Religion, in der klassischen
«Weltfrömmigkeit».

Gegen die abstrakten Generalisierungen der Irrationalismusthese

wendet sich G. Lukâcs in seinem Essayband Goethe und
seine Zeit. Im Gefolge der Lessingstudien Franz Mehrings werden
hier Legendenbildungen zur Goethezeit ideologiekritisch hinterfragt.

Die Irrationalismusthese ist nach Lukâcs «das beste ideologische

Mittel, eine chinesische Mauer zwischen Aufklärung und
deutscher Klassik aufzurichten, die Aufklärung zugunsten der
späteren reaktionären Tendenzen der Romantik
herabzusetzen.»29 Ein weiter gefasster Begriff der Aufklärung ermöglicht
es, den Sturm und Drang als deren Fortsetzung zu erfassen. «Die
ausserordentliche Wirkung des «Werther» in der ganzen Welt hat
aber (die) führende Rolle der deutschen Aufklärung klar ins Licht
gestellt.»30

Diese These Lukâcs' wurde unter anderen von W. Krauss
übernommen und weiter ausgeführt. «Die Aufklärung geht im
Sturm und Drang nicht zu Ende, sondern sie tritt in ein neues
dynamisches Stadium ein, durch das ihre Grundziele keineswegs

verändert oder gar umgekehrt werden.»31 In dieser Form
bestimmt die Kontinuitätsthese heut die Literaturgeschichtsschreibung

in der DDR. Eine Variation derselben bestimmt den
von Walter Hinck herausgegebene Aufsatzband Sturm und
Drang. Ein literaturwissenschaftliches Studienbuch. Ch. Siegrist
bestimmt hier das Verhältnis von Sturm und Drang und Aufklärung

als ein «Nebeneinander». «Aufklärung läuft durchaus weiter

neben dem, was sich von ihr als Empfindsamkeit und Sturm
und Drang loszulösen sucht, verändert sich aber in diesem Diffe-
renzierungsprozess und beeinflusst damit wiederum die von ihr
divergierenden synchronen Konzepte — das Wechselverhältnis
wäre unter dem Gesichtspunkt der Komplementarität zu beschreiben.»32

Mit dem Begriff der Komplementarität entfernt sich
Siegrist von der Position Lukâcs', der in Sturm und Drang, wiederum

unter geschichtsphilosophischen Voraussetzungen, einen
Schritt zur Vollendung der Aufklärung sieht.

Die widersprüchliche Zugehörigkeit des Sturm und Drang zur
Aufklärung ist auch das Thema der von R. Grimminger herausgegebenen

Sozialgeschichte der deutschen Literatur. Einleitend
fasst Grimminger, in Anlehnung an Horkheimer/Adorno u.a.,
Aufklärung als einen dialektischen Prozess. Das zentrale Anliegen

der Epoche sei die «Aufklärungsutopie vom glückseligen
Leben in der Welt.»33 Die theoretische Explikation dieser Utopie



94 ÉTUDES DE LETTRES

in der Aufklärungsphilosophie enthält mehrere dialektische
Momente, welche in der historischen Realisierung als antagonistische

Bewegungen in Erscheinung treten. Für den Sturm und
Drang ist nach Grimminger die Dialektik der aufklärerischen
Psychologie entscheidend. Aufklärerische Kultur ist «auf die
Unterdrückung oder mindestens Domestizierung der menschlichen

Triebnatur angewiesen.»34 Dieses Kulturkonzept ist in sich
dialektisch, denn «die Triebnatur drängt die moralische Vernunft
nämlich gerade deshalb, weil sie von ihr zum ersten inneren Feind
erklärt wurde, auch ständig wieder in die Defensive [...]. Dass dieses

Bewusstsein wiederum die Triebe so dunkel, so verworren [...]
erscheinen lassen muss [...], bleibt bis ins späte 18. Jahrhundert
unbegriffen. Dann allerdings revoltiert [...] der Sturm und Drang
dagegen.»35 Grimminger sieht die Zugehörigkeit des Sturm und
Drang zur Aufklärung also darin, dass in ihm eine der Aufklärung

immanente, aber bislang verdeckte Widersprüchlichkeit
offen zum Austrag kommt. Mit dieser Offenlegung des
Widerspruchs verändert sich allerdings die Bewegung der Aufklärung
selbst. «Die gesammte Aufklärungsbewegung ist in eine Phase
getreten, in der sie über sich selbst keinen Konsens mehr erzielen
kann,»36 obschon sich die konträren Richtungen alle noch auf die
Utopie eines glückseligen Lebens in der Welt berufen.

Das Glücksstreben des Individuums steht auch im Zentrum
der an Walter Benjamin anknüpfenden Untersuchung zur Melancholie

in der Dramatik des Sturm und Drang von G. Mattenklott.
Allerdings zeichnet Mattenklott, mit bedenkenswerter Einseitigkeit,

nicht die helle Variante der späteren ästhetischen Versöhnung

in der Klassik, sondern die dunkle des Rückfalls in Melancholie.

«Als dunkler Schoss der genialen Kraftakte erscheint bei
Lavater Melancholie [...] schärfer als es der Literaturwissenschaft
je gelingen sollte, ist damit die Folie erhellt, vor der der heroische
Aufschwung der Geniezeit sich abspielt [...] Denn nimmt man die
Behauptung Lavaters [...] ernst, wird die These bodenlos, nach
der die Kurzlebigkeit der Epoche dem Katzenjammer nach puber-
tären Kraftakten entspricht, eine These, in der sich die ältere
Literaturgeschichte masochistisch mit dem absolutistischen Sieger
identifizierte, die jedoch auch die neuere sich zu eigen macht,
nunmehr mit Bedauern. Kaum verschlug es dabei, dass der Sturm
und Drang nicht erst am Ende der Epoche, sondern im fünften
Akt jedes ihrer Trauerspiele ein Ende findet [...]. Die Widerstände

gegen den programmatisch vertretenen Vitalismus wären
dann nicht sofort in der rauhen Wirklichkeit der absolutistisch



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 95

regierten deutschen Staaten zu suchen, [...] sondern in der
Schwermut, die — als sein konstituierendes Moment — dem vitalen

Protest stets schon zugrunde lag.»37
Zu ausschliesslich, so scheint es, hat man die Aufmerksamkeit

auf die Abgrenzung des Sturm und Drang von der Aufklärung
gerichtet, wohl im Vertrauen auf biographische Gegebenheiten im
Leben der «wichtigsten» Autoren, die den Sturm und Drang
leicht als Jugend- und Vorbereitungsphase eines Späteren erscheinen

Hessen. Auch die Abgrenzung von gleichzeitigen Strömungen
ist erneut zum Problem geworden. Mattenklott macht darauf
aufmerksam, dass möglicherweise nur zu verstehen ist, was Sturm
und Drang war, wenn man besser begreift, wie er zu Ende ging.
Das Verhältnis des Sturm und Drang zu dem, was ihn ablöst,
wurde aber von der Literaturwissenschaft, auch der neueren,
weitgehend ausgeklammert. Hier bleibt einiges zu tun.

Heine hatte gesagt, jede Zeit sei eine Sphinx, die sich in den
Abgrund stürzt, sobald man ihr Rätsel gelöst hat. Hans Blumenberg

dreht das folgendermassen um: «Zeitalter erschöpfen sich
eher in der Umwandlung ihrer Gewissheiten und Fraglosigkeiten
in Rätsel und Inkonsistenzen als in deren Auflösung. Stürze in
den Abgrund gehören zwar zum Bild der Sphinx, die ihr Rätsel
gelöst und damit ihren Daseinssinn zerstört sieht; das geschichtliche

Leben aber kann, auch wenn es Zusammenbrüche und
Neuformierungen durchläuft, nur unter dem Prinzip der Selbsterhaltung

verstanden werden, wenn man ihm nicht dunkle Todestriebe
und Sehnsüchte nach Untergang zuschreiben will. Noch die
Epochenwende als schärfste Zäsur hat eine Funktion der Identitätswahrung,

indem die Veränderung, die sie zulassen muss, nur das
Korrelat für die Konstanz der Anforderungen ist, die sie zu erfüllen

hat. Dann produziert, diesseits des grossen Konzepts der
epochalen Entwürfe, der geschichtliche Prozess seine 'Umbesetzun-
gen' als Sanierungen seiner Kontinuität. [...] das Problem der
Epoche muss von der Frage nach der Möglichkeit ihrer Erfahrung
her aufgerollt werden. Alle Veränderung, aller Wechsel vom
Alten zum Neuen sind nur dadurch für uns zugänglich, dass sie
sich auf einen konstanten Bezugsrahmen beziehen lassen, durch
den die Erfordernisse definiert werden können, denen an einer
identischen 'Stelle' zu genügen ist. Dass das Neue in der
Geschichte nicht das jeweils Beliebige sein kann, sondern unter
einer Strenge vorgegebener Erwartungen und Bedürfnisse steht,
ist die Bedingung dafür, dass wir überhaupt so etwas wie
'Erkenntnis' von Geschichte haben können. Der Begriff der 'Um-



96 ÉTUDES DE LETTRES

besetzung' bezeichnet implikativ das Minimum an Identität, das
noch in der bewegtesten Bewegung der Geschichte muss
aufgefunden oder zumindest vorausgesetzt und gesucht werden können
[...] 'Umbesetzung' bedeutet, dass différente Aussagen als
Antworten auf identische Fragen verstanden werden können».38
Rahmenbedingungen, so argumentiert Blumenberg weiter, sind
bewusstseinsträger als die ihnen zugeordneten Inhalte, oder
anders: die Fragen erweisen sich im Vergleich zu den Antworten
als relativ konstant

Blumenberg nimmt die Metapher der Epochenschwelle konkret,

wenn er daran erinnert, dass man über ein Schwelle tritt,
nicht auf sie. Wer sie bestimmt, thematisiert das Ueberschritten-
haben; sie selbst liegt unter der Oberfläche der Chronologie: «Es
gibt keine Zeugen von Epochenumbrüchen. Die Epochenwende
ist ein unmerklicher Limes, an kein prägnantes Datum oder Ereignis

evident gebunden. Aber in einer differentiellen Betrachtung
markiert sich eine Schwelle, die als entweder noch nicht erreichte
oder schon überschrittene ermittelt werden kann.» (ebd.) Das
Problem lässt sich literaturgeschichtlich beim jungen Goethe
focussieren, der, was Redeweise und Erlebnisgehalt anbetrifft,
ganz wörtlich eine Grenze umschreibt, die in den Leipziger Briefen

an Behrisch — Werther-Töne avant la lettre — schon
überschritten ist, während die gleichzeitig entstandenen Gedichte noch
ganz dem unpersönlichen Muster verspielter, witzig-kühler Ana-
kreontik verhaftet sind. So schreibt er etwa am 10.11.1767 an den
Freund :

«Abends um 7 Uhr. Ha, Behrisch, da ist einer von den
Augenblicken! Du bist weg, und das Papier ist nur eine kalte Zuflucht
gegen deine Arme. O Gott, Gott — Lass mich nur erst wieder zu
mir kommen. Behrisch, verflucht sei die Liebe. O sähst du mich,
sähst den elenden, wie er rast, der nicht weiss gegen wen er rasen
soll — du würdest jammern. Freund! Freund! Warum hab ich
nur einen? Um 8 Uhr. Mein Blut läuft stiller. Ich werde ruhiger
mit dir reden können. Ob vernünftig, dass weiss Gott. Nein, nicht
vernünftig. Wie könnte ein Toller vernünftig reden. Das bin ich.
Ketten an diese Hände, da wüsste ich doch, worein ich beissen
sollte [...]»

Man könnte aus diesen wenigen Zeilen Merkmale einer Sturm-
und-Drang-Poetik destillieren. Da ist die Bedeutung des bis zum
Rand gefüllten, genau datierten erlebten Augenblicks und dessen
Darstellung in situierter Rede: Reden aus einer Situation so, als
spräche man unmittelbar aus ihr heraus. Da ist der Anspruch auf



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 97

Gleichzeitigkeit von Schreiben und Erleben. Der Anspruch weiter
auf sprachlichen Ausdruck, der, gegen das «tintenklecksende
Säkulum», durch subjektive, mitteilenswerte Erfahrung hier und
jetzt gedeckt ist. Das Insistieren auf der unverwechselbaren Einheit

der Person und ihrem Recht auf eigenes Erleben und eigenen,

originellen Ausdruck aus eigener Wurzel charakterisiert
während knapp 10 Jahren die Aufbruchstimmung der jungen
Generation. «Grosse Philosophen mögen diese Herren immer
sein, grosse allgemeine Menschenkenntnis, Gesetze der menschlichen

Seele, Kenntnis, aber wo bleibt die individuelle?» so fragt
Lenz in seinen Anmerkungen übers Theater die Aufklärer. Und
bei Herder heisst es entsprechend : Vom Erkennen und Empfinden

der menschlichen Seele: (1778) «Der tiefste Grund unseres

Dayseyns ist individuell, sowohl in Empfindungen als
Gedanken,».

Wenn in Gedichten der 50er und 60er Jahre von Liebesglück
die Rede ist, steht dies unter dem Vorzeichen der Versagung. Da
ist, trotz aller sinnlichen Pikanterie, so etwas wie eine anakreon-
tische Bremse im Spiel. Unter dem Druck des leitenden Tugendbegriffs

ist entlastende Ventilation nur in der lyrischen Fiktion
zugelassen: formal streng bewachtes Spiel, Aufstand der Sinne im
goldenen Käfig des Gedichts:

Was ich irrte, was ich strebte,
Was ich litt und was ich lebte,
Sind hier Blumen nur im Strauss —
Und das Alter wie die Jugend,
Und der Fehler wie die Tugend,
Nimmt sich gut in Liedern aus.

So beim ganz jungen Goethe. Oder in einem andern Text mit
dem Titel «Glück der Entfernung»: «Doch das Glück bleibt
immer grösser/, Fern von der Geliebten sein [...] Heiter ist mein
Geist und frei/ Und unmerkliche Betörung/ Macht die Liebe zur
Verehrung,/ Die Begier zur Schwärmerei.» Deutlich genug heben
sich darin Verse wie die aus dem «Mailied» ab: «und Freud und
Wonne/ Aus jeder Brust/ o Erd, o Sonne, o Glück/ o Lust! » Das
Ernstnehmen der Begierde, der Verzicht auf ihre Sublimation, der
Anspruch des individuellen Glücksverlangens auf Befriedigung
hier und jetzt — im Sturm und Drang bricht's auf, und in den
Uebergangstexten, die wir im folgenden betrachten wollen, hört
man schon den lose sitzenden Deckel klappern vom Dampf der
während der Aufklärungszeit rationalistisch zurückgestauten



98 ÉTUDES DE LETTRES

Sinnlichkeit. In Bürgers «Lenore» aus dem Jahr 1773 wird der
individuelle Anspruch auf Liebe gegen eine sinnlose Ordnung
erhoben — der Geliebte verliert im Krieg das Leben — und
durchgehalten, freilich um den Preis des Wahnsinns, in dem sich die
Vereinigung vollzieht. Anders ist es in Goethes Gedicht «Stirbt
der Fuchs, so gilt der Balg» von 1770. Das sind anspruchslos
verspielte Verse, und doch ereignet sich innerhalb des Rokokorahmens

etwas Neues, das ihn in Frage stellt. Derjenige, der ein paar
Verslein nicht herunterhaspeln kann, bevor der glühende Span,
der im Kreis junger Leute herumgereicht wird, erlischt, muss ein
Pfand geben. Hier fängt der Sprechende selber Feuer und das
gesellige Spiel ist aus. Das entflammte Herz erscheint dabei als
poetologische Metapher eben solchen Erfahrungsausdrucks, der
sich, wenig später, jeden dem Sprechen vorgegebenen Rahmen
sprengend in freirythmischen Formen Bahn bricht.

Unsere Aufmerksamkeit gilt zunächst dem Vergleich dreier
motivgleicher Gedichte: Lessings «Die schlafende Laura», Klop-
stocks «Das schlafende Mägdchen» und Goethes «Kleine
Blumen».

Lessings Gedicht wird eröffnet mit dem in der Anakreontik
oft verwendeten Topos der schlafenden Geliebten, die in einer
NaturSzenerie liegt:

Nachlässig hingestreckt,
Die Brust mit Flohr bedeckt,
Der jedem Lüftchen wich,
Das kühlend ihn durchstrich,
Liess unter jenen Linden
Mein Glück mich Lauren finden.39

Dieses Glück ist eine Chance, die dem Erzähler unverhofft
widerfährt, ohne dass er etwas dazu beigetragen hätte: er, wie
Laura, sind Objekt des 'Glücks'. Es ist keine Erfahrung, sondern
Bestandteil anakreontischer Kulisse, die als Rahmen sicherstellt,
dass auf der lyrischen Bühne nichts geschieht, was nicht durch
moralische Standards vorweg abgesichert wäre.

In den folgenden Zeilen wird erzählt, wie die Anfangssituation
des Gedichts sich in bezug auf dieses 'Glück' entfaltet. Der
Sprechende projiziert sein Gefühl der «Traurigkeit» auf die ihn umgebende

Pflanzenwelt, mit der er dasselbe Los zu teilen glaubt:
«von Lauren nicht gesehn zu werden». Gerade weil die Natur eine
topische ist, zu der die Nachtigall so sehr gehört wie Zephir, muss
das sprechende Ich den Gesang der Nachtigallen verneinen, um



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 99

auf die Tiefe ihres Schlafes und die Ungestörtheit ihres Traumes
hinzuweise, dessen Objekt der teilnehmende Beobachter sein
möchte. Durch den Perspektivewechsel von erster zu dritter Person

wird es dem lyrischen Erzähler möglich, von seiner
Gefühlsverwirrung zu sprechen:

Von dem, ich hoff es, träumte,
Der staunend bey ihr stand,
Und viel zu viel empfand,
Um deutlich zu empfinden,
Um noch es zu empfinden
Wie viel er da empfand.

Diese angenommene Rollenmaske erlaubt ihm zu sagen, dass
er empfunden hat. Zu sagen, was er empfunden hat, ist jedoch in
dieser selbstdistanzierten Rhetorik des Empfindens nicht möglich.
Die Dialektik dieses Perspektivewechsels spiegelt sich in den
folgenden Zeilen wider. Der Sprechende begibt sich zwar des
Beobachterstandpunktes und findet zur Ich-Form, seine Handlung

jedoch ist umso weniger eine subjektiv motivierte als sie dem
verlangten anakreontischen Ritual enspricht:

Ich liess micht sanfte nieder,
Ich segnete, ich küsste sie,
Ich segnete, und küsste wieder:
Und schnell erwachte sie.
Schnell thaten sich die Augen auf.
Die Augen? — nein, der Himmel that sich auf.

Im Augenblick, da die Schlafende erwacht und sich aus dem
Blickkontakt der Liebenden Intimität ergeben könnte, weicht der
Sprechende aus und zieht die 'anakreontische Bremse'. Seine
rhetorische Frage: «die Augen?» verneint den konkreten Blick und
lässt ein Anderes, Unkörperliches erwarten: «— nein, der Himmel

that sich auf.» Dieser kosmische Raum hat den möglichen
Privatraum ersetzt. Die Sphäre, in welcher der verbal erfüllte
Wunsch erst noch verwirklicht werden müsste, wird überspielt,
bzw. ins Körperlose überhöht: die Pforten des Paradieses sind
geöffnet, das Ich steht vor der Schwelle.

Im Gegensatz zu Lessings Gedicht sind in Klopstocks «Das
schlafende Mägdchen»40 die Naturkulissen entscheidend
eingeschränkt. Nicht das asymmetrische Verhältnis des Beobachters
zu seiner schlafenden Geliebten ist Gegenstand des Gedichts,
sondern es wird erzählt, wie aus dieser Asymmetrie heraus sich die
Begegnung zweier Liebenden entwickelt.



100 ÉTUDES DE LETTRES

In der ersten Strophe findet das Ich sein Mädchen und bindet
sie mit zerreissbaren Banden — mit Rosen bestickten Bändern
oder Rosengirlanden — fest. Diese Handlung wird zur symbolischen,

welche einerseits auf das Liebesspiel verweist, andererseits
aber dessen Realität verdeckt. Der Blick des Liebenden auf die
schlafende Geliebte in der folgenden Strophe, dessen Bedeutung
nur in seiner das Individuelle verdeckenden Allgemeinheit formuliert

wird («mein Leben»), bleibt vorerst unerwidert. Das dabei
empfundene Gefühl darf ihm nicht zum bewussten werden; doch
gerade die Feststellung des Nichtwissens ermöglicht ihm, vom
Gefühl als solchem überhaupt zu sprechen. Sein Stammeln und
die Ersatzhandlung des Rauschens mit den Bändern wecken die
Geliebte: sie schlägt die Augen auf. Dieser Blickkontakt wird
nicht wie bei Lessing sogleich wieder verdrängt, sondern führt zu
gegenseitigem Einverständnis, das deutlich in der Parallelität der
zweiten und letzten Strophe ausgedrückt ist:

Ich sah sie an; mein Leben hieng
Mit diesem Blick an ihrem Leben:

Sie sah mich an; ihr Leben hieng
Mit diesem Blick an meinem Leben:

Diese Verschränkung kulminiert im folgenden Doppelpunkt
mit einem Erwartungssignal: ein Neues kann eintreten, es ist zum
ersten Mal von «uns» die Rede. Um dieses 'uns' ist ein Raum von
Glückseligkeit am Entstehen begriffen:

Und um uns wards Elysium.
'Elysium', eine kollektive Chiffre für individuelle Erfahrung,

öffnet sich auf individuelle Erfahrung hin, wie sie sich dieser auch
wieder durch die allgemeine Benennung verschliesst. Das Glück
ist nicht Lessings 'eingetretene Chance', sondern wird durch die
magische Formel 'Elysium' herbeizitiert.

Die ersten drei Strophen von Goethes Gedicht «Kleine
Blume»41 sind, ähnlich den besprochenen Gedichtanfängen
Lessings und Klopstocks, in ungetrübt anakreontischer Manier ver-
fasst: Frühlingsgötter und Zephir werden herbemüht, um die
Geliebte mit flitterhaftem Naturwerk zu schmücken. Sie selbst,
einer Rose vergleichbar, bewundert sich im Spiegel; der Schenkende

hofft auf einen Kuss als Dank für seine Gaben.
Mit der Anrufung des Schicksals in der vierten Strophe ändert

sich der Ton. Der anakreontische schicksalslose Raum wird
verlassen, das Spiel soll Ernst gelten. Die Rose als Symbol der Liebe



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 101

muss der wahren Liebe weichen. Dabei wird deutlich, dass das
Glück gesucht werden muss, da es im Widerspruch zum Schicksal
des Menschen steht.

Schicksal Seegne diese trieben
Lass mich ihr und lass Sie mein
Lass das Leben unsrer Liebe
Doch kein Rossen Leben sein.

Wurde bei Lessing das Glück als zu findendes und zufallendes
benannt, bei Klopstock magisch herbeizitiert und durch eine
kollektive Chiffre garantiert, so steht in diesem frühen Goethegedicht

das Glück als Erfüllung eigener Triebe in der bangen Bitte
ans Schicksal in Frage.

In der letzten Strophe wird das Mädchen selbst angesprochen.
Es wird, obwohl noch als gleich empfindendes gesehen, zur
handelnden Person, welche die Hand zur Freundschaft reichen oder
verweigern kann.

Mädgen das wie ich Empfindet
Reig mir deine Liebe Hand
Und das Band dass uns verbindet
sey kein schwages Rossen Band.

Das Gedicht endet offen; das Risiko einer Begegnung oder
Nichtbegegnung der Liebenden bleibt bestehen, gerade weil sich
die Begegnung erst in dieser Offenheit realisieren kann.

Trotz wesentlicher Unterschiede erscheinen die beiden
Gedichte Lessings und Klopstocks als sorgfältig gerahmte
Rokoko-Bildchen. Goethes «Kleine Blumen» genügt diesen
Anforderungen, obwohl die Eingangsstrophen Traditionelles
erwarten lassen, nicht mehr. In den Darstellungsraum spielerischen

Umgangs beider Geschlechter und traumhafter Begegnungen
ist ein Novum eingebrochen: utopisches Glück, das auf

individuellem Glücksverlangen beruht. Unter der Hand, der
schreibenden, hat ein Ruck stattgefunden, mit dem sich die Geschichte
deutscher Lyrik fortschreibt und erneuert, und dessen
Konsequenzen in «Es schlug mein Herz», umfassender wohl in den 1774
entstandenen Gedichten «Prometheus» und «Ganymed»
aufgefunden werden kann.

Bereits Goethes frühes Gedicht «Das Schreyen»42 das scheinbar

völlig der anakreontischen Welt verhaftet ist, öffnet sich auf
eine Begegnung der Liebenden hin. Der Nachsatz des Titels «nach
dem Italiänischen» weist vorerst auf die Imitation eines Motivs



102 ÉTUDES DE LETTRES

hin, ein Motiv, das in anakreontischen Gedichten, z.B. in Weisses
«Der Kuss»43, unschwer gefunden werden kann. Dass Goethe die
Szene jedoch variierend wiederholt, fällt sogleich auf.

Bei Weisse herrscht die Redesituation des Männerwitzes vor;
der Erzähler referiert Vergangenes und spricht über das Mädchen.

Ich war bey Chloen ganz allein,
Und küssen wollt ich sie:
Jedoch sie sprach: sie würde schreyn,
Es sey vergebne Müh!

Die Pointe geht auf Kosten des Mädchens, die Lacher werden
auf die Seite des Erzählers gezogen.

Und schrie sie nicht? Ja wohl, sie schrie
Doch lange hinter drein.

Das Spiel der Liebe, angedeutet durch zwei Gedankenstriche,
fügt sich dem Ritual gemäss voll ein in die anakreontische Situation:

das Rokoko-Bildchen ist gerahmt.
Anders bei Goethe, dessen Erzähler unumwunden seine

Unternehmung erzählt und sein Mädchen selbst zu Wort kommen
lässt.

Jüngst schlich ich meinem Mägdchen nach,
Und ohne Hindernüss
Umfasst' ich sie im Hayn; sie sprach:
Lass mich, ich schrey gewiss.

Ihre Beteuerung zu schreien straft sich selber Lügen; das
Adverb «gewiss» verkehrt die Drohung durch deren Ueberbeto-
nung in ihr Gegenteil.

In der zweitletzten Zeile der zweiten Strophe wechselt der
Erzähler vom Präteritum ins Präsens, wodurch eine unmittelbare
Situation geschaffen wird, aus der das Mädchen sprechen kann:

Still, winkt sie lispelnd, Liebster, still,
Damit dich niemand hört.

Ihre lispelnde Beschwörung desavouiert ihre Beteuerung zu
schreien. Ihr Widerstand ist allein verbal; unter der sprachlichen
Ebene ist das Bedürfnis beider Liebenden zu einer Begegnung
angedeutet. Diese Begegnung kann jedoch nicht, wie wir bereits
in «Kleine Blumen» gesehen haben, durch Sprache vorweggenommen

werden.
Das Gedicht «Es schlug mein Herz» steht, im Vergleich zu

gleichzeitig entstandenen, einzig da in seiner Art; motivgleiche



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 103

anakreontische Gedichte hierzu existieren nicht. Die Natur ist
nicht mehr Kulisse, sondern Projektionsraum und Medium des
Ausdrucks eines starken, subjektiven Gefühls. Die nordische
Landschaft bringt dem Reitenden die Empfindungen entgegen,
die er in sie gelegt hat; ein sinnliches Ineinander von Erhabenheit
und Schauer entsteht.

Schon stund im Nebelkleid die Eiche
Wie ein gethürmter Riese da,
Wo Finsterniss auss dem Gesträuche
Mit hundert Schwartzen Augen sah
Der Mond von seinem Wolkenhügel
Sah schläfrig aus dem Duft hervor44

Neben diesen Projektionen des Ich auf die Natur lässt sich
der Durchbruch des Gefühls auch an rhythmischen Störungen des
Vierhebers erkennen; so im Aufbruch:

Und fort! wild wie ein Held zur Schlacht

und vor allem in der Begegnungsszene:

Ich sah dich, und die milde Freude
Floss aus dem süssen Blick auf mich.
Ganz war mein Herz an deiner Seite,
Und jeder Athemzug für dich.45

Das starke Gefühl des Ich hat gewissermassen die Fesseln des
Metrums an einigen wunden Punkten gesprengt.

Thematisiert werden Aufbruch, Begrüssung und Abschied —
wie es der spätere Titel des Gedichts widergibt: «Willkommen
und Abschied», — das Zusammensein der Geliebten wird als
Zeitraum übersprungen. Diese Aussparung des erfüllten Augenblicks

scheint wesentlich mit der Erfahrung des Glücks
zusammenzuhängen. Endet die in der Frankfurter Zeit entstandene
Reimerzählung «Ziblis»46 mit der anakreontisch obligaten 'Wollust',

begleitet von der Moral des Erzählers, so haben die gleichzeitig

entstandenen Erzählungen «Triumph der Tugend I und II»47
sich bereits von der verspielten Rokoko-Welt ein wenig entfernt
und in ihrem Verzicht auf 'Wollust' verbürgerlicht. Die Unschuld
des Mädchens tritt als gesellschaftlicher Wert auf, zu welchem
sich das Gedichtende moralisch bekennt. Im vorliegenden
Gedicht wird der Privatbereich der beiden Liebenden zwar
ausgespart, ihr Liebesverhältnis wird jedoch indirekt in der
Verschränkung der Schlusszeilen angedeutet:



104 ÉTUDES DE LETTRES

Und doch, welch Glück! geliebt zu werden,
Und lieben, Götter, welch ein Glück.

Dieses gemeinsame Glück in der gegenseitigen Liebe wird in
Goethes «Mayfest» jubelnd besungen:

O Mädchen Mädchen,
Wie lieb ich dich!
Wie blinkt dein Auge!
Wie liebst du mich!48

und tritt verwandelt auf in Ganymeds Wunsch, mit seinem Vater
wieder eins zu werden:

Umfangend umfangen!49

Die zwei Fassungen von Goethes Mondgedicht grenzen den
Sturm und Drang gleichsam von vorn und hinten her ein.

Die ersten beiden Strophen lauten gleich: der Sprechende bittet

Schwester Mond, ihn zu sich heraufzuheben und ihm damit
das «Glück» zu gewähren, sein schlafendes Mädchen in «wollustvoller

Ruh» zu betrachten. Die Angesprochene erscheint ihm als
«Bild der Zärtlichkeit in Trauer»; sie ist dem Traurigen
Identifikationsangebot und Glückspenderin zugleich.

Im frühen Gedicht «An den Mond»50 verharrt der Liebhaber
in der imaginierten Voyeurposition; sein geistiges Auge sieht, was
er eigentlich nicht sehen sollte. Der Wunsch nach Befriedigung
seiner Triebe jedoch bleibt unausgesprochen:

Trunken sinkt mein Blick hernieder.
Was verhüllt man wohl dem Mond.
Doch, was das für Wünsche sind!

Die Parallele von Sprechendem und Mond führt zu einer
sarkastischen Pointe, welche ganz dem Bereich des anakreontischen
Wortwitzes zugehört:

Voll Begierde zu gemessen,
So da droben hängen müssen;
Ey, da schieltest du dich blind.

Anders die dritte Strophe im späteren Gedicht «An Luna».51
Das reine Betrachten bringt dem Ich das «holde Glück»; die
Distanz zur Geliebten, obwohl sie als Qual empfunden wird, läutert

und schärft den Blick des Liebenden. Dieses auf Entsagung
beruhende Glück wird, in der zweiten Hälfte der Strophe, zum



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 105

Glück aus Entsagung. Der Mond wird als Mythologem wiedereingesetzt,

wodurch die Parallele von Ich und Mond das Ich zu einer
Begegnung mit seiner Geliebten führt, nach dem Vorbild der
Begegnung Lunas mit Endymion.

Hell und heller wird es schon
Um die unverhüllten Glieder,
Und nun zieht sie mich hernieder,
Wie dich einst Endymion.

Die angesprochene mythologische Situation weist über sich
hinaus; die Begegnung der Liebenden wird leise angedeutet, ohne
dingfest gemacht zu werden. Die Interpretierbarkeit des Mytholo-
gems sichert eine allgemeine Deutbarkeit, in der die individuelle
Erfahrung aufgeht, ohne als individuelle unmittelbar dargestellt
zu werden. Dieser Gedichtschluss realisiert den klassischen
Stilwillen, wie er etwa in Schillers Bürgerkritik 1789 programmatisch
formuliert wird. Gefordert wird dort die Generalisierbarkeit der
dargestellten Erfahrung auf 'Menschheit' hin. Das Gedicht soll
im klassischen Sinn nicht die «Geburt» sondern das «Gemälde»
der individuellen Seelenlage sein :

[...] ein Dichter nehme sich ja in acht, mitten im Schmerz den
Schmerz zu besingen. So wie der Dichter selbst bloss leidender

Teil ist, muss seine Empfindung unausbleiblich von ihrer
idealischen Allgemeinheit zu einer unvollkommenen
Individualität herabsinken. Aus der sanftem und fernenden Erinnerung

mag er dichten, und dann desto besser für ihn, je mehr
er an sich erfahren hat, was er besingt.52

Christiaan L. Hart-Nibbrig,
Rudolf KÄSER, Denise MARTIN.



106 ÉTUDES DE LETTRES

ANMERKUNGEN

Gekürzte Fassung eines Vortrags, gehalten im Rahmen des 3 e cycle in Glion,
November 1980.

1 zit. nach D.F. Strauss, Ch. Fr. D. Schubarts Leben in seinen Briefen.
Gesammelt, bearbeitet und herausgegeben v. D.F. Strauss, Bonn 18782, S. 112.

2 vgl. loc. cit.
3 ebd. S. 114.
4 vgl. W.v. Ungern-Sternberg, «Schriftsteller und literarischer Markt», in:

Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jh. bis zur Gegenwart,

hrsg. v. R. Grimminger, Band 3/1, München 1980 (dtv).
5 zit. nach Erläuterungen und Dokumente. J. W. Goethe. Die Leiden des

jungen Werthers, hrsg. v. K. Rothmann, Stuttgart 1971, S. 136.
6 zit. nach Der junge Goethe, hrsg. H. Fischer-Lamberg, 5 Bde., Berlin

1963, Bd. IV, S. 134.
7 J.W. Goethe, Dichtung und Wahrheit, zit. nach Goethes Werke, textkritisch

durchgesehen und mit Anmerkungen versehen von E. Trunz, 14 Bde. Hamburg

I9605, Bd. 9 S. 258.
8 ebd. Bd. 9 S. 264.
9 ebd. Bd. 9 S. 269f.
10 ebd. Bd. 9 S. 283.
11 ebd. Bd. 9 S. 413.
12 ebd. Bd. 9 S. 569.
13 ebd. Bd. 9 S. 534.
14 J.P. Eckermann, Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines

Lebens, in: J.W. Goethe, Gedenkausgabe der Werke, Briefe und Gespräche,
hrsg. von E. Beutler, Bd. 24 S. 546f.

15 G.G. Gervinus, Geschichte der poetischen National-Literatur der
Deutschen, 1. Theil, 3. Umgearbeitete Ausgabe, Leipzig 1846, S. 17.

16 ebd. S. 3.
17 J.W. Goethe, Dichtung und Wahrheit, Hamburger Ausgabe Bd. 9 S. 258.
18 G.G. Gervinus, op. cit. S. 9.
19 H. Hettner, Geschichte der deutschen Literatur im achtzehnten Jahrhundert,

3. Buch, 1. Abteilung: Die Sturm und Drang-Periode, S. 6.
20 ebd. S. 1.

21 ebd. S. 8.
22 ebd. S. 17.
23 W. Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften.

Mit einer Einleitung von M. Riedel. Frankfurt a.M. 1970, S. 203.
24 ebd. S. 218.
25 ebd. S. 228.



ZUR FRAGE DER «EPOCHENSCHWELLE» 107

26 W. Dilthey, Das Erlebnis und die Dichtung, zweite erweiterte Auflage,
Leipzig 1907, S. 178.

27 H.A. Korff, Geist der Goethezeit, Versuch einer ideellen Entwicklung der
klassisch-romantischen Literaturgeschichte, I. Teil: Sturm und Drang. Leipzig
1923, S. 3.

28 ebd. S. 32.
29 G. Lukâcs, Goethe und seine Zeit, Bern 1947, S. 17.
30 ebd. S. 17.
31 W. Krauss, «Zur Periodisierung Aufklärung, Sturm und Drang, Weimarer

Klassik», in: Marxistische Literaturkritik, hrsg. V. Zmegac, Bad Homburg
1970, S. 283.

32 Ch. Siegrist, «Aufklärung und Sturm und Drang: Gegeneinander oder
Nebeneinander?», in: Sturm und Drang. Ein literaturwissenschaftliches
Studienbuch, hrsg. W. Hinck, Kronberg/Ts. 1978, S. 1.

33 R. Grimminger, «Aufklärung, Absolutismus und bürgerliche Individuen.
Ueber den notwendigen Zusammenhang von Literatur, Gesellschaft und Staat in
der Geschichte des 18. Jahrhunderts», Einleitung zu Hansers Sozialgeschichte
der deutschen Literatur Bd. 3/1, München 1980, S. 16.

34 ebd. S. 22.
35 ebd. S. 23.

36 ebd. S. 62.
37 G. Mattenklott, Melancholie in der Dramatik des Sturm und Drang,

Stuttgart 1968, S. 45 ff.
38 Hans Blumenberg, Aspekte der Epochenschwelle: Cusaner und Nolaner,

erw. u. überarbeitete Neuausgabe von Die Legitimität der Neuzeit, Teil 4,
Frankfurt a. M. 1976. S. 14-21.

Im Gegensatz zum Begriff der 'Umbesetzung' impliziert der Begriff des
Paradigmawechsels, wie ihn Th. S. Kuhn in bezug auf die Struktur wissenschaftlicher

Revolutionen (Frankfurt a. M. 1967), entwickelt, eine gewisse konservative

Gefrässigkeit, insofern die wissenschaftliche Innovation immer auch der
Selbststabilisierung der Wissenschaft gegen ihre eigene Krisenanfälligkeit dient.
Es gibt, so Kuhn, in der Geschichte der Wissenschaft, im Gegensatz zur
Geschichte der Kunst, kein Interesse am Neuen um seiner selbst willen, folglich
auch kein museales an alternden Innovationen. Sie löscht ihre Vergangenheit
fortzu aus. Vgl. dazu Th. S. Kuhn, Die Entstehung des Neuen, Studien zur
Struktur der Wissenschaftsgeschichte, Frankfurt a. M. 1978, S. 446ff. Wie für
Kuhn bleibt auch für Foucault die historische Diskontinuität epochalen Wandels
rätselhaft unbegreifbar, mit der Gefahr freilich, dass sich der historische
Strukturwandel über die Köpfe historisch handelnder Subjekte hinweg in einem
Paradigmenhimmel ereignet, und die Strukturen ontologisiert werden und Eigenleben

bekommen, (vgl. Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a. M. 1974, S. 269.)
39 G.E. Lessing, «Die schlafende Laura» (1753), zitiert nach Epochen der

deutschen Lyrik 1700-1770, hrsg. J. Stenzel, München 1969 (dtv WR 4019),
S. 261.

40 F.G. Klopstock, «Das schlafende Mägdchen» (1762), zitiert nach Epochen

der deutschen Lyrik 1700-1770, S. 305.



108 ÉTUDES DE LETTRES

41 J.W. Goethe, «Kleine Blumen» (Strassburg, Apr. 1770-Aug. 1771),
zitiert nach Der junge Goethe, hrsg. H. Fischer-Lamberg, 5 Bde., Berlin 1963,
Bd. II, S. 30f.

42 J.W. Goethe, «Das Schreyen» (Frankfurt, Sept. 1768-Mrz. 1770), zitiert
nach Der junge Goethe, Bd. I, S. 187f.

43 Ch. F. Weisse, «Der Kuss» (1758), zitiert nach Epochen der deutschen
Lyrik 1700-1770, S. 286.

44 J.W. Goethe, «Es schlug mein Hertz» (Krusesche Abschrift der ersten
zehn Zeilen, Strassburg, Apr. 1770-Aug. 1771), zitiert nach Der junge Goethe,
Bd. II, S. 31 f.

45 J.W. Goethe, «Mir schlug das Herz» (Druck in der «Iris», März 1775),
zitiert nach Der junge Goethe, Bd. II, S. 294 (Anm. zu S. 31).

46 J.W. Goethe, «Ziblis» (Frankfurt, Sept. 1768-Mrz. 1770), zit. nach Der
junge Goethe, Bd. I, S. 167ff.

47 J.W. Goethe, «Triumph der Tugend I und II» (Frankfurt, Sept. 1768-
Mrz. 1770), zit. nach Der junge Goethe, Bd. I, S. 175ff.

48 J.W. Goethe, «Mayfest» (Strassburg, Apr. 1770-Aug. 1771), zit. nach
Der junge Goethe, Bd. II, S. 32f.

49 J.W. Goethe, «Ganymed» (Frankfurt, Jan.-Juni/Juli 1774), zit. nach
Der junge Goethe, Bd. IV, S. 30.

50 J.W. Goethe, «An den Mond» (Frankfurt, Sept. 1768-Mrz. 1770), zit.
nach Der junge Goethe, Bd. I, S. 303f.

51 J.W. Goethe, «An Luna» (Schriften 1789), zit. nach Goethes Werke,
textkritisch durchgesehen und mit Anmerkungen versehen von E. Trunz, 14

Bde., Hamburg I9605, Bd. I, S. 421 (Anm. zu S. 20).
52 F. Schiller, «Über Bürgers Gedichte» (1789), in Friedrich Schiller, Sämtliche

Werke, hrsg. G. Fricke, H.G. Göpfert, 5 Bde., München 19674, Bd. V,
S. 982.


	Zur Frage der "Epochenschwelle" am Beispiel des sogenannten "Sturm und Drang"

