
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1981)

Heft: 2

Artikel: La fonction thérapeutique du logos selon Chrysippe

Autor: Voelke, André-Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870808

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FONCTION THÉRAPEUTIQUE
DU LOGOS SELON CHRYSIPPE

Selon Cicéron, «les stoïciens, et notamment Chrysippe, se
donnent une peine excessive pour établir une analogie entre les
maladies de l'âme et celles du corps»1. Plusieurs fragments grecs
attestent que cette analogie tient effectivement une place de

premier plan dans la pensée de ce maître de l'ancien stoïcisme. Elle
entraîne à sa suite une analogie non moins importante entre l'art
de soigner l'âme et celui de soigner le corps : (Il n'est vrai), «ni (que)
pour soigner les maladies du corps il existe un art appelé médecine
mais (que) pour les maladies de l'âme il n'existe pas également un
art, ni (que) le second doit le céder au premier tant sous le rapport
de l'étude des cas particuliers que sous celui de leur soin»2.

Chrysippe n'est certes pas le premier à développer cette
analogie: dans l'antiquité l'idée que le philosophe doit traiter
l'âme à l'aide d'une thérapeutique conçue sur le modèle de l'art
médical est un lieu commun. Mais cette fonction thérapeutique de
la philosophie s'exerce selon des modalités fort diverses, et
l'apparente banalité des formules qui se retrouvent chez la
majorité des philosophes dissimule la spécificité des procédés
propres à chacun.

Dans le cas de Chrysippe, la thérapeutique de l'âme est liée à

une conception du langage qui est l'un des apports les plus
originaux de l'ancien stoïcisme. Mais le fait que la première se
rattache à la psychologie et à la morale, tandis que la seconde
ressortit à la logique, dissimule l'existence de ce lien, qui n'a pas
encore été - à ma connaissance du moins - suffisamment mise en
lumière.

Commençons par préciser la nature du mal auquel la
thérapeutique philosophique va s'appliquer. Ce mal est appelé pathos et
l'on remarquera avec Cicéron que ce terme pourrait se traduire
par «maladie» (morbus)3. Mais, de même que l'auteur latin
préfère le rendre par perturbatio pour éviter d'aller contre l'usage,
je reprendrai la traduction habituelle «passion».

Selon les stoïciens, la passion est une altération de la partie
directrice de l'âme ou hègémonikon. Cette altération a son origine



58 ÉTUDES DE LETTRES

dans une défaillance volontaire de la raison qui, au lieu de rester
fidèle à sa propre nature et de s'attacher avec fermeté à ses propres
normes, juge d'une manière erronée4. La passion peut donc être
caractérisée sommairement comme un jugement défectueux dont
nous portons l'entière responsabilité5.

Mais ce résumé de la doctrine communément prêtée aux
stoïciens n'exprime pas suffisamment la position propre de
Chrysippe, telle qu'elle était développée dans son traité Des
Passions, dont le quatrième et dernier livre portait le titre de
Thérapeutikos6.

Selon Chrysippe, toute passion comporte deux jugements
erronés. Par le premier nous nous prononçons sur la nature d'un
fait, par le second sur l'attitude que nous devons adopter à son
égard7 : nous éprouvons une passion lorsque nous jugeons à tort
d'une part que tel fait est un bien ou un mal, d'autre part qu'il
convient d'en être affecté. La tristesse, par exemple, est à la fois
l'opinion qu'un grand mal nous frappe présentement et qu'il est
légitime de nous tourmenter à son sujet. Aux yeux de celui qui
éprouve la passion, le second jugement est la conséquence du
premier: dans le cas de la tristesse, le mal paraît tel que «celui qui
souffre estime qu'il lui faut souffrir»8. Mais pour le philosophe le
second jugement «s'ajoute» au premier9 sans en être une suite
nécessaire, et il peut en être dissocié.

Cette dissociation permet de le soumettre à une critique qui
entraînera la suppression de la passion10, même si le premier
jugement subsiste. Sans doute pourrait-on penser qu'il vaut mieux
délivrer l'âme en lui enseignant qu'elle se fait une fausse opinion
de l'objet de sa passion. Mais, à en croire les Tusculanes, si un tel
discours est «plus utile» - sans doute parce qu'il remédie à la fois à
l'erreur initiale et à la passion - «il réussit rarement et ne doit pas
s'appliquer au vulgaire». Selon ce texte, «le traitement assuré et
spécifique, c'est d'enseigner que les passions sont par elles-mêmes
des vices et n'ont rien de naturel ou de nécessaire»11. Du fait que
tous les philosophes s'accordent, en dépit de leurs divergences, à
refréner les passions en elles-mêmes, Cicéron déclare qu'ils
peuvent tous recourir à une telle méthode, qui consiste à «parler
non de la nature de ce qui trouble l'âme, mais du trouble en lui-
même»12. Mais ailleurs il précise que les péripatéticiens, les

épicuriens et les cyrénaïques préconisent d'autres méthodes, et
que même les stoïciens divergent d'avis sur la question : «Certains
pensent que le seul devoir du consolateur est de montrer que ce
qu'on croit un mal n'en est pas un, tel est le point de vue de



FONCTION THÉRAPEUTIQUE DU LOGOS 59

Cléanthe Mais Chrysippe estime que le point principal dans
une consolation, c'est d'enlever à celui qui s'afflige l'opinion qu'il
s'acquitte d'un devoir légitime et auquel il est tenu»13.

La méthode dont nous traitons maintenant est donc à

proprement parler celle de Chrysippe, et selon plusieurs témoignages
concordants c'est dans son Thérapeutikos que le philosophe en

recommandait l'usage. Une telle méthode permet de soigner ceux
qui souffrent des passions même s'ils n'adhèrent pas à la
conception stoïcienne du bien et même si cette conception est
fausse : « Même si le bien est le plaisir et que tel est l'avis de celui qui
est dominé par la passion, il n'en faut pas moins lui porter secours
et lui montrer que, même pour ceux qui ont placé le bien et la fin
dans le plaisir, toute passion est un état discordant»14.

Ces propos de Chrysippe semblent inspirer un passage de
Cicéron: «Dans le cas du désir pris en lui-même, lorsque la seule
chose qui importe est sa suppression, il ne faut pas chercher si ce
qui provoque le désir est un bien ou non, mais il faut supprimer le
désir lui-même. De la sorte, que le souverain bien soit la beauté
morale, ou le plaisir, ou la conjonction des deux, ou les trois
fameux genres de biens - et même si l'objet du désir trop violent
était la vertu elle-même - c'est dans tous les cas le même discours
qui doit s'appliquer à détourner du désir»15. L'hypothèse
paradoxale sur laquelle se termine la phrase évoque une objection de
Posidonius dans sa polémique contre Chrysippe: si la grandeur
d'un bien amène à penser qu'il est «convenable et légitime»
d'éprouver une passion à son égard, comment les sages n'en
éprouveraient-ils pas pour la beauté morale, qui est un bien
insurpassable? - «Or nous ne voyons pas que la chose se

produise»16.
Certes Chrysippe ne pouvait admettre la possibilité d'une telle

forme de passion: pour lui, la passion ne tend jamais au bien.
Pourtant rien n'empêche de penser que dans l'exposé de sa
thérapeutique il envisageait aussi cette hypothèse. Le témoignage
d'Origène nous apprend en effet qu'il se proposait d'appliquer sa
méthode dans tous les cas, quelles que fussent les opinions
philosophiques défendues par ceux auxquels il venait en aide et
sans trop se préoccuper de la vérité de ces opinions : «Il ne faut pas,
au moment où l'ardeur des passions culmine, se soucier à l'excès
de l'opinion préalablement suivie par celui que la passion affecte,
de peur qu'en passant son temps à réfuter intempestivement les

opinions qui se sont au préalable emparées de son âme on ne perde
la possibilité de le soigner»17. Cette perspective thérapeutique



60 ÉTUDES DE LETTRES

n'excluait donc aucune hypothèse quant à l'objet de la passion.
Envisageant le désir et le plaisir, elle embrassait non seulement les

cas où ces passions sont provoquées par des objets considérés
vulgairement et à tort comme des biens, mais aussi celui où leur
objet serait le bien véritable. De même elle pouvait s'appliquer au
cas où l'objet de la tristesse ou de la peur serait un mal véritable,
telle la privation de toute vertu18. Ainsi elle faisait réellement
abstraction de tout jugement quant à l'objet de la passion pour ne
prendre en considération que le trouble lui-même et y porter
remède en s'adaptant aux opinions du patient. Comme le dit
Origène, «Chrysippe, dans son livre sur la thérapeutique des
passions, s'efforce de soigner selon les différentes doctrines
ceux qui sont la proie des passions»19.

Ainsi, pour Chrysippe, la thérapeutique des passions ne se
confond pas avec un enseignement qui conduirait l'âme de la folie
à la sagesse ou - ce qui reviendrait au même - du vice à la vertu.
Selon l'exposé oratoire du livre IV des Tusculanes, il est vrai, la
guérison «réside dans la seule vertu»20. Mais l'exposé technique
de la doctrine limite la portée de cette affirmation en distinguant
deux formes de santé de l'âme. La première s'identifie à la vertu de
tempérance ou en est une suite indissociable, et n'appartient de la
sorte qu'au sage. «Mais il existe une certaine santé de l'âme que
l'on rencontre même chez l'insensé lorsque le traitement médical
fait disparaître le trouble de la pensée»21. C'est cette forme de
santé que Chrysippe se propose de rétablir par sa thérapeutique.
Le champ d'application de cette méthode fait donc l'objet d'une
délimitation précise et ne recouvre pas celui de la morale dans son
ensemble.

L'exposé des Tusculanes ne permet pas de saisir clairement le
mode d'action du traitement préconisé par Chrysippe. Fort
heureusement Galien nous a transmis un texte du philosophe qui
apporte des indications décisives : «Une fois que le temps a fait son
œuvre et que l'ardeur de la passion se relâche, on peut espérer que
le logos, s'infiltrant et prenant pour ainsi dire possession de la
place, présente l'absurdité de la passion (rcapiaxcivai xf|v roß
rcdGouç àXoyiav).» Dans cette phrase, Chrysippe envisage, semble-
t-il, un retour spontané à la raison. Mais quelques lignes plus haut
il emploie une formule semblable pour rappeler comment Achille,
las de ses propres pleurs, entreprend de consoler Priam (Iliade,
XXIV 513 ss.): «Il s'élança pour l'exhorter en lui présentant
(jtapiCTxâç) l'absurdité de son chagrin»22. Et, dans un texte cité
plus haut, Chrysippe disait en termes voisins de ceux-ci: «Il faut



FONCTION THÉRAPEUTIQUE DU LOGOS 61

montrer (jiapaSeiKiéov) que toute passion est un état
discordant» (cf. n. 14).

Qu'elle intervienne spontanément ou sous l'action d'autrui, la
thérapeutique consiste donc à «présenter» (paristanai) ou «montrer»

(paradeiknunai) le caractère irrationnel et discordant de la
passion. Cette opération mobilise le logos, et l'on peut certes y voir
un retour spontané à la raison ou une mise à la raison. Mais ces
formules dissimulent la complexité du processus, liée elle-même à
la complexité du logos. Celui-ci est en effet raison et discours:
raison agissant sous les espèces du discours, discours pénétré de
raison.

Considérons de plus près l'emploi des verbes paristanai et
paradeiknunai. Ces termes nous invitent à examiner la théorie
stoïcienne de la représentation. Celle-ci recourt en effet à un
vocabulaire très proche, où l'on trouve le verbe paristanai et l'un
de ses dérivés, l'adjectifparastatikos, ainsi que le verbe deiknunai.

Pour Chrysippe, le terme phantasia - habituellement traduit
par «représentation» - dérive de phôs, la lumière23. Telle la
lumière, la représentation a en effet le pouvoir de montrer, de faire
apparaître. Ce pouvoir comporte deux aspects: «Comme la
lumière se montre elle-même en même temps que les objets qui
sont en elle, la représentation se montre (ôeîkvuctiv) elle-même en
même temps que l'objet qui l'a produite»24. Pour caractériser ce
double pouvoir de monstration, Sextus Empiricus emploie
l'adjectif parastatikos («apte à présenter»): la phantasia est «une
affection de l'être vivant apte à se présenter elle-même en même
temps que l'objet étranger»25.

Ces passages traitent de la représentation sensible. Mais chez
les êtres doués de logos la représentation ne se réduit pas à la pure
image sensible: elle porte la marque du logos, comme l'indique
bien l'épithète logikos, qui s'applique à l'ensemble des représentations

de ces êtres26. Sous cette nouvelle forme, elle possède
également le pouvoir de présenter son objet : «Laphantasia logikè
est celle dans laquelle il est possible de présenter (rcapaaxfiaai) par
le logos la chose représentée»27. Replacée dans son contexte, cette
mention du logos nous renvoie sans équivoque à sa fonction de
discours, et nous sommes en droit de parler d'une représentation
«discursive»28. La proposition précédant la formule citée établit
en effet un rapport entre cette représentation et le lekton ou
«exprimable» : «Le lekton est ce qui existe en conformité avec une
phantasia logikè»29. La présentation désignée par le verbe
paristanai est donc ici de l'ordre du discours, et dans ce contexte le



62 ÉTUDES DE LETTRES

terme signifie «montrer par le langage, exposer, dire»30. C'est là
une acception courante chez Sextus Empiricus, qui utilise souvent
paristanai comme synonyme de légein ou phanai31. Chez les
anciens stoïciens, ce verbe est sans doute d'un usage moins
fréquent32 et il a plus de force qu'un banal équivalent de «dire»,
mais il peut aussi désigner une présentation par le discours. Citons
à cet égard la formule de Diogène de Babylone définissant la clarté
du discours saphèneia comme une «manière de parlerprésentant
(Tiapiaxàaa) intelligiblement la chose pensée»33. Mais arrêtons-
nous surtout à un fragment textuel de Chrysippe interprétant
Homère: «Le poète montre (7tapiaxr|aiv) d'une manière surabondante

que la partie rationnelle et la partie irascible résident dans ce
lieu (seil, le cœur) (...)» Dans les lignes qui suivent, le philosophe
introduit les thèses psychologiques qu'il prête à Homère par la
forme èpcpaivei oxi (il fait voir que...) prise manifestement dans le
même sens que 7iapi.cn:r|cn.v oxi34. Ces rapprochements permettent
d'affirmer que l'intervention du logos mentionnée dans les

fragments de Chrysippe sur la thérapeutique des passions est une
«présentation» ou «monstration» opérée par la voie du discours.
C'est donc à bon droit que Cicéron assimile cette ratio
medendi à une oratio35.

Pour préciser la fonction de cette intervention, nous devons
maintenant analyser de plus près le rapport entre la représentation
discursive et le lekton ou «exprimable». La formule disant que le
lekton existe «en conformité avec» une telle représentation
marque sa dépendance par rapport à cette représentation: il en
dépend dans son existence même. Cette existence du lekton est
incorporelle, c'est celle d'un «signifié» (aripaivôpevov). L'identification

des deux termes peut se fonder en particulier sur un passage
bien connu de Sextus Empiricus distinguant la voix ou signifiant,
l'objet extérieur désigné par la voix, et le signifié, c'est-à-dire «la
chose même manifestée par la voix et que nous appréhendons
comme existant par notre pensée»36. De ces trois termes, poursuit
le texte, «deux sont des corps, à savoir la voix et l'objet, un est
incorporel, à savoir la chose signifiée, c'est-à-dire le lekton». On
remarquera que le terme «chose» (pragma) appliqué au signifié
ne désigne pas l'objet corporel, mais une chose incorporelle. Tel
est également le cas dans un autre passage de Sextus définissant le
«dire» comme «le fait de produire une voix capable de signifier la
chose pensée»37. Comme le passage précédent, celui-ci met en
rapport le signifié et la pensée. Or d'autres textes permettent
d'admettre l'identité de la pensée et de la représentation diseur-



FONCTION THÉRAPEUTIQUE DU LOGOS 63

sive38, et l'on peut affirmer - sans développer davantage ce point
ici - que dans le stoïcisme l'activité de la pensée est toujours
d'ordre représentatif. Ainsi, lorsque l'on définit le signifié comme
«la chose que nous appréhendons comme existant par notre
pensée», cela équivaut à dire qu'il existe par une représentation
discursive.

Dans cette définition, il est vrai, le datif Siavoic? fait problème :

au lieu de marquer l'agent («par» la pensée), ne pourrait-il
marquer plutôt la destination («pour» la pensée)?39 Pour résoudre

ce problème, il convient de partir de la distinction fondamentale

entre les corps et les incorporels, sur laquelle repose toute
l'ontologie stoïcienne. La représentation - sensible ou discursive -
et la pensée constituent des opérations corporelles : ce sont en effet
des fonctions de la partie directrice de l'âme ou hègémonikon, qui
est un pneuma, c'est-à-dire un souffle de nature corporelle. Elles
n'ont donc pas le même mode d'existence que le signifié incorporel.

D'une manière similaire, les corps ont un autre mode
d'existence que le lieu incorpofel qu'ils délimitent dans l'espace en
l'occupant. Cette délimitation fait exister le lieu, comme le montre
bien un passage de Simplicius : «Si, ainsi que le disent les stoïciens,
le lieu existepar les corps, il reçoit d'eux sa limite dans la mesure où
il est occupé par eux (...)»40. La formule prêtée aux stoïciens
paraît formée sur le même schème que celle dont nous cherchons à

pénétrer le sens : même emploi du verbe parhyphistasthai avec un
complément au datif. V. Goldschmidt a montré d'une manière
convaincante que dans les exposés de la doctrine stoïcienne
hyphistasthai exprime «le mode d'existence des incorporels, c'est-
à-dire une existence simplement pensée ou dans la pensée»41, et
dans le texte de Simplicius le datif marque clairement l'agent d'où
procède cette existence. Parallèlement, dans le texte de Sextus
Empiricus la pensée doit être l'agent d'où procède l'existence du
signifié.

On aboutit à la même conclusion si l'on part des fragments
traitant du rapport entre la pensée et le discours, et cette fois l'on
peut se fonder non sur des formulations tardives de la doctrine,
mais sur des textes d'anciens stoïciens eux-mêmes42. Pour Chry-
sippe, la pensée est la «source du logos»43, et le témoignage de
Diogène de Babylone montre clairement que le logos est ici le
discours, identifié à la «voix capable de signifier»44. Source du
discours, la pensée est du même coup ce qui fait exister le signifié,
puisque celui-ci n'est autre que le contenu du discours.



64 ÉTUDES DE LETTRES

Mais dans ce cas la source est également l'aboutissement45. Si
le signifié provient de la pensée, c'est aussi à la pensée qu'il
s'adresse. Même si la définition analysée ci-dessus ne le dit pas,
l'existence du signifié est donc une existence «pour» la pensée et
non seulement «par» la pensée. Par là il ne faut pas uniquement
entendre qu'il se communique d'une pensée à une autre par le
discours extérieur. Chrysippe reconnaît également l'existence
d'un «dire en soi-même», c'est-à-dire d'un discours intérieur par
lequel la pensée produit des signifiés pour elle-même46.

Retournons maintenant à l'action thérapeutique du logos.
Cette opération consiste à présenter des signifiés qui se donnent
dans le discours que le philosophe adresse au malade, ou
éventuellement dans le discours intérieur que ce dernier articule en
lui-même. Ces signifiés doivent leur existence à un acte spécifique
de la pensée, la représentation «discursive», et c'est par un acte du
même ordre qu'ils sont reçus. Il importe d'ajouter que ces signifiés
revêtent une forme logique bien déterminée: ce sont des propositions,

c'est-à-dire des lekta offrant un sens complet et la propriété
d'être vrais ou faux47. Les représentations correspondantes
seront donc des jugements48.

Par là nous revenons à la conception de la passion et de son
traitement analysée au début de cette étude. La passion comporte,
nous l'avons vu, un jugement sur la nature d'un fait et un jugement
sur l'attitude qu'il convient d'adopter à son égard. Ces deux
jugements sont erronés l'un et l'autre, mais pour guérir la passion
il suffit de faire disparaître le second. Une telle opération n'est pas,
comme nous aurions pu le croire initialement, une pure suppression.

Puisqu'elle présente en même temps des signifiés à la pensée,
il faut y voir une substitution de signifiés, ou plus précisément un
mouvement aboutissant à remplacer des propositions par d'autres.

Pour montrer, comme le veut Chrysippe, que toute passion
est un état «irrationnel» ou «discordant» (cf. n.22 et 14), le
discours ne peut se borner à éliminer les propositions fausses
auxquelles la pensée a donné son assentiment : il doit lui présenter
d'autres propositions à la place de celles qu'il condamne.

Telle est la conséquence nécessaire d'une conception philosophique

qui considère que le langage a pour fonction non
seulement de désigner des objets, mais aussi d'exprimer des
signifiés49. Partant d'une conception différente, qui ne reconnaît
pas l'existence des signifiés et distingue simplement le mot ou
signifiant et la chose50, les épicuriens pratiquent une thérapeutique

consistant à délivrer l'âme des «mots vides» qui sont la cause



FONCTION THÉRAPEUTIQUE DU LOGOS 65

de ses troubles51. Pour Chrysippe, en revanche, le discours ne
peut être vide : il est indissociable d'un ensemble de signifiés, et une
thérapeutique qui recourt au logos ne peut se développer qu'en
articulant des signifiés.

Mais, dans la perspective pratique qui est celle d'un art de
guérir, il importe de mettre en œuvre un discours qui soit d'un
usage facile. De ce point de vue le discours «sur le trouble en lui-
même» est manifestement préférable au discours «sur la nature de
ce qui trouble l'âme» (cf. n. 12). Les propositions que ce dernier
présente ne peuvent être comprises qu'au prix d'un effort de
pensée considérable. C'est finalement tout l'enseignement stoïcien
qu'il faut assimiler si l'on veut se convaincre que les objets des
passions ne sont pas ce que le vulgaire s'imagine : des biens dignes
d'être recherchés ou des maux redoutables. L'autre discours au
contraire s'appuie sur un large consensus où les diverses écoles
philosophiques se rejoignent : pour laquelle d'entre elles la passion
n'est-elle pas un mouvement ou un état redoutable en soi?

On objectera peut-être qu'un tel discours est bien court, et l'on
rappellera à ce propos le mot de Cicéron: «Chrysippe et les
stoïciens, lorsqu'ils traitent des passions, s'attachent longuement
à les distinguer et à les définir, mais le discours consacré au soin
des âmes est des plus brefs (...)»52. Mais si, comme le confirment
de nombreux témoignages, l'effort théorique visant à subdiviser le
domaine vaste et multiforme de la passion en genres et en espèces
se poursuivait longuement53, le discours thérapeutique était du
même coup appelé à se développer. Il ne suffisait pas de montrer
en termes généraux que «toute passion est un état discordant»
(cf. n.14), il fallait encore le faire voir en termes topiques adaptés
à chaque passion particulière. Chrysippe lui-même n'a peut-être
pas donné une grande extension à cette entreprise. Mais il
soutient, nous l'avons vu, que l'art de soigner l'âme ne le cède pas à
celui de soigner le corps «tant sous le rapport de l'étude des cas
particuliers que sous celui de leur traitement», et il poursuit son
parallèle en déclarant que dans ces deux formes de médecine il faut
être familier à la fois des maladies et du «traitement approprié à

chacune»54. Nous savons en outre que sa méthode cherche à

s'adapter aux opinions philosophiques du patient (cf. n. 17 et 19).
Enfin, selon l'ontologie stoïcienne, chaque individu se caractérise
par une «qualité propre» qui le distingue de tous les autres et lui
confère une véritable singularité55. On est donc en droit de penser
que non seulement Chrysippe reconnaît la nécessité de spécifier le
discours thérapeutique selon les passions et selon les individus,



66 ÉTUDES DE LETTRES

mais qu'il trouve en outre dans sa doctrine le fondement théorique
de ce développement pratique. Le livre IV des Tusculanes permet
d'apercevoir comment s'opère ce passage du général au particulier.

Après avoir parlé du traitement commun à toutes les
passions, Cicéron considère successivement la tristesse - qui a déjà
fait l'objet du livre III - la crainte, le plaisir, le désir et certaines de
leurs espèces (cf. §§ 63-79). Pour ne prendre ici qu'un exemple,
dans le cas de la jalousie et de la joie maligne provoquée par les
malheurs d'autrui, le désaccord avec la raison - commun à toutes
les passions - prend la forme particulière de la cruauté et de
l'inhumanité, et c'est ce caractère spécifique que le discours
thérapeutique devra «présenter»: on pourra dire, en jouant sur le
double sens du mot, qu'il faut «représenter» au jaloux la cruauté
de sa passion56.

L'examen des Tusculanes devrait se poursuivre pour dégager
non seulement ce que Cicéron a emprunté à Chrysippe, mais aussi
ce qu'il a fait de l'enseignement du philosophe stoïcien en voulant
l'adapter à son propre usage. Bien d'autres œuvres philosophiques
ou littéraires donneraient lieu à une investigation similaire. Cette
recherche éclairerait des aspects fondamentaux de la pensée de
Sénèque, d'Epictète, de Marc-Aurèle - pour ne mentionner ici que
des stoïciens. Elle permettrait par exemple de mieux comprendre
le rôle de «l'usage des représentations» dans l'enseignement
d'Epictète57. Plus généralement elle conduirait à préciser la
fonction que ces moralistes attribuent à la philosophie.

Une investigation d'un autre ordre devrait s'efforcer de
clarifier certains points difficiles de la doctrine défendue par
Chrysippe. Je pense en particulier au rôle du temps dans
l'apaisement des passions. Si, comme le reconnaît ce philosophe58,

la passion se calme avec le temps, faut-il faire du temps une
cause concourant avec le logos à la guérison? Peut-être progresserait-on

dans la discussion de ce problème controversé59, si l'on
mettait en rapport la théorie stoïcienne des passions avec celle du
temps, dont V. Goldschmidt a montré l'intérêt (cf. n.41).

Bornons-nous ici à remarquer que, comme les signifiés
présentés à la pensée, le temps est un incorporel. Que la guérison
de l'âme soit envisagée dans sa liaison avec le temps ou avec le
discours thérapeutique, dans les deux cas l'analyse de ce processus
nous amènerait donc en s'approfondissant à nous interroger sur
les rapports ontologiques entre les corps et les incorporels.

Indiquer ces directions de recherche, c'est du même coup faire
ressortir les limites de la présente étude, qui ne prétend pas traiter



FONCTION THÉRAPEUTIQUE DU LOGOS 67

de la thérapeutique des passions dans sa totalité. En analysant la
fonction du logos dans leur guérison, je me suis proposé avant tout
de montrer que l'art de soigner conçu par Chrysippe est en rapport
étroit avec sa logique ou, plus précisément, sa théorie du langage.
Au terme d'une longue discussion sur la justesse des noms, Socrate
aboutissait à l'alternative: ou bien les noms sont l'image des
choses ou bien ils nous trompent. Dans un cas il vaut mieux
connaître les choses par elles-mêmes, dans l'autre l'homme sensé

ne confiera pas aux noms la tâche de «le soigner lui-même et son
âme»60. Mais la théorie de Chrysippe permet de dépasser cette
alternative : si le langage est l'expression de signifiés différents des
choses, il peut revêtir des pouvoirs autres que ceux des choses,
sans être pour autant trompeur. Tel est en particulier son pouvoir
thérapeutique.

André-Jean Voelke

NOTES

Avertissement: Le sigle SVF renvoie aux Stoicorum Veterum Fragmenta, éd.
H. von Arnim, Leipzig, 1903-1905. - Je donne en général ma propre traduction
des textes cités en français.

1 Cicéron, Tusc. IV 23 (SVF III 424). Je reprends ici la traduction de
J. Humbert2, Paris, «Les Belles-Lettres», 1960.

2 Chrysippe, ap. Galien, Deplac. Hipp, et Plat. V 2, p. 413 M. (SVF III 471).
Le jeu des termes négatifs oûxe... oùyi... oCts illustre bien l'intérêt des stoïciens
pour l'expression logique de la négation. Le complément èv ri) kutù pépoç Oecopiç
pourrait aussi se traduire «sous le rapport de l'étude détaillée». L'analogie entre
les maladies du corps et celles de l'âme est longuement développée par Cicéron,
Tusc. III 1 et 5-6; IV 58.

3 Cicéron, Tusc. III 7; IV 10.

4 J'ai cherché à expliquer le processus de la passion dans un travail antérieur,
L'idée de volonté dans le stoïcisme, Paris, P.U.F., 1973,81-91. Je ne reviens plus ici
sur le rôle de la volonté dans ce processus.

s Cicéron, Acad. post. I 38 (SVF I 207): perturbationes voluntarias esse
putabat (seil. Zeno) opinionisque iudicio suscipi Cf. aussi Tusc. III 66; IV 14;
IV 65, etc.

6 Pour préciser la doctrine exposée dans ce traité, j'utilise plus largement que
H. von Arnim les livres III et IV des Tusculanes. A mon avis, M. Pohlenz a bien
montré que le traité de Chrysippe est la source d'une grande partie des
développements de Cicéron dans ces livres (Das dritte und vierte Buch der
Tusculanen, Hermes 41, 1906, 321-355).

7 Dans son Chrysippe (Paris, 1910, 250-256), E. Bréhier avait fort bien vu la
distinction de ces deux sortes de jugements et le rôle nécessaire du second dans la



68 ÉTUDES DE LETTRES

genèse de la passion. Mais J.B. Gould, dans son livre récent The Philosophy of
Chrysippus (Albany, State Univ. of New York Press, 1970, 183-184), méconnaît
cette distinction - pourtant clairement présente dans de nombreux textes - et
rejette à tort l'interprétation de Bréhier.

8 Cicéron, Tusc. III 25 (SVF III 385): aegritudo est opinio magni mali
praesentis, et quidem recens opinio talis mali, ut in eo rectum videatur esse angi; id
autem est, ut is qui doleat oportere opinetur se dolere. Cf. aussi III 64; IV 14 (SVF
III 393). Cicéron transpose des définitions grecques, telle celle donnée par
Andronicos, flcpi ira0<ov 1, p. 11 K. (SVF III 391): LOrni pèv oùv ècttiv akoyoq
auaxokfi- fi SôÇa rcpôatpaxoç kokoù 7rapouaiaç, è<p' cp oïovxai Seïv atxrakkeaGai.

Les formules utilisées pour définir la tristesse peuvent être appliquées,
mutatis mutandis, aux autres passions : plaisir, désir et peur. Dans la suite de cette
étude, nous envisagerons indifféremment l'une ou l'autre de ces passions.

9 Cicéron, Tusc. III 61 : Sed ad hanc opinionem magni mali cum ilia etiam
opinio accessit, oportere, rectum esse, ad officium pertinere ferre illud aegre quod
accident, tum denique efficitur illa gravis aegritudinis perturbatio.

10 Id., ibid. III 83: Hoc detracto, quod totum est voluntarium, aegritudo erit
sublata illa maerens

11 Id., ibid. IV 60: haec est certa et propria sanatio, si doceas ipsas
perturbationes per se esse vitiosas

12 Id., ibid. IV 62 (SVF III 488): una ratio est medendi, ut nihil quale sit
illud quodperturbet animum, sed de ipsa sit perturbatione dicendum.

13 Id., ibid. III 76 (SVF I 576; III 486): detrahere illam opinionem
maerenti, si se officio fungi putet iusto atque debito. Cf. IV 83.

14 Chrysippe, ap. Origène, Contre Celse VIII 51 (SVF III 474):
rcapaSeiKteov, öxi âvopoLoyoûpevôv èaxi raxv rcàOoç.

Pour saisir toute la force de l'affirmation, il faut se souvenir que dans le
stoïcisme le terme homologia désigne l'accord avec la raison, qui constitue le té/os
ou fin suprême.

15 Cicéron, Tusc. IV 62 (SVF III 488. Suite du passage cité n. 12). Les trois
genres de biens sont ceux de l'âme, ceux du corps et les biens extérieurs. Il s'agit
d'une distinction communément prêtée aux péripatéticiens.

16 Posidonius, ap. Galien, De plac.... IV 5, p. 370 M. Cf. l'expression
KctOfiicov Kai Kaxà àÇiav.

17 Chrysippe, ap. Origène, Contre Celse VIII 51 (SVF III 474).
18 Cicéron, Tusc. IV 61. Cf. aussi Posidonius, loc. cit. Selon Cicéron, Tusc. III

77 (SVF I 577), Cléanthe n'envisageait pas un tel cas.
19 Origène, Contre Celse I 64 (SVF III 474).
20 Cicéron, Tusc. IV 35: in una virtute posita sanatio est.
21 Id., ibid. IV 30 : Est autem quaedam animi sanitas quae in insipientem etiam

cadat, cum curatione medicorum conturbatio mentis aufertur. J'appelle «technique»

l'exposé dans lequel Cicéron déclare recourir aux «rames des dialecticiens»
et non aux «voiles de l'éloquence» (IV 9).

22 Chrysippe, ap. Galien, De plac.... IV 7, p. 398 M. (SVF III 467).
23 La même étymologie se trouvait déjà chez Aristote, De l'âme III 3,429a3.
24 Aétius IV 12, 2 (SVF II 54).



FONCTION THÉRAPEUTIQUE DU LOGOS 69

25 Sextus Emp., Adv. Math. VII 162 (SVF II 63). Le texte expose la doctrine
d'Antiochus d'Ascalon, qui adopte le point de vue stoïcien. - En grec moderne
«représentation» se dit parastasis.

26 Dioclès, ap. Diog. Laërce VII 51 (SVF II 61): Loyiicai gèv ai xwv LoyiKiov
Çtjxov (seil, cpavxaaiai).

27 Sextus Emp., Adv. Math. VIII 70 (SVF II 187): Loyucf|v8èsivat cpavxacriav
Ka0' qv xô ipavxaaOèv ëcm Xöycy rcapaaxrjaai.

28 Cf. C. Imbert, «Théorie de la représentation et doctrine logique...», dans
Les Stoïciens et leur logique (Paris, Vrin, 1978, 226).

29 Asktôv Ôè ûnàpxEiv (puai tô Kaià Aoyucfiv (pavxaaiav ù(piaxàg£vov. Même
formule dans l'exposé de Dioclès, ap. Diog. Laërce VII 63 (SVF II 181). Le sens
donné par Liddell-Scott, .v. v. ÀoyiKÔç, est expressed in speech. De son côté A.A.
Long écrit: «Logikai phantasiai are expressible; they are impressions
convertible into (or perhaps received as) words» (Language and Thought in
Stoicism, dans Problems in Stoicism, ed. by A.A. Long, London, The Athlone
Press, 1971,83). Cf. aussi le commentaire de G. Verbeke: «(...) l'image sensible est
interprétée par la raison qui la traduit en un langage articulé» (La philosophie du
signe chez les stoïciens, dans Les stoïciens et leur logique, 420, n. 21).

30 Cf. en dernier lieu G. Cortassa, Pensiero e linguaggio nella teoria stoica del
Aëktôv, dans Riv. di Filol. 106, 1978, 385-394.

31 Cf. p.ex. Sextus Emp., Pyrrh. Hypot. II 104.

32 II est difficile de repérer tous les emplois de ce verbe, du fait qu'il ne figure
pas dans l'index de M. Adler (vol. IV des SVF).

33 Dioclès, ap. Diog. Laërce VII 59 (SVF III, Diog. Bab. fr. 24): aacpfiveia 8é

êaxi kéÇiç yvcopipcoç Ttapicnàaa xà vooûgevov.
34 Chrysippe, ap. Galien, Deplac... IV 1, p. 332 M. (SVF II 905. Le texte se

retrouve à peu de chose près dans le fr. 904). Le verbe paristanai apparaît
également avec le sens de «montrer» dans les fr. II 903 (p. 250, 25) et III 471

(p. 120, 24). Mais il ne s'agit pas d'une «monstration» opérée par le logos.
35 Cicéron, Tusc. IV 62 (SVF III 488).
36 Sextus Emp., Adv. Math. VIII 11-12 (SVF II 166): arigaivôgevov 8è aùxô

xô rcpàyga xô ûji' aùxfjç (seil, xfjç (pcovrjç) 8t|7.o6gEVOV kui oC f|geïç gèv avxiXagßavö-
geOa xr) figsxépq jtapixpiaxagévou Siavotq.

31 Id., ibid. VIII 80 (SVF II 167): Xéysiv yâp èaxi xô xfiv xoù voougévou
itpàygaxoç ar|gavTiKr|v icpocpépsaOai qxovf|v.

38 Dioclès, ap. Diog. Laërce VII 51 (SVF II 61): ai gèv oCv Loyixai (seil.
cpavxaaiai) vof|aeiç eiaiv. Cf. aussi SVF II 89.

39 Noter la formulation hésitante d'A. A. Long, o. c., 80: les lekta sont «what
are coexistent with (or «subsistent upon», paryphistamena) thoughts». Plusieurs
des traductions proposées par d'autres interprètes manquent de précision.

40 Simplicius, In Arist. Cat., p. 361, 10 K. (SVF II 507): Ttapixpiaxaxai xoïç
acbgaaiv ô tôtcoç.

41 V. Goldschmidt, Le système stoïcien et l'idée de temps2, Paris, Vrin, 1969,
43. L'auteur reprend et développe cette interprétation dans un article ultérieur,
«' Yitàpxeiv e/'Ytpiaxàvai dans la philosophie stoïcienne, REG 85, 1972, 331-344.
Cf. aussi l'analyse d'A.A. Long, o.e., 89-90.



70 ÉTUDES DE LETTRES

42 Cf. tout le développement de Galien, Deplac... II 5. p. 201-204 M. (SVF
1 148: Zénon. - 11 894: Chrysippe. - III, Diog. Bab. fr. 29).

43 Id., ibid., p. 204 M.; et Stobée, III, p. 211 H. (SVF II 840).
44 Dioclès,u/>. Diog. Laërce VII 56(SVF III, Diog. Bab. fr. 20) : Lôyoç 8é èctti

(ptovi) GTigavTiKii àito Siavoiaç ÉKitEgïtogÉvr). Cf. aussi VII 49 (SVF II 52).
45 Chrysippe, ap. Galien, De plac... II 5, p. 204 M. (SVF II 894): eîç ö

ÈvaripaivETai là /,eyô|iEva. Kai aqgaivEaOai ëkeïOev.

46 Id., ibid. III 7, p. 313 M. (SVF II 903): le texte distingue Léyeiv et èv éauxrp
Leyeiv. La distinction bien connue entre un logos proféré au dehors (prophorikos)
et un logos intérieur (endiathétos) n'est pas attestée comme telle chez Chrysippe,
mais elle me semble dériver de la distinction entre le «dire» et le «dire en soi-
même», qui figure clairement dans ce passage. On ne peut donc soutenir que «la
distinction des deux logoi est exclue pour l'ancien stoïcisme», comme l'écrit
M. Pohlenz (Kleine Schriften I, Hildesheim, G. Olms, 1965, 84). - Rappelons
que Platon identifiait la pensée à un «dialogue intérieur et silencieux de l'âme avec
elle-même» (Soph. 263 e, trad. Diès). Cf. aussi Aristote, Anal. post. I 10, 76b24.

47 Cf. la définition donnée par Dioclès, ap. Diog. Laërce VII 65 (SVF II 193).

48 Dans la perspective stoïcienne, il est correct de parler de la représentation
d'une proposition. Cf. la formule de Sextus Emp., Adv. Math. VII 344:
«représentation d'une chose telle que ceci est blanc».

49 Cette distinction rejoint au premier abord la fameuse distinction de Frege
entre le sens et la référence. Toutefois sur certains points importants la conception
stoïcienne s'écarte de celle de Frege (cf. mon exposé à paraître dans les Actes du
XVIIIe Congrès des Sociétés de Philosophie de Langue française, «Représentation,

Signification et Communication dans le stoïcisme»),
50 Cf. Sextus Emp., Adv. Math. VIII 13 (fr. 259 Us.).
51 Epicure, Lettre à Hérodote 37: kevoùç (pOoyyotx;. Pensée Maîtresse 37:

(pcovaîç Ksvaîç. Cicéron, Tusc. III 42 (fr. 69 Us.): voces inanes. Sur la thérapeutique
épicurienne, cf. ma leçon inaugurale Intérêt de la raison et actualité des textes
philosophiques anciens, dans Etudes de Lettres, 1979, 58 ss.

52 Cicéron, Tusc. IV 9 (SVF III 483) : ilia eorumperexigua oratio est, qua
medeantur animis

5 3 Cf. en particulier les fragments tirés du Flepi rcaOœv d'Andronicos (SVF 111

391,397,401,409), qui énumèrent près de cinquante passions. Le classement et les
définitions des passions particulières devraient faire l'objet d'études approfondies.

Selon M. Daraki, qui a analysé de près les textes relatifs aux diverses espèces
de désirs, l'absence d'étude théorique en ce domaine s'expliquerait par le fait que
«l'intérêt des interprètes fut capté par le problème moral de la thérapeutique»
(Les fonctions psychologiques du Logos..., dans Les Stoïciens et leur logique,
111, n. 25).

54 Chrysippe, ap. Galien, De plac... V 2, p. 413 M. (SVF III 471): éviôç elvai
tfjç ÉKaaicp oiKEiaç Oepaneiaç.
55 Cf. Dioclès, ap. Diog. Laërce VII 58 (SVF III, Diog. Bab. fr. 22).
56 Cicéron, Tusc. IV 66: utrumque immanitate et feritate quadam

proponenda castigari solet. Le verbe proponere doit correspondre à paristanai.
J. Humbert le traduit par «représenter».



FONCTION THÉRAPEUTIQUE DU LOGOS 71

57 Cf. Epictète, Entretiens II 8. 4-8; III 1, 25: «Tu es homme. C'est-à-dire un
être vivant mortel capable d'user raisonnablement de ses représentations
(Xpr|CTTtKOv (pavxaciaiç /.oyiKwç).»

58 Chrysippe, ap. Galien, Deplac... IV 7, p. 395 M. (SVF III 466). Cf. aussi
p. 398 M. (SVF III 467).

59 Cf. la question soulevée par Posidonius, ap. Galien, ibid., p. 391 M. (SVF
III 481).

60 Platon, Cratyle, 440 c. Cf. depuis 439 a.

A.-J. V.




	La fonction thérapeutique du logos selon Chrysippe

