Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1981)
Heft: 2
Artikel: La fonction thérapeutique du logos selon Chrysippe
Autor: Voelke, André-Jean
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870808

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FONCTION THERAPEUTIQUE
DU LOGOS SELON CHRYSIPPE

Selon Cicéron, «les stoiciens, et notamment Chrysippe, se
donnent une peine excessive pour établir une analogie entre les
maladies de I’ame et celles du corps»!. Plusieurs fragments grecs
attestent que cette analogie tient effectivement une place de
premier plan dans la pensée de ce maitre de I’ancien stoicisme. Elle
entraine a sa suite une analogie non moins importante entre I’art
de soigner I’ame et celui de soigner le corps: (Il n’est vrai), «ni (que)
pour soigner les maladies du corps il existe un art appelé médecine
mais (que) pour les maladies de I’dme il n’existe pas également un
art, ni (que) le second doit le céder au premier tant sous le rapport
de I’étude des cas particuliers que sous celui de leur soin»2.

Chrysippe n’est certes pas le premier a développer cette
analogie: dans I’antiquité I'ildée que le philosophe doit traiter
I’ame a I’aide d’une thérapeutique congue sur le mode¢le de I’art
médical est un lieu commun. Mais cette fonction thérapeutique de
la philosophie s’exerce selon des modalités fort diverses, et
I’apparente banalit¢ des formules qui se retrouvent chez la
majorité des philosophes dissimule la spécificité des procédés
propres a chacun.

Dans le cas de Chrysippe, la thérapeutique de I’ame est liée a
une conception du langage qui est 'un des apports les plus
originaux de I’ancien stoicisme. Mais le fait que la premicre se
rattache a la psychologie et a la morale, tandis que la seconde
ressortit a la logique, dissimule I’existence de ce lien, qui n’a pas
encore €té — a ma connaissance du moins — suffisamment mise en
lumiére.

Commengons par préciser la nature du mal auquel la théra-
peutique philosophique va s’appliquer. Ce mal est appelé pathos et
’on remarquera avec Cicéron que ce terme pourrait se traduire
par «maladie» (morbus)3. Mais, de méme que l'auteur latin
préfére le rendre par perturbatio pour éviter d’aller contre ’'usage,
je reprendrai la traduction habituelle «passion».

Selon les stoiciens, la passion est une altération de la partie
directrice de I’ame ou hégémonikon. Cette altération a son origine



58 ETUDES DE LETTRES

dans une défaillance volontaire de la raison qui, au lieu de rester
fidéle a sa propre nature et de s’attacher avec fermeté a ses propres
normes, juge d’une maniere erronée+. La passion peut donc €tre
caractérisée sommairement comme un jugement défectueux dont
nous portons l’entiére responsabilités.

Mais ce résume de la doctrine communément prétée aux
stoiciens n’exprime pas suffisamment la position propre de
Chrysippe, telle qu’elle était développée dans son traité Des
Passions, dont le quatrleme et dernier livre portait le titre de
Thérapeutikos®.

Selon Chrysippe, toute passion comporte deux jugements
errones. Par le premier nous nous pronongons sur la nature d’un
fait, par le second sur I'attitude que nous devons adopter a son
egard’: nous éprouvons une passion lorsque nous jugeons a tort
d’une part que tel fait est un bien ou un mal, d’autre part qu’il
convient d’en étre affecté. La tristesse, par exemple, est a la fois
I'opinion qu’un grand mal nous frappe présentement et qu’il est
legltlme de nous tourmenter a son sujet. Aux yeux de celui qui
éprouve la passion, le second jugement est la conséquence du
premier : dans le cas de la tristesse, le mal parait tel que «celui qui
souffre estime qu’il lui faut soufirir» 8. Mais pour le philosophe le
second jugement «s’ajoute» au premier® sans en €tre une suite
nécessaire, et il peut en étre dissocié.

Cette dissociation permet de le soumettre a une critique qui
entrainera la suppression de la passion!®, méme si le premier
jugement subsiste. Sans doute pourrait-on penser qu’il vaut mieux
délivrer I’ame en lui enseignant qu’elle se fait une fausse opinion
de I'objet de sa passion. Mais, a en croire les Tusculanes, si un tel
discours est «plus utile» —sans doute parce qu’il remédie a la fois a
I’erreur initiale et & la passion — «il réussit rarement et ne doit pas
s’appliquer au vulgaire». Selon ce texte, «le traitement assuré et
spécifique, c’est d’enseigner que les passions sont par elles-mémes
des vices et n’ont rien de naturel ou de nécessaire» 1. Du fait que
tous les philosophes s’accordent, en dépit de leurs divergences, a
refréner les passions en elles-mémes, Cicéron déclare qu’ils
peuvent tous recourir a une telle méthode, qui consiste a «parler
non de la nature de ce qui trouble I’Ame, mais du trouble en lui-
méme» 2. Mais ailleurs il précise que les péripatéticiens, les
épicuriens et les cyrénaiques préconisent d’autres méthodes, et
que méme les stoiciens divergent d’avis sur la question : «Certains
pensent que le seul devoir du consolateur est de montrer que ce
qu’on croit un mal n’en est pas un, tel est le point de vue de



FONCTION THERAPEUTIQUE DU LOGOS 59

Cléanthe (...) Mais Chrysippe estime que le point principal dans
une consolation, c’est d’enlever a celui qui s’afflige I’opinion qu’il
s’acquitte d’un devoir legitime et auquel il est tenu»!3.

La méthode dont nous traitons maintenant est donc a
proprement parler celle de Chrysippe, et selon plusieurs témoigna-
ges concordants c’est dans son Thérapeutikos que le philosophe en
recommandait I’'usage. Une telle méthode permet de soigner ceux
qui souffrent des passions méme s’ils n’adhérent pas a la
conception stoicienne du bien et méme si cette conception est
fausse : « Méme si le bien est le plaisir et que tel est I’avis de celui qui
est domine¢ par la passion, il n’en faut pas moins lui porter secours
et lui montrer que, méme pour ceux qui ont placé le bien et la fin
dans le plaisir, toute passion est un état discordant» 4.

Ces propos de Chrysippe semblent inspirer un passage de
Cicéron: «Dans le cas du désir pris en lui-méme, lorsque la seule
chose qui importe est sa suppression, il ne faut pas chercher si ce
qui provoque le désir est un bien ou non, mais il faut supprimer le
désir lui-méme. De la sorte, que le souverain bien soit la beauté
morale, ou le plaisir, ou la conjonction des deux, ou les trois
fameux genres de biens — et méme si I’objet du désir trop violent
était la vertu elle-méme — c’est dans tous les cas le méme discours
qui doit s’appliquer a détourner du désir» !5, L’hypothése para-
doxale sur laquelle se termine la phrase évoque une objection de
Posidonius dans sa polémique contre Chrysippe: si la grandeur
d’un bien ameéne a penser qu’il est «convenable et légitime»
d’éprouver une passion a son égard, comment les sages n’en
éprouveraient-ils pas pour la beauté morale, qui est un bien
insurpassable? — «Or nous ne voyons pas que la chose se
produise» 19,

Certes Chry81ppe ne pouvait admettre la possibilite d’une telle
forme de passion: pour lui, la passion ne tend jamais au bien.
Pourtant rien n’empéche de penser que dans I'exposé de sa
thérapeutique il envisageait aussi cette hypothése. Le témoignage
d’Origene nous apprend en effet qu’il se proposait d’appliquer sa
meéthode dans tous les cas, quelles que fussent les opinions
philosophiques défendues par ceux auxquels il venait en aide et
sans trop se préoccuper de la vérité de ces opinions: «Il ne faut pas,
au moment ou I’ardeur des passions culmine, se soucier a I’excés
de l’opinion préalablement suivie par celui que la passion affecte,
de peur qu’en passant son temps a refuter mtempestlvement les
opinions qui se sont au préalable emparées de son 4me on ne perde
la possibilite de le soigner»!’. Cette perspective thérapeutique



60 ETUDES DE LETTRES

n’excluait donc aucune hypothése quant a ’objet de la passion.
Envisageant le désir et le plaisir, elle embrassait non seulement les
cas ou ces passions sont provoquées par des objets considérés
vulgairement et a tort comme des biens, mais aussi celui ou leur
objet serait le bien véritable. De méme elle pouvait s’appliquer au
cas ou ’objet de la tristesse ou de la peur serait un mal véritable,
telle la privation de toute vertu!8. Ainsi elle faisait réellement
abstraction de tout jugement quant a I’objet de la passion pour ne
prendre en considération que le trouble lui-méme et y porter
remede en s’adaptant aux opinions du patient. Comme le dit
Origene, «Chrysippe, dans son livre sur la thérapeutique des
passions, s’efforce (...) de soigner selon les différentes doctrines
ceux qui sont la proie des passions»!°.

Ainsi, pour Chrysippe, la thérapeutique des passions ne se
confond pas avec un enseignement qui conduirait I’ame de la folie
a la sagesse ou — ce qui reviendrait au méme — du vice a la vertu.
Selon ’exposé oratoire du livre IV des Tusculanes, il est vrai, la
guérison «reéside dans la seule vertu»2°. Mais I’exposé technique
de la doctrine limite la portée de cette affirmation en distinguant
deux formes de santé de I’ame. La premiére s’identifie a la vertu de
tempérance ou en est une suite indissociable, et n’appartient de la
sorte qu’au sage. « Mais il existe une certaine sant¢ de ’ame que
I’on rencontre méme chez I'insensé lorsque le traitement médical
fait disparaitre le trouble de la pensée»?!. C’est cette forme de
santé que Chrysippe se propose de rétablir par sa thérapeutique.
Le champ d’application de cette méthode fait donc I’objet d’une
délimitation précise et ne recouvre pas celui de la morale dans son
ensemble.

L’exposeé des Tusculanes ne permet pas de saisir clairement le
mode d’action du traitement préconis¢é par Chrysippe. Fort
heureusement Galien nous a transmis un texte du philosophe qui
apporte des indications décisives: « Une fois que le temps a fait son
ceuvre et que I’ardeur de la passion se relache, on peut espérer que
le logos, s’infiltrant et prenant pour ainsi dire possession de la
place, présente I’absurdité de la passion (mapiotavar tv TOD
naBovg droyiav).» Dans cette phrase, Chrysippe envisage, semble-
t-il, un retour spontané a la raison. Mais quelques lignes plus haut
il emploie une formule semblable pour rappeler comment Achille,
las de ses propres pleurs, entreprend de consoler Priam (//iade,
XXIV 513 ss.): «ll s’¢langa pour I’exhorter en lui présentant
(raprotag) 'absurdité de son chagrin»?2. Et, dans un texte cité
plus haut, Chrysippe disait en termes voisins de ceux-ci: «II faut



FONCTION THERAPEUTIQUE DU LOGOS 61

montrer (napadeiktéov) que toute passion est un état
discordant» (cf. n. 14).

Qu’elle intervienne spontanément ou sous I’action d’autrui, la
thérapeutique consiste donc a «présenter» (paristanai) ou «mon-
trer» (paradeiknunai) le caractere irrationnel et discordant de la
passion. Cette opération mobilise le logos, et I’on peut certes y voir
un retour spontané a la raison ou une mise a la raison. Mais ces
formules dissimulent la complexité du processus, lice elle-méme a
la complexité du /ogos. Celui-ci est en effet raison et discours:
raison agissant sous les especes du discours, discours pénétré de
raison.

Considérons de plus prés 'emploi des verbes paristanai et
paradeiknunai. Ces termes nous invitent a examiner la théorie
stoicienne de la représentation. Celle-ci recourt en effet 4 un
vocabulaire trés proche, ou I’on trouve le verbe paristanai et I'un
de ses dérives, I’adjectif parastatikos, ainsi que le verbe deiknunai.

Pour Chrysippe, le terme phantasia — habituellement traduit
par «représentation» — dérive de phés, la lumiére?3. Telle la
lumiére, la représentation a en effet le pouvoir de montrer, de faire
apparaitre. Ce pouvoir comporte deux aspects: «Comme la
lumiére se montre elle-méme en méme temps que les objets qui
sont en elle, la représentation se montre (deikvuoiv) elle-méme en
méme temps que I’objet qui I’a produite»?#+. Pour caractériser ce
double pouvoir de monstration, Sextus Empiricus emploie 1’ad-
jectif parastatikos («apte a présenter»): la phantasia est «une
affection de I’é€tre vivant apte a se présenter elle-méme en méme
temps que I’objet étranger» 2.

Ces passages traitent de la représentation sensible. Mais chez
les Etres doués de logos la représentation ne se réduit pas a la pure
image sensible: elle porte la marque du /ogos, comme I'indique
bien I’épithéte logikos, qui s’applique a I’ensemble des représenta- -
tions de ces étres?°. Sous cette nouvelle forme, elle posséde
également le pouvoir de présenter son objet : «La phantasia logikeé
est celle dans laquelle il est possible de présenter (tapactiicar) par
le logos 1a chose représentée» 27, Replacée dans son contexte, cette
mention du logos nous renvoie sans équivoque a sa fonction de
discours, et nous sommes en droit de parler d’une représentation
«discursive» 22, La proposition précédant la formule citée €tablit
en effet un rapport entre cette représentation et le lekton ou
«exprimable» : «Le lekton est ce qui existe en conformité avec une
phantasia logike»2°. La présentation désignée par le verbe
paristanai est donc ici de ’ordre du discours, et dans ce contexte le



62 ETUDES DE LETTRES

terme signifie «montrer par le langage, exposer, dire»3°. C’est la
une acception courante chez Sextus Empiricus, qui utilise souvent
paristanai comme synonyme de /égein ou phanai®'. Chez les
anciens stoiciens, ce verbe est sans doute d’un usage moins
fréquent32 et il a plus de force qu’un banal équivalent de «dire»,
mais il peut aussi désigner une présentation par le discours. Citons
a cet égard la formule de Diogéne de Babylone définissant la clarté
du discours (saphéneia) comme une «maniere de parler présentant
(raprotaoa) intelligiblement la chose pensée»33. Mais arrétons-
nous surtout a un fragment textuel de Chrysippe mterpretant
Homeére: «Le poéte montre (napictnoiv) d’'une maniére surabon-
dante que la partie rationnelle et la partie irascible résident dans ce
lieu (scil. le cceur) (...)» Dans les lignes qui suivent, le philosophe
introduit les théses psychologiques qu’il préte a Homere par la
forme épgaiver 6t (il fait voir que...) prise manifestement dans le
méme sens que napictnov 61134, Ces rapprochements permettent
d’affirmer que l'intervention du logos mentionnée dans les
fragments de Chrysippe sur la thérapeutique des passions est une
«présentation» ou «monstration» opérée par la voie du discours.
Cest donc a bon droit que Cicéron assimile cette ratio
medendi a une oratio®>.

Pour préciser la fonction de cette intervention, nous devons
maintenant analyser de plus prés le rapport entre la représentation
discursive et le lekton ou «exprimable». La formule disant que le
lekton existe «en conformité avec» une telle représentation
marque sa dépendance par rapport a cette représentation: il en
dépend dans son existence méme. Cette existence du lekton est
incorporelle, c’est celle d’un «signifié» (onparvopevov). L’identifi-
cation des deux termes peut se fonder en particulier sur un passage
bien connu de Sextus Empiricus distinguant la voix ou signifiant,
I’objet extérieur désigné par la voix, et le signifié, c’est-a-dire «la
chose méme manifestée par la voix et que nous appréhendons
comme existant par notre pensée» 3°. De ces trois termes, poursuit
le texte, «deux sont des corps, a savoir la voix et ’objet, un est
incorporel, a savoir la chose signifiée, c’est-a-dire le lekton». On
remarquera que le terme «chose» (pragma) appliqué au signifié
ne désigne pas ’objet corporel, mais une chose incorporelle. Tel
est également le cas dans un autre passage de Sextus définissant le
«dire» comme «le fait de produire une voix capable de signifier la
chose pensée»37. Comme le passage précédent, celui-ci met en
rapport le signifié et la pensée. Or d’autres textes permettent
d’admettre I'identité de la pensée et de la représentation discur-



FONCTION THERAPEUTIQUE DU LOGOS 63

sive 38, et I’on peut affirmer — sans développer davantage ce point
ici — que dans le stoicisme l'activité de la pensée est toujours
d’ordre représentatif. Ainsi, lorsque ’on définit le signifi¢ comme
«la chose (...) que nous appréhendons comme existant par notre
pensée», cela équivaut a dire qu’il existe par une représentation
discursive.

Dans cette définition, il est vrai, le datif diavoiq fait probléme:
au lieu de marquer I’agent («par» la pensée), ne pourrait-il
marquer plutdt la destination («pour» la pensée)?3° Pour résou-
dre ce probléme, il convient de partir de la distinction fondamen-
tale entre les corps et les incorporels, sur laquelle repose toute
’ontologie stoicienne. La représentation —sensible ou discursive —
et la pensée constituent des opérations corporelles: ce sont en effet
des fonctions de la partie directrice de ’ame ou hégémonikon, qui
est un pneuma, c’est-a-dire un souffle de nature corporelle. Elles
n’ont donc pas le méme mode d’existence que le signifié¢ incorpo-
rel. D’'une maniére similaire, les corps ont un autre mode
d’existence que le lieu incorporel qu’ils délimitent dans I’espace en
I’occupant. Cette délimitation fait exister le lieu, comme le montre
bien un passage de Simplicius: «Si, ainsi que le disent les stoiciens,
le lieu existe par les corps, 1l regoit d’eux sa limite dans la mesure ou
il est occupé par eux (...)»*°. La formule prétée aux stoiciens
parait formée sur le méme schéme que celle dont nous cherchons a
pénétrer le sens: méme emploi du verbe parhyphistasthai avec un
complément au datif. V. Goldschmidt a montré d’une maniére
convaincante que dans les exposés de la doctrine stoicienne
hyphistasthai exprime «le mode d’existence des incorporels, c’est-
a-dire une existence simplement pensée ou dans la pensée»+!, et
dans le texte de Simplicius le datif marque clairement ’agent d’ou
procéde cette existence. Parallelement, dans le texte de Sextus
Empiricus la pensée doit étre I’agent d’ou procede I'existence du
signifié.

On aboutit a la méme conclusion si I’on part des fragments
traitant du rapport entre la pensée et le discours, et cette fois ’on
peut se fonder non sur des formulations tardives de la doctrine,
mais sur des textes d’anciens stoiciens eux-mémes“2. Pour Chry-
sippe, la pensée est la «source du logos»*3, et le témoignage de
Diogéne de Babylone montre clairement que le /ogos est ici le
discours, identifi¢ a la «voix capable de signifier»**. Source du
discours, la pensée est du méme coup ce qui fait exister le signifie,
puisque celui-ci n’est autre que le contenu du discours.



64 ETUDES DE LETTRES

Mais dans ce cas la source est également I’aboutissement#3. Si
le signifié provient de la pensée, c’est aussi a la pensée qu’il
s’adresse. Méme si la définition analysée ci-dessus ne le dit pas,
’existence du signifi€¢ est donc une existence «pour» la pensée et
non seulement «par» la pensée Par 1a il ne faut pas uniquement
entendre qu’il se communique d’une pensee a une autre par le
discours extérieur. Chrys1ppe reconnait €galement I’existence
d’un «dire en soi-méme», c’est-a-dire d’un discours intérieur par
lequel la pensée produit des signifiés pour elle-méme 4.

Retournons maintenant a ’action thérapeutique du logos.
Cette opération consiste a présenter des signifiés qui se donnent
dans le discours que le philosophe adresse au malade, ou
éventuellement dans le discours intérieur que ce dernier articule en
lui-méme. Ces signifiés doivent leur existence a un acte spécifique
de la pensée, la représentation «discursive», et c’est par un acte du
méme ordre qu’ils sont regus. Il importe d’ajouter que ces signifiés
revétent une forme logique bien déterminée: ce sont des proposi-
tions, c’est-a-dire des lekta offrant un sens complet et la propriété
d’étre vrais ou faux*’. Les représentations correspondantes
seront donc des jugements+8,

Par la nous revenons a la conception de la passion et de son
traitement analysée au début de cette étude. La passion comporte,
nous I’avons vu, un jugement sur la nature d’un fait et un jugement
sur I'attitude qu’il convient d’adopter a son égard. Ces deux
jugements sont erronés I’'un et I’autre, mais pour gueérir la passion
il suffit de faire disparaitre le second. Une telle opération n’est pas,
comme nous aurions pu le croire initialement, une pure suppres-
sion. Puisqu’elle présente en méme temps des 51gn1ﬁes a la pensée,
il faut y voir une substitution de signifiés, ou plus précisément un
mouvement aboutissant a remplacer des propositions par d’au-
tres. Pour montrer, comme le veut Chrysippe, que toute passion
est un état «irrationnel» ou «discordant» (cf. n.22 et 14), le
discours ne peut se borner a éliminer les propositions fausses
auxquelles la pensée a donné son assentiment : il doit lui présenter
d’autres propositions a la place de celles qu’il condamne.

Telle est la conséquence nécessaire d’une conception philoso-
phique qui considére que le langage a pour fonction non
seulement de désigner des objets, mais aussi d’exprimer des
signifies*°. Partant d’une conception différente, qui ne reconnait
pas I'existence des signifiés et distingue simplement le mot ou
signifiant et la chose *°, les épicuriens pratiquent une thérapeuti-
que consistant a délivrer I’ame des «mots vides» qui sont la cause



FONCTION THERAPEUTIQUE DU LOGOS 65

de ses troubles®!. Pour Chrysippe, en revanche, le discours ne
peut étre vide: il est indissociable d’un ensemble de signifiés, et une
thérapeutique qui recourt au /ogos ne peut se développer qu’en
articulant des signifiés.

Mais, dans la perspective pratique qui est celle d’'un art de
gueérir, il importe de mettre en ceuvre un discours qui soit d’un
usage facile. De ce point de vue le discours «sur le trouble en lui-
méme» est manifestement préférable au discours «sur la nature de
ce qui trouble I'ame» (cf. n. 12). Les propositions que ce dernier
présente ne peuvent €tre comprises qu’'au prix d’un effort de
pensée considérable. C’est finalement tout I’enseignement stoicien
qu’il faut assimiler si I’on veut se convaincre que les objets des
passions ne sont pas ce que le vulgaire s’imagine : des biens dignes
d’étre recherchés ou des maux redoutables. L’autre discours au
contraire s’appuie sur un large consensus ou les diverses écoles
philosophiques se rejoignent : pour laquelle d’entre elles la passion
n’est-elle pas un mouvement ou un état redoutable en soi?

On objectera peut-étre qu’un tel discours est bien court, et I’on
rappellera a ce propos le mot de Cicéron: «Chrysippe et les
stoiciens, lorsqu’ils traitent des passions, s’attachent longuement
a les distinguer et a les définir, mais le discours consacré au soin
des ames est des plus brefs (...)» *2. Mais si, comme le confirment
de nombreux témoignages, ’effort théorique visant a subdiviser le
domaine vaste et multiforme de la passion en genres et en especes
se poursuivait longuement®3, le discours thérapeutique était du
méme coup appelé a se développer. Il ne suffisait pas de montrer
en termes généraux que «toute passion est un état discordant»
(cf. n.14), il fallait encore le faire voir en termes topiques adapteés
a chaque passion particuliére. Chrysippe lui-méme n’a peut-étre
pas donné une grande extension a cette entreprise. Mais il
soutient, nous I’avons vu, que I’art de soigner ’ame ne le ceéde pas a
celui de soigner le corps «tant sous le rapport de ’étude des cas
particuliers que sous celui de leur traitement», et il poursuit son
parallele en déclarant que dans ces deux formes de médecine il faut
étre familier a la fois des maladies et du «traitement approprié a
chacune» 4. Nous savons en outre que sa méthode cherche a
s’adapter aux opinions philosophiques du patient (cf. n. 17 et 19). -
Enfin, selon I’ontologie stoicienne, chaque individu se caractérise
par une «qualité propre» qui le distingue de tous les autres et lui
confére une véritable singularité 33. On est donc en droit de penser
que non seulement Chrysippe reconnait la nécessité de spécifier le
discours thérapeutique selon les passions et selon les individus,



66 ETUDES DE LETTRES

mais qu'il trouve en outre dans sa doctrine le fondement théorique
de ce développement pratique. Le livre IV des Tusculanes permet
d’apercevoir comment s’opére ce passage du général au particu-
lier. Apres avoir parle du traitement commun a toutes les
passions, Cicéron considére successivement la tristesse —qui a dé¢ja
fait 'objet du livre III — la crainte, le plaisir, le désir et certaines de
leurs especes (cf. §§ 63—79). Pour ne prendre ici qu'un exemple,
dans le cas de la jalousie et de la joie maligne provoquée par les
malheurs d’autrui, le désaccord avec la raison — commun a toutes
les passions — prend la forme particuliéere de la cruauté et de
I'inhumanité, et c’est ce caractére speécifique que le discours
thérapeutique devra «présenter»: on pourra dire, en jouant sur le
double sens du mot, qu’il faut «représenter» au jaloux la cruauté
de sa passion®°,

L’examen des Tusculanes devrait se poursulvre pour degager
non seulement ce que Cicéron a emprunté a Chrysippe, mais aussi
ce qu’il a fait de ’enseignement du philosophe stoicien en voulant
I’adapter a son propre usage. Bien d’autres ceuvres philosophiques
ou littéraires donneraient licu a une investigation similaire. Cette
recherche éclairerait des aspects fondamentaux de la pensée de
Séneque, d’Epictete, de Marc-Aurele — pour ne mentionner ici que
des stoiciens. Elle permettrait par exemple de mieux comprendre
le role de «l’'usage des représentations» dans I’enseignement
d’EpictéteS”. Plus généralement elle conduirait a préciser la
fonction que ces moralistes attribuent a la philosophie.

Une investigation d’un autre ordre devrait s’efforcer de
clarifier certains points difficiles de la doctrine défendue par
Chrysippe. Je pense en particulier au role du temps dans
I’apaisement des passions. Si, comme le reconnait ce philoso-
phe 38, la passion se calme avec le temps, faut-il faire du temps une
cause concourant avec le logos a la guérison ? Peut-étre progresse-
rait-on dans la discussion de ce probléme controverse¢>?, si 'on
mettait en rapport la théorie stoicienne des passions avec celle du
temps, dont V. Goldschmidt a montré I'intérét (cf. n. 41).

Bornons-nous ici a remarquer que, comme les signifiés
présentés a la pensée, le temps est un incorporel. Que la guérison
de ’ame soit envisagée dans sa liaison avec le temps ou avec le
discours thérapeutique, dans les deux cas ’analyse de ce processus
nous amenerait donc en s’approfondissant a nous interroger sur
les rapports ontologiques entre les corps et les incorporels.

Indiquer ces directions de recherche, c’est du méme coup faire
ressortir les limites de la présente étude, qui ne prétend pas traiter



FONCTION THERAPEUTIQUE DU LOGOS 67

de la thérapeutique des passions dans sa totalité. En analysant la
fonction du /ogos dans leur guérison, je me suis proposé avant tout
de montrer que I’art de soigner congu par Chrysippe est en rapport
étroit avec sa logique ou, plus précisément, sa thé¢orie du langage.
Au terme d’une longue discussion sur la justesse des noms, Socrate
aboutissait a l’alternative: ou bien les noms sont I'tmage des
choses ou bien ils nous trompent. Dans un cas il vaut mieux
connaitre les choses par elles-mémes, dans ’autre ’homme sensé
ne confiera pas aux noms la tache de «le soigner lui-méme et son
ame»°°. Mais la theorie de Chrysippe permet de deépasser cette
alternative: si le langage est I'expression de signifiés différents des
choses, il peut revétir des pouvoirs autres que ceux des choses,
sans étre pour autant trompeur. Tel est en particulier son pouvoir
thérapeutique. :
André-Jean VOELKE

NOTES

Avertissement: Le sigle SVF renvoie aux Stoicorum Veterum Fragmenta, éd.
H. von Arnim, Leipzig, 1903-1905. — Je donne en général ma propre traduction
des textes cités en frangais.

! Cicéron, Tusc. IV 23 (SVF III 424). Je reprends ici la traduction de
J. Humbert 2, Paris, «Les Belles-Lettres», 1960.

2 Chrysippe, ap. Galien, De plac. Hipp. et Plat. V 2, p. 413 M. (SVF III 471).
Le jeu des termes négatifs obte . . . ovyi . . . oOte illustre bien I'intérét des stoiciens
pour ’expression logique de la négation. Le complément év 17} xatd pépog fewpiq
pourrait aussi se traduire «sous le rapport de I’étude détaillée». L’analogie entre
les maladies du corps et celles de I’ame est longuement développée par Cicéron,
Tusc. 111 1 et 5-6; IV 58.

3 Cicéron, Tusc. 111 7; 1V 10.

4 J’ai cherché a expliquer le processus de la passion dans un travail antérieur,
L’idée de volonté dans le stoicisme, Paris, P.U.F., 1973, 81-91. Je ne reviens plus ici
sur le role de la volonté dans ce processus.

5 Cicéron, Acad. post. 1 38 (SVF 1 207): (...) perturbationes voluntarias esse
putabat (scil. Zeno) opinionisque iudicio suscipi (...). Cf. aussi Tusc. II1 66; 1V 14;
1V 65, etc.

6 Pour préciser la doctrine exposée dans ce traité, j’utilise plus largement que
H. von Arnim les livres III et IV des Tusculanes. A mon avis, M. Pohlenz a bien
montré que le trait¢é de Chrysippe est la source d’une grande partie des
développements de Cicéron dans ces livres (Das dritte und vierte Buch der
Tusculanen, Hermes 41, 1906, 321-355).

7 Dans son Chrysippe (Paris, 1910, 250-256), E. Bréhier avait fort bien vu la
distinction de ces deux sortes de jugements et le role nécessaire du second dans la



68 ETUDES DE LETTRES

genese de la passion. Mais J. B. Gould, dans son livre récent The Philosophy of
Chrysippus (Albany, State Univ. of New York Press, 1970, 183-184), méconnait
cette distinction — pourtant clairement présente dans de nombreux textes — et
rejette a tort I'interprétation de Bréhier.

8 Cicéron, Tusc. 111 25 (SVF 111 385): (...) aegritudo est opinio magni mali
praesentis, et quidem recens opinio talis mali, ut in eo rectum videatur esse angi, id
autem est, ut is qui doleat oportere opinetur se dolere. Cf. aussi 111 64;1V 14 (SVF
IIT 393). Cicéron transpose des définitions grecques, telle celle donnée par
Andronicos, IMepi rabdv 1, p. 11 K. (SVF III 391): A0nn pév odv éotiv Ghoyog
cvotoAn fj 80&a mpOCPATOC KAKOD Tapovoiag, £¢° @ oiovtal delv cvotéddecBatl.

Les formules utilisées pour définir la tristesse peuvent étre appliquées,
mutatis mutandis, aux autres passions: plaisir, désir et peur. Dans la suite de cette
étude, nous envisagerons indifféeremment 1'une ou I'autre de ces passions.

 Cicéron, Tusc. 111 61: Sed ad hanc opinionem magni mali cum illa etiam
opinio accessit, oportere, rectum esse, ad officium pertinere ferre illud aegre quod
acciderit, tum denique efficitur illa gravis aegritudinis perturbatio.

19 1d., ibid. 111 83: Hoc detracto, quod totum est voluntarium, aegritudo erit
sublata illa maerens (...)

' Id., ibid. IV 60: (...) haec est certa et propria sanatio, si doceas ipsas
perturbationes per se esse vitiosas (...)

12 Id., ibid. IV 62 (SVF 111 488): (...) una ratio est medendi, ut nihil quale sit
illud quod perturbet animum, sed de ipsa sit perturbatione dicendum.

13 Id., ibid. 111 76 (SVF 1 576; 111 486): (...) detrahere illam opinionem
maerenti, si se officio fungi putet iusto atque debito. Cf. IV 83.

14 Chrysippe, ap. Origeéne, Contre Celse VIII 51 (SVF 111 474): (...)
napadeiktéov, Ot (...) Avoporoyoluevov éoTt mdv mtadoc.

Pour saisir toute la force de I'affirmation, il faut se souvenir que dans le
stoicisme le terme homologia désigne I’accord avec la raison, qui constitue le rélos
ou fin supréme.

15 Cicéron, Tusc. IV 62 (SVF 111 488. Suite du passage cité n. 12). Les trois
genres de biens sont ceux de I’ame, ceux du corps et les biens extérieurs. 11 s’agit
d’une distinction communément prétée aux péripatéticiens.

16 Posidonius, ap. Galien, De plac.... IV 5, p. 370 M. Cf. I'expression
kaBfixov kai xata Géiav.
17 Chrysippe, ap. Origéne, Contre Celse VIII 51 (SVF 111 474).

18 Cicéron, Tusc. IV 61. Cf. aussi Posidonius, /oc. cit. Selon Cicéron, Tusc. 111
77 (SVF 1 577), Cléanthe n’envisageait pas un tel cas.

19 Origene, Contre Celse 1 64 (SVF 111 474).
20 Cicéron, Tusc. IV 35: (...) in una virtute posita sanatio est.

21 Id., ibid. IV 30: Est autem quaedam animi sanitas quae in insipientem etiam
cadat, cum curatione medicorum conturbatio mentis aufertur. J’appelle «techni-
que» I’exposé dans lequel Cicéron déclare recourir aux «rames des dialecticiens»
et non aux «voiles de I’éloquence» (IV 9).

22 Chrysippe, ap. Galien, De plac.... IV 7, p. 398 M. (SVF 111 467).
23 La méme étymologie se trouvait déja chez Aristote, De ['ame 111 3, 429a3.
24 Aétius IV 12, 2 (SVF 11 54).



FONCTION THERAPEUTIQUE DU LOGOS 69

25 Sextus Emp., Adv. Math. VI1 162 (SVF II 63). Le texte expose la doctrine
d’Antiochus d’Ascalon, qui adopte le point de vue stoicien. — En grec moderne
«représentation» se dit parastasis.

26 Diocles, ap. Diog. Laérce VII 51 (SVF 11 61): Loyikai pév ai tdv Aoyik@dv
Lhpov (scil. pavraoial).

27 Sextus Emp., Adv. Math. VII1 70 (SVF I1 187): hoyiknv 8¢ elvar pavtaciav
ka0’ fjv 10 gavracBiv €011 AOY® MapacTioat.

28 Cf. C. Imbert, « Théorie de la représentation et doctrine logique...», dans
Les Stoiciens et leur logique (Paris, Vrin, 1978, 226).

29 Agktov 8¢ bmapyely Qaol 10 Katd LoYLKT|V @aviaciav velotapevov. Méme
formule dans I’exposé de Diocleés, ap. Diog. Laérce VII 63 (SVF II 181). Le sens
donné par Liddell-Scott, s. v. Aoyikog, est expressed in speech. De son coté A.A.
Long écrit: «Logikai phantasiai (...) are expressible; they are impressions
convertible into (or perhaps received as) words» (Language and Thought in
Stoicism, dans Problems in Stoicism, ed. by A.A. Long, London, The Athlone
Press, 1971, 83). Cf. aussi le commentaire de G. Verbeke: «(...) I'image sensible est
interprétée par la raison qui la traduit en un langage articulé» (La philosophie du
signe chez les stoiciens, dans Les stoiciens et leur logique, 420, n.21).

30 Cf. en dernier lieu G. Cortassa, Pensiero e linguaggio nella teoria stoica del
Aextov, dans Riv. di Filol. ... 106, 1978, 385 — 394.

31 Cf. p.ex. Sextus Emp., Pyrrh. Hypot. 11 104.

32 ]l est difficile de repérer tous les emplois de ce verbe, du fait qu’il ne figure
pas dans I'index de M. Adler (vol. IV des SVF).

33 Diocles, ap. Diog. Laérce VII 59 (SVF 111, Diog. Bab. fr. 24): cagnveia 6¢
goTl AEELC YVOPIHOG TOPLOTACH TO VOOUUEVOV.

34 Chrysippe, ap. Galien, De plac... IV 1, p. 332 M. (SVF 11 905. Le texte se
retrouve a peu de chose prés dans le fr. 904). Le verbe paristanai apparait
également avec le sens de «montrer» dans les fr. I1 903 (p. 250, 25) et 111 471
(p. 120, 24). Mais il ne s’agit pas d’'une «monstration» opérée par le /ogos.

35 Cicéron, Tusc. IV 62 (SVF 111 488).

36 Sextus Emp., Adv. Math. VIII 11-12 (SVF II 166): onuaivopevov 8¢ ad1o
T0 Tpdypo TO OT avTig (scil. Thg Pwviig) dnAovpevoy kal o uelg pev avtiiapfavo-
peba T NUETEPY TapLPLOTAUEVOL dlavoig.

37 Id., ibid. VIII 80 (SVF II 167): Aéyewv yap £o1t (...) TO THV TOD VOOLHEVOL
TPAYUATOG CMUAVTIKTV TPOQEPETHUL PrvNV.

38 Dioclés, ap. Diog. Laérce VII 51 (SVF II 61): ai pév odv royikai (scil.
pavrtaciat) vonoeig eioiv. Cf. aussi SVF II 89.

39 Noter la formulation hésitante d’A.A. Long, o. c., 80: les lek ta sont «what
are coexistent with (or «subsistent upon», paryphistamena) thoughts». Plusieurs
des traductions proposées par d’autres interprétes manquent de précision.

40 Simplicius, In Arist. Cat., p. 361, 10 K. (SVF II 507): rapveioctatar toig
chpaoty O TOmoG.

41 V. Goldschmidt, Le systéme stoicien et l'idée de temps?, Paris, Vrin, 1969,
43. L’auteur reprend et développe cette interprétation dans un article ultérieur,
« Yrnapyew et "'Yoiotavar dans la philosophie stoicienne, REG 85, 1972, 331-344.
Cf. aussi I’analyse d’A.A. Long, o.c., 89-90.



70 ETUDES DE LETTRES

+2 Cf. tout le développement de Galien, De plac... 11 5, p. 201-204 M. (SVF
I 148: Zénon. — 11 894: Chrysippe. — 111, Diog. Bab. fr. 29).

3 1d., ibid., p. 204 M.; et Stobée, 111, p. 211 H. (SVF 11 840).

+4 Dioclés, ap. Diog. Laérce VII 56 (SVF 111, Diog. Bab. fr. 20): Aoyog 8¢ éomt
QOVT onuavtikn ano diavoiag éxnepnopévn. Cf. aussi VII 49 (SVF 11 52).

45 Chrysippe, ap. Galien, De plac... 11 5, p. 204 M. (SVF 11 894): eig &
£vonuaivetal ta Aeyopeva, Kai onpaivecBar éxeibev.

46 Id., ibid. 111 7, p. 313 M. (SVF 11 903): le texte distingue A&y et &v Eavt@
Aéyeiv. La distinction bien connue entre un logos proféré au dehors ( prophorikos)
et un logos intérieur (endiathétos) n’est pas attestée comme telle chez Chrysippe,
mais elle me semble dériver de la distinction entre le «dire» et le «dire en soi-
méme», qui figure clairement dans ce passage. On ne peut donc soutenir que «la
distinction des deux /logoi est exclue pour I'ancien stoicisme», comme I'écrit
M. Pohlenz (Kleine Schriften 1, Hildesheim, G. Olms, 1965, 84). — Rappelons
que Platon identifiait la pensée a un «dialogue intérieur et silencieux de I'dme avec
elle-méme» (Soph. 263 e, trad. Dies). Cf. aussi Aristote, Anal. post. 1 10, 76b24.

47 Cf. la définition donnée par Dioclés, ap. Diog. Laérce VII 65 (SVF 11 193).

48 Dans la perspective stoicienne, il est correct de parler de la représentation
d’une proposition. Cf. la formule de Sextus Emp., Adv. Math. VII 344:
«représentation d’une chose telle que ceci est blancy.

49 Cette distinction rejoint au premier abord la fameuse distinction de Frege
entre le sens et la référence. Toutefois sur certains points importants la conception
stoicienne s’écarte de celle de Frege (cf. mon exposé a paraitre dans les Acres du
XVIII® Congres des Sociétes de Philosophie de Langue frangaise, « Représenta-
tion, Signification et Communication dans le stoicisme»).

30 Cf. Sextus Emp., Adv. Math. VIII 13 (fr. 259 Us.).

51 Epicure, Lettre a Hérodote 37: xevoig @BOyyovg. Pensée Maitresse 37:
povaig kevaig. Cicéron, Tusc. 11142 (fr. 69 Us.): voces inanes. Sur la thérapeutique
épicurienne, cf. ma legon inaugurale Intérét de la raison et actualité des textes
philosophiques anciens, dans Etudes de Lettres, 1979, 58 ss.

32 Cicéron, Tusc. IV 9 (SVF 111483): (...) illa eorum perexigua oratio est, qua
medeantur animis (...)

53 Cf. en particulier les fragments tirés du INepi na®®dv d’Andronicos (SVF 111
391,397,401, 409), qui énumerent pres de cinquante passions. Le classement et les
definitions des passions particuliéres devraient faire I'objet d’études approfon-
dies. Selon M. Daraki, qui a analysé de prés les textes relatifs aux diverses espéces
de désirs, I'absence d’étude théorique en ce domaine s’expliquerait par le fait que
«l'intérét des interpretes fut capté par le probléme moral de la thérapeutique»

(Les fonctions psychologiques du Logos..., dans Les Stoiciens et leur logique,
111, n. 25).

34 Chrysippe, ap. Galien, De plac... V 2, p. 413 M. (SVF 111 471): évtog elvar
(...) g éxGote oikeiag Bepanciag. -

55 Cf. Diocles, ap. Diog. Laérce VII 58 (SVF III, Diog. Bab. fr. 22).

56 Cicéron, Tusc. IV 66: (...) utrumque immanitate et feritate quadam

proponenda castigari solet. Le verbe proponere doit correspondre a paristanai.
J. Humbert le traduit par «représenter».



FONCTION THERAPEUTIQUE DU LOGOS 71

57 Cf. Epictete, Entretiens 11 8,4-8; 111 1, 25: «Tu es homme. C’est-a-dire un
étre vivant mortel capable d’user raisonnablement de ses représentations
(xpNOTIKOV QavTooialg AOYIKAGC). »

58 Chrysippe, ap. Galien, De plac... IV 7, p. 395 M. (SVF III 466). Cf. aussi
p. 398 M. (SVF III 467).

59 Cf. la question soulevée par Posidonius, ap. Galien, ibid., p. 391 M. (SVF
I11 481).

60 Platon, Cratyle, 440 c. Cf. depuis 439 a.
A.-J. V.






	La fonction thérapeutique du logos selon Chrysippe

