
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1981)

Heft: 1

Buchbesprechung: Comptes rendus bibliographiques

Autor: Marchand, Jean-Jacques / Pini, Angela / Stäuble, Antonio

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES

Dimensioni drammatiche délia liturgia medioevale, Bulzoni, Roma, 1977, 314 p.
Il contributo dei giullari alla drammaturgia italiana delle origini, Bulzoni,
Roma, 1978, 342 p. L'eredità classica nel Medioevo: il linguaggio comico,
Agnesotti, Viterbo, 1979, 304 p.

Le «Centre d'études sur le théâtre du Moyen Age et de la Renaissance» de
Viterbe a déployé dès sa fondation en 1975 une intense activité scientifique et
culturelle: organisation annuelle de congrès internationaux, publication régulière

des Actes, mise sur pied de représentations théâtrales, etc. L'intérêt de ce
Centre réside à la fois dans le choix des sujets de recherche (originaux et fort bien
délimités) et dans l'approche pluridisciplinaire de chaque thème (participation
d'historiens, de linguistes, d'historiens de l'art, de spécialistes de la littérature
humaniste latine et italienne, de musicologues et de théoriciens des techniques
théâtrales).

Les trois volumes dont nous rendons compte constituent les Actes des trois
premiers congrès qui eurent lieu en 1976, 1977 et 1978. Ils forment une unité
puisqu'ils traitent des trois sources principales du théâtre européen du Moyen
Age: la liturgie, les spectacles des jongleurs et le comique dans les représentations

profanes et religieuses. Naturellement il ne saurait être question de présenter

ici les 43 communications, ni même d'en citer les titres. Il nous paraît plus
intéressant de définir globalement l'apport de chacun de ces trois volumes à la
connaissance des sources du théâtre médiéval.

La première série d'études est consacrée aux Dimensions dramatiques de la
liturgie médiévale. A l'extrême sobriété de l'Eglise romaine des origines fait suite
une progressive dramatisation de la liturgie qui se manifeste d'abord dans l'aire
franco-germanique; cette évolution, due en grande partie à l'influence de rites
orientaux (surtout de Jérusalem), finit par toucher l'ensemble du monde chrétien.

Les cérémonies de la Semaine sainte sont particulièrement caractéristiques
de cette tendance à cause de l'aspect dramatique des événements évoqués et des
symboles qui y sont liés, mais on remarque une évolution semblable pour
d'autres moments importants de la liturgie chrétienne: Noël, l'Ascension, etc.
Le premier niveau de dramatisation se manifeste dans la manière de réciter et de
chanter les textes liturgiques: ainsi dès le VIIIe siècle apparaissent dans les évan-
géliaires des indications pour la variation des teneurs (hauteur de la voix) et du
débit (par ex.: celeriter, tractim, tarde, lente) (M. Huglo). Entre le IXe et le Xe
siècles la musique suit cette même évolution qui va du rituel à la représentation
en acquérant une plus grande complexité (E. Costa). Dès le IXe siècle, dans la
littérature homélitique, apparaissent des textes contenant à la fois des parties
narratives et des parties en discours direct (récitées par plusieurs personnes) (B. Lui-
selli). Dans des liturgies particulières, comme celles de l'Adoratio crucis, on peut



110 ÉTUDES DE LETTRES

constater que la scène qui se déroulait d'abord en silence est ensuite progressivement

accompagnée de psaumes de plus en plus nombreux (D. Sartore). Dans
certains pays, la dramatisation porte sur un aspect plus particulier d'une cérémonie:
c'est le cas en Espagne au VIIIe siècle, où dans la liturgie du Vendredi-Saint le
motif de la pénitence joue un grand rôle (J. Pinell).

Créée en Italie à l'époque de la domination des Lombards, la représentation
du Quem quaeritis (sur la résurrection du Christ) est reprise dans toute l'Europe;
elle sera ensuite insérée dans les tropaires, bien qu'à l'origine elle n'ait pas les

caractéristiques d'un trope. Ce jeu dramatique, d'abord représenté dans les églises

avant la messe, est ensuite donné dans des sanctuaires particuliers hors du
lieu principal de culte (Saint Sépulcre ou baptistère) (W. Lipphardt, R.
Jonsson). Au cours des siècles suivants, certains rituels prennent une ampleur de
plus en plus théâtrale: c'est le cas du rituel de la réconciliation, qui se situe entre
la dramatisation d'une liturgie difficile à comprendre et le théâtre vidé de tout
contenu sacramentel. Pour se rendre compte de cette évolution, il suffit de
comparer le «Pontifical» de G. Durand (XIIIe s.) avec le sacrementaire gélasien
(VIIIe s.): alors que le texte du VIIIe siècle ne donne que quelques indications
sommaires, le «Pontifical» décrit le rite avec beaucoup de détails en mettant en
évidence le profond symbolisme de la scène (A. Nocent).

L'étude historique du sujet doit être naturellement complétée par une approche

sociologique (comme, par ex., l'analyse de la valeur dogmatique que peut
avoir pour les fidèles l'actualisation d'un épisode historico-religieux) (J.
Drumbl). Elle est aussi constamment enrichie par la publication de nouveaux
textes, qui viennent compléter les recueils déjà existants (c'est le cas des quatre
œuvres dramatiques du XIe siècle de la Bibliothèque Nationale de Paris
[Ms. Lat. 1139], signalées par R. Monterosso).

Le deuxième volume, consacré à la Contribution des jongleurs à la dramaturgie
italienne des origines, nous semble un peu moins riche que le premier en

contributions originales sur les sources du théâtre. Cela tient probablement à la
nature même de l'activité du jongleur, sur laquelle nous n'avons que des
témoignages indirects. Nous pouvons certes imaginer l'importance du jongleur au
Moyen Age comme porteur de valeurs opposées à celles du pouvoir religieux ou
temporel, mais les textes qui nous sont parvenus ne nous permettent pas de nous
rendre réellement compte de son impact sur le public: il ne s'agit souvent que
d'imitations littéraires inspirées de ces spectacles et il nous manque tous les
éléments musicaux, gestuels et ludiques de la représentation, de même que l'apport
des spectateurs et de l'influence du lieu. Ainsi dans ce volume les renseignements
sur le statut du jongleur et sur son image dans la société sont plus nombreux que
ceux qui se réfèrent à son influence sur le théâtre des origines.

Le jongleur doit donc être considéré en relation avec son contexte culturel,
politique et social, auquel il échappe en partie, mais dont il est aussi tributaire
dans ses rapports avec le public (F. Alessio, D. Carpitella). Certains aspects du
théâtre profane latin (ou des œuvres qui, sans être jouables, rappellent des
techniques théâtrales) du XIe et du XIIe siècles offrent des points de comparaison
intéressants avec cette autre forme de culture alternative que constitua l'activité
des jongleurs (M. Oldoni). Durant des siècles le jongleur est considéré comme un
élément perturbateur et dangereux pour l'Eglise, car aux yeux du clergé il suscite
et cristallise la contestation, l'insoumission, la dérision de ses valeurs et de son
prestige. L'Eglise s'est donc efforcée par tous les moyens de le présenter comme
un minister Satanae (interdiction des lieux consacrés, excommunication, injonctions

aux fidèles), mais ne pouvant y réussir par des interdits, elle a cherché soit à



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 111

assimiler ce phénomène, soit à le combattre sur son propre terrain. Dans le
premier cas, elle a encouragé l'activité des jongleurs véhiculant un message
conforme à sa doctrine (création de textes à fonction hypnotique — répétition
obsessive du même thème — destinés à contrebalancer l'action «libératrice» de

spectacles comico-réalistes) (G. Tavani). Dans le second cas, ce sont les dominicains

et surtout les franciscains qui, allant chercher dans les villes et sur les places
le même public, ont tenté de supplanter le jongleur. Mais cette concurrence a
amené les franciscains à recourir aux mêmes techniques de persuasion que les

jongleurs et à accentuer le caractère théâtral de leur prédication (C. Frugoni).
Pour prendre un point de comparaison moderne, on pourrait dire que le

jongleur est assez semblable à l'acteur d'avant-garde: même polyvalence (à la fois
récitant, musicien, mime, saltimbanque...), même participation à la création de
l'œuvre théâtrale, même désir d'instaurer un dialogue avec le public (L. Stega-
gno Picchio). En étudiant les musiques conçues pour des textes plus élaborés
mais destinés à être joués par des jongleurs (comme le Jeu de sainte Agnès ou le
Jeu de Robin et Marion), on aboutit à des observations assez semblables; on
peut en effet constater que l'auteur donne «aux jongleurs participants des
timbres musicaux qu'ils connaissent, qui sont traditionnels dans leur répertoire, en
leur proposant de les adapter au gré de leur fantaisie, selon l'inspiration du
moment, donc dans une relative liberté d'interprétation» (J. Maillard). Il est en
tout cas incontestable que les techniques des jongleurs ont influencé certaines
œuvres littéraires. C'est le cas, par exemple, de la fratrasie (accumulation de
termes, d'expressions et de proverbes incohérents dans un but satirique ou comique)

qui se retrouve aussi bien dans les Herberies pour imiter les boniments de
vendeurs d'herbes médicinales (R. Brusegan), que dans une œuvre comme la
Besturnée pour exprimer le chaos intérieur dû aux peines d'amour (G. Angeli).

Le troisième volume est consacré à L'héritage classique au Moyen Age: le
langage comique. Bien que le langage comique ne soit pas propre au Moyen Age
et bien qu'il ne soit pas forcément un héritage de l'Antiquité, ce titre convient
assez bien à la «Comédie élégiaque» du XIIe siècle. Rappelons que dès les années
30 s'est développée à ce sujet une longue polémique entre la théorie d'E. Faral,
qui considérait ces œuvres comme des compositions narratives dialoguées en
distiques élégiaques, assez proches des fabliaux, et celle de G. Cohen pour qui il
s'agissait de pièces de théâtre inspirées de l'ancienne comédie romaine. Bien
qu'avec beaucoup de réserves, plusieurs critiques se montrent plutôt favorables à

la thèse de G. Cohen. Le Geta de Vital de Blois pourrait être la première œuvre
médiévale imitée de la comédie latine (FAmphitryon de Plaute) et conçue pour
être représentée devant un public de clercs fort cultivés. Par la suite d'autres
écrivains se seraient inspirés plus ou moins librement de cet archétype (F. Bertini).
Ces comédies cependant ne constituent pas une simple imitation de celles de

l'Antiquité, elles correspondent à un nouveau genre qu'on pourrait qualifier de
satirico-moral: leurs auteurs actualisent l'héritage classique et créent un langage
comique typiquement médiéval, tout en tenant compte des exigences morales de
leur temps (J. Suchomski). Il faut cependant distinguer entre les différentes pièces

du recueil de G. Cohen non seulement pour identifier celles qui peuvent être
mises en scène (c'est le cas, entre autres, de Babio selon M. Rousse), mais aussi

pour déterminer à quel public s'adresse chacune d'elles (Geta pour l'élite des
étudiants de la Vallée de la Loire; Babio pour la cour du roi d'Angleterre, Aida
pour la cour des rois normands de Sicile selon A. Keith Bate).

Cependant le comique apparaît aussi dans des œuvres d'inspiration religieuse
dès le IXe siècle (la tradition est peut être même antérieure, mais nous ne possé-



112 ÉTUDES DE LETTRES

dons pas de témoignagnes écrits plus anciens). Nous en avons la preuve grâce à
deux versions médiévales de la Cena Cypriani (IVe s.), où l'auteur imagine un
défilé grotesque de personnages sacrés de l'ancien et du nouveau Testament invités

ensemble à un banquet. La première version est de la main de Raban Maur
(Cologne), qui vers 855 remanie le texte pour une probable représentation de
pantomime; l'autre est de J. Immonide qui en fait un spectacle chanté et mimé à
l'occasion de la venue à Rome de l'empereur Charles le Chauve (875-76) (G.
Orlandi). Au Xe siècle sœur Hrotswitha de Gandersheim affirme s'inspirer de
Térence pour composer ses œuvres et dans une pièce appelée Dulcitius elle
n'hésite pas à insérer des éléments comiques, tout en respectant cependant les
exigences d'utilitas et de moralitas. Au XIIe siècle, l'auteur du Mystère d'Adam
recourt lui aussi au comique en généralisant la technique de la farciture déjà
apparente dans les drames sacrés latins (insertion de passages en langue vulgaire
de nature souvent réaliste ou bouffonne) et en mettant en scène des démons
inspirés des représentations de mimes (S. Sticca).

Au XIIIe siècle, en France, on remarque que des auteurs recourent à certaines

déviances linguistiques (ou jargons) pour créer des effets comiques: ce sont
tantôt des expressions inhabituelles, tantôt des termes techniques, populaires,
dialectaux ou argotiques, tantôt des suites de mots incompréhensibles (D.
Evans). On peut déjà constater cet usage dans le plus ancien texte dramatique
dont la matière ne doive rien à l'Ecriture sainte: le Jeu de saint Nicolas de Jean
Bodel: une œuvre qui, pour son intrigue, ses personnages et son lieu scénique,
s'écarte nettement de la comédie antique et de la «comédie élégiaque» (J.C.
Payen).1

Jean-Jacques Marchand.

1 Lorsque ce compte rendu était déjà chez l'imprimeur, un quatrième volume
a été publié. Il contient les actes du quatrième colloque, consacré à la Renaissance

de la tragédie dans l'Italie de l'Humanisme (La rinascita délia tragedia
nell'Italia dell'Umanesimo, Union Printing di S. Sorbini & Figli, Viterbo, 1980,
262 p.). En voici le contenu: E. Paratore, L'influsso dei classici, eparticolar-
mente di Seneca, sul teatro tragico latino del tre e quattrocento; A. Stäuble,
L'idea délia tragedia nell'umanesimo; E. Grassi, Storia del dramma teatrale
corne dramma del pensiero occidentale. Dramma sacro, profano ed assurdo;
G. Arnaldi, Il mito di Ezzelino da Rolandino a Mussato; G. Paduano, Laproto-
tragedia e le catégorie del discorso drammatico; L. Casarsa, La «Progne» di
Gregorio Correr; M. Lorch, La Michaelida di Ziliolo ZiUoli: commedia o tragedia?

; J. L. Gotor, El carmen «De casu régis» de Pedro Martir de Anglerla y la
tragicomedia «Fernandusservatus» de Marcelino Verardi; M. Barasch, The tragic

face. The classical mask of the tragic hero and expression of character and
emotion in Renaissance art.



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 113

Aurelio De' Giorgi Bertola, IDiari del viaggio del 1787, le II, a. cura di Emilio
Bogani, in Giornale di bordo di storia, letteratura ed arte, 4, luglio 1978,

pp. 19-47 e aprile 1979, pp. 46-70.

Oggetto dello studio di Bogani, giovane studioso fiorentino, sono tre diari
autografi del viaggio che A. De' Giorgi Bertola intraprese nel 1787 in Svizzera,
Alsazia, Germania renana e Savoia, viaggio che ispirerà l'opéra sua più famosa,
il Viaggio sul Reno e ne' suoi contorni (1795). Il primo diario (R), conservato
nella Biblioteca «Gambalunga» di Rimini, présenta appunti riguardanti tutto
il viaggio (dal 1° luglio, alcuni giorni prima délia partenza da Pavia, fino al
17 novembre, due giorni dopo il ritorno), tuttavia concede poco spazio al
ritorno. Il secondo e terzo diario (E e F) narrano l'ultima parte del viaggio di
andata (Colonia-Düsseldorf-Aquisgrana) e l'intero viaggio di ritorno fino a
Pavia; F si trova nella Biblioteca Comunale di Forli, mentre E, che apparteneva
alla stessa biblioteca, è ora andato smarrito, ma il suo testo è conservato in foto-
copia. L'esistenza del primo diario venne segnalata da Antonio Baldini (nella
sua edizione del Viaggio sul Reno, Le Monnier, Firenze, 1942, quindi in un arti-
colo uscito in Svizzera italiana, 8, 1948, 68, pp. 123-35 e riprodotto in AA.VV.,
Studi su A. Bertola nel secondo centenario délia nascita (1953), STEB, Bologna,
s.d., pp. 27-45) e quella degli altri due da Jörg-Ulrich Fechner (Erfahrene und
erfundene Landschaft. Aurelio de' Giorgi Bertolas Deutschlandbild und die
Begründung der Rheinromantik, Westdeutscher Verlag, Opladen, 1974).
Un'edizione parziale (la parte di F relativa al tratto Berna-Ginevra) fu pubbli-
cata da M. e A. Stäuble in Etudes de Lettres (aprile-settembre 1978, 2-3, pp. 59-
114); rinviamo a quest'articolo per la descrizione dei manoscritti e per ulteriori
informazioni.

Nel suo saggio Bogani pubblica per la prima volta l'inizio di R (dal 1° luglio
1787, Pavia, all'8 agosto, Zurigo); ci sembra perciö opportuno segnalarlo ai let-
tori di questa rivista, che già conoscono il citato articolo degli Stäuble (va detto
che i due saggi sono stati preparati e pubblicati in maniera del tutto indipendente
gli uni dagli altri e che sono usciti, per una coincidenza casuale, quasi contempo-
raneamente).

Premesse alcune brevi notizie sulla vita di Bertola, sulle sue opere e sul viaggio

del 1787, nonché una tabella delle tappe dello stesso, Bogani ci offre
un'introduzione comprendente una minuziosa descrizione dei manoscritti ed
una caratterizzazione riassuntiva dell'autore dei diari, nel suo Stile, nella sua
lingua e nei suoi gusti. Lo studioso esamina attentamente il modo di annotare proprio

del Bertola, che ci appare abbastanza ordinato: le annotazioni sono datate e

spesso fornite di titolo con l'indicazione del luogo e degli argomenti. La stesura
non sempre è omogenea e talvolta Bertola prevede spazi vuoti sui quali ritornerà'
in un secondo tempo con annotazioni varie; frequenti in R sono i rinvii a
informazioni contenute nelle «Memorie a parte», cioè in una serie di ulteriori appunti
più ampi, che in parte sono andati perduti e in parte potrebbero essere gli stessi
quaderni E ed F, la cui materia è suddivisa in capitoletti che vanno dal XIX al
XXXI (il che presume l'esistenza dei capitoli I-XVIII, non pervenutici). Parago-
nando i diari, che in parte si sovrappongono per il viaggio di ritorno (il ritorno è

trattato compiutamente in E ed F, tuttavia anche R dà schematiche notizie, per
lo più spese), Bogani giunge alla conclusione che R «è il taccuino {per la parte
comune) 'specializzato' per le note strettamente diaristiche» e «fu quasi certa-
mente riempito durante il viaggio»; scrive inoltre che F (e analogamente E)



114 ÉTUDES DE LETTRES

«potrebbe [...] essere stato ottenuto, a viaggio concluso, da vari appunti [...]
Quindi una vera e propria copia stesa in vista di una pubblicazione [...]».

Passando poi ad una valutazione, che possiamo definire stilistica, delle
descrizioni paesaggistiche, cui è dedicato ampio spazio nei diari, lo studioso ha
modo di constatare e confermare quelle caratteristiche che già Baldini descrisse e

che spiccano anche nel Viaggio sul Reno e ne' suoi contorni, «veste letteraria»
dei diari in esame. Anche i diari rivelano il Bertola «poeta-paesista» assetato di
paesaggi e di «pittoresco». Questo suo interesse si traduce in una vera e propria
tecnica descrittiva di tipo pittorico, e Bogani giustamente ne indica le chiavi, dai
riferimenti «scenografici» alle espressioni tipiche quali «bizzarro» o «capric-
cioso» e alla ricerca dei «contrasti». Corne appare anche dal Viaggio sul Reno e
ne' suoi contorni al Bertola piacciono i paesaggi ameni e ridenti e genericamente
si puô affermare che la sua è una visione arcadica dell' «innocenza pastorale» e

délia vita campagnola. A questa presentazione, sobria ed interessante, fa seguito
la trascrizione délia prima parte del diario R, corredata di note filologiche e sto-
riche su questioni testuali, sulle fonti di Bertola, sulle persone incontrate da
quest'ultimo ed in generale sullo sfondo culturale dei Diari.

Aggiungiamo che in un altro importante saggio, uscito successivamente («La
vicenda redazionale del 'Viaggio sul Reno e ne' suoi contorni' di Aurelio
Bertola», in Studi di filologia italiana, 37, 1979, pp. 345-411), Bogani ha studiato la
genesi del Viaggio sul Reno, facendo utili confronti fra il diario ed il libro ed uti-
lizzando ulteriore materiale inedito (lettere, appunti diversi, ecc.).

Angela Pini.

Giovanni G. Amoretti, Poesia e psicanalisi: Foscolo e Leopardi, Garzanti,
Milano, 1979, 206 p.

I due studi riuniti in questo libro furono entrambi, prima di essere pubblicati,
oggetto di conferenze che l'autore tenne, fra l'altro, alla sezione di italiano
dell'università di Losanna nel 1974 e nel 1977.

Si tratta di una delle non moite applicazioni del metodo psicanalitico alla let-
teratura italiana. Questo metodo ha infatti avuto in Italia una risonanza più limi-
tata che non in altri paesi, per diverse ragioni culturali e storiche, che sono state
ampiamente analizzate nei due ormai classici volumi di Michel David, Lapsicoa-
nalisi nella cultura italiana (Boringhieri, Torino, 1966) e Letteratura e psicanalisi
(Mursia, Milano, 1967).

Nel saggio su Foscolo l'A. studia soprattutto VOrtis, i Sepolcri e Je poesie
giovanili sulla morte del padre. Non stupirà che fin dall'inizio affiorino conflitti
di tipo edipico: ciô potrà sembrare un facile luogo comune, ma l'A. ha studiato
questo motivo in maniera coerente e non si è lasciato andare ad affermazioni
gratuite. La sfida che il subcosciente del Foscolo lancia all'immagine paterna
détermina un complesso di colpa che si esprime nei motivi sempre ricorrenti del
suicidio e dell'esilio. D'altra parte terni corne la tomba e l'amor patrio hanno
valore di simbolo materno. L'opposizione padre-madre affiora nell'Ortis tanto
nella storia d'amore del protagonista (Odoardo è figura paterna e Teresa figura
materna) quanto nel contesto politico: Bonaparte viene visto come una nuova
incarnazione dell'immagine paterna, mentre Venezia (da lui sacrificata col trat-
tato di Campoformio) è la città-madre. Nei Sepolcri «la nuova legge è Napo-



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 115

leone, l'autorità, il padre che perseguita i figli anche nella tomba e li contende
alla madré» (p. 73): ad essa Foscolo oppone l'evasione fantastica, la poesia che
vince la morte e permette di sublimare l'azione nella parola.

Personalmente ci sembra che il metodo psicanalitico sia particolarmente
fecondo per spiegare il presentimento dell'esilio e délia morte in terra straniera
(esilio corne fuga dalla madré, tomba corne ritorno alla madré), che ossessionô
Foscolo per tutta la vita e che costituisce anche uno dei suoi più sofferti motivi
poetici.

Se il capitolo su Foscolo costituisce la ristampa di un articolo (uscito dap-
prima in AA.VV., Studi di filologia e letteratura, //-///, dedicati a V. Pernicone,
Istituto di letteratura italiana dell'Università di Genova, 1975), il saggio
suWInfinito di Leopardi vede la luce per la prima volta in questo volume; ne par-
leremo perciô più a lungo. L'A. situa risolutamente L'Infinito nel quadro délia
crisi fisica e spirituale (disturbi alla vista e fallito tentativo di fuga da Recanati)
che afflisse Leopardi nel 1819 e stabilisée una serie di legami tra sensazioni cor-
porali e vita psichica. La lettura délia poesia contempla quattro fasi: 1) il tema
poetico dell'esclusione dello sguardo (v. 1-3: «Sempre caro mi fu quest'ermo
colle, / e questa siepe, che da tanta parte / dell'ultimo orizzonte il guardo
esclude.») si affianca alla paura délia cecità corne manifestazione di un'angoscia
di castrazione, di un conflitto fra la propria educazione moralistica e il desiderio
di affermare la propria maturità; 2) a taie situazione fanno seguito un gesto che
traduce la nostalgia délia simbiosi prénatale con la madré («sedendo») ed una
disposizione visivo-psicologica passiva («mirando», nel senso ricettivo di ammi-
rarsi, stupirsi): v. 4-8: «Ma sedendo e mirando, interminati / spazi di là da
quella, e sovrumani / silenzi, e profondissima quiete / io nel pensier mi fingo;
ove per poco / il cor non si spaura.» 3) la passivité è accentuata con la sostitu-
zione dell'udire al vedere e con la priorité delle manifestazioni sonore e delle
sensazioni acustiche (v. 8-13: «E corne il vento / odo stormir tra queste piante, io
quello / infinito silenzio a questa voce / vo comparando: e mi sovvien Teterno, /
e le morte stagioni, e la présente / e viva, e il suon di lei.»); 4) infine il simbolo
ben noto dell'acqua e del mare (v. 13-15: «Cosi tra questa / immensité s'annega
il pensier mio: / e il naufragar m'è dolce in questo mare.») suggella il motivo
délia nostalgia materna ed è alio stesso tempo metafora délia morte.

Accanto a questa interpretazione dell'Infinito, l'A. accenna anche, più bre-
vemente, ad una prospettiva masochistica che, sempre in quattro tempi, farebbe
di questa poesia una «sceneggiatura allegorica del suicidio» (p. 185): 1) esclu-
sione dello sguardo corne primo passo verso l'annullamento di sé; 2) assunzione
di una posizione di passivité e intransitività; 3) regressione da un'organizzazione
dell'io di tipo visivo (adulto) ad un'organizzazione di tipo uditivo (infantile);
4) metafora dell'annegamento.

Il tipo di analisi praticato dall'A. reca inevitabilmente in sé il pericolo del
soggettivismo e perfino, qualche volta, dell'impressionismo. Dobbiamo dire che
il critico l'ha efficacemente scongiurato costellando la sua lettura di continui e

puntuali rinvii ad altri scritti leopardiani, dai Canti alio Zibaldone ed aile lettere,
dai diversi scritti autobiografici dell'adolescenza al Discorso di un italiano
intorno alla poesia romantica. Fra i testi giovanili figura soprattutto lo straordi-
nario Diario del primo amore, che noi, corne l'A., situiamo ad un alto livello in
un'ideale scala di valori; è il caso di meravigliarsi corne esso non figuri quasi mai
nelle varie antologie leopardiane, scolastiche e non. Quanto al Discorso, questo
scritto di poetica rivela sorprendenti componenti psicologiche: il rifiuto delta
nuova poesia appare corne un rifiuto del nuovo in generale e come una paura



116 ÉTUDES DE LETTRES

dell'età adulta; Leopardi polemizza con i Romantici perché questi respingono le
immagini fanciullesche, misconoscono l'importanza dei sensi e vogliono che la
poesia abbia per oggetto il vero: la polemica è quindi una difesa délia fantasia
infantile contro il razionalismo adulto.

Va poi detto che il saggio offre anche fini osservazioni di tipo stilistico e

metrico (citiamo soltanto le pp. 160-62 sulla posizione centrale del motivo del
vento). Sia lo studio su Leopardi che quello su Foscolo si distinguono, del resto,
per un atteggiamento non settario in materia di metodologia: aperto aile sugge-
stioni provenienti dalle scuole più diverse, l'A., pur nella convinzione e nella
coerenza con cui svolge il proprio ragionamento, non rivendica al proprio
metodo una funzione di critica totale ed esclusiva (cfr. pp. 22 e 190). Non man-
cheremo di lodare la chiarezza dell'esposizione, anche là dove si fa uso di una
terminologia specialistica.

Antonio Stäuble.

Jean-Jacques Marchand, Edouard Rod et les écrivains italiens — Correspon¬
dance inédite avec S. Aleramo, L. Capuana, G. Cena, G. Deledda,
A. Fogazzaro et G. Verga (Université de Lausanne, Publications de la
Faculté des Lettres, 23), Droz, Genève, 1980, 360 p.

Jean-Jacques Marchand nous propose une intéressante étude de la
correspondance entre Edouard Rod, né à Nyon en 1857, et divers écrivains italiens de
l'entre-deux siècles. Rod, lui-même écrivain, mais aussi critique littéraire,
traducteur et enseignant, contribuera fortement à faire connaître la littérature
italienne de cette époque au public français, de même qu'il permettra aux lecteurs
italiens de se familiariser avec la littérature française. Edouard Rod assurera
donc un lien entre ces deux pays, il créera un trait d'union entre les lettres
françaises et italiennes.

L'ouvrage se compose de deux parties: la première étudie, auteur par auteur,
l'ensemble de la correspondance et les rapports de Rod avec les écrivains italiens:
Sibilla Aleramo, Luigi Capuana, Giovanni Cena, Grazia Deledda, Antonio
Fogazzaro et Giovanni Verga. Dans la seconde partie est publiée la correspondance

inédite de Rod avec ces écrivains.
Très intéressé par les mouvements naturalistes et réalistes, il lancera à Paris la

Revue contemporaine appuyé par Goncourt, Zola, Daudet et bien d'autres. Elle
ne paraîtra que de janvier 1885 à juin 1886, mais cette expérience servira d'excellent

tremplin pour Rod. Ayant beaucoup de goût pour le cosmopolitisme, il
connaîtra de nombreux écrivains en Angleterre, en Italie et en France. C'est ainsi
qu'en 1882, à l'âge de 25 ans, il fera la connaissance, à Florence, de Giovanni
Verga, le plus grand écrivain vériste italien. Jusqu'en 1906 il se rendra très
fréquemment dans ce pays et y rencontrera les plus grands noms de la littérature
italienne, ce qui lui permettra d'en être un des meilleurs connaisseurs en France.
Pendant de longues années, il poursuivra son activité critique dans les revues et
journaux français et suisses permettant à ses lecteurs de se tenir au courant de la
production littéraire italienne.

Dans la suite de cette étude, en plus d'une présentation générale de chaque
auteur utile surtout aux lecteurs de langue française connaissant peu ou mal la
littérature italienne, Jean-Jacques Marchand analyse la correspondance proprement

dite, ce qui permet une intéressante mise en évidence des liens unissant le
traducteur (ou le critique) et l'auteur. Par exemple, Rod écrira à Luigi Capuana



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 117

(écrivain mais aussi théoricien du vérisme) en 1882 afin de lui demander des
renseignements de première main pour rédiger un article sur son correspondant,
mais par la suite des intérêts communs (soit l'expérience naturaliste) les
rapprocheront.

Par contre avec Sibilla Aleramo et Giovanni Cena, ce ne seront plus des intérêts

communs qui caractériseront l'échange épistolaire mais l'amitié. En effet,
sur le plan littéraire, Cena refusera la théorie de l'impersonnalité; seul l'individu
mérite à ses yeux quelque intérêt, ce que Rod aura de la peine à comprendre.

La correspondance de Rod avec Grazia Deledda, nettement moins volumineuse

que les autres mais intéressante pour comprendre l'évolution de sa pensée,
se limitera à la demande de renseignements pour la rédaction d'un article par
exemple.

Comme ce fut le cas pour S. Aleramo et G. Cena, une forte amitié liera Rod à

Fogazzaro et à Giacosa, bien que sur le plan littéraire ils soient éloignés l'un de
l'autre. En effet Fogazzaro et Giacosa ont une conception assez proche de
l'œuvre littéraire et un goût semblable pour l'analyse des états d'âme complexes
même si, marqué par Verga, Giacosa s'orientera vers le vérisme. Moins que le
désir d'exprimer leur propre sensibilité littéraire, ce seront surtout les difficultés
de la vie qui uniront à Rod Fogazzaro et Giacosa.

Ainsi donc, contrairement à ce que l'on imagine souvent, Edouard Rod
n'aura pas été uniquement traducteur de Verga; il aura aussi de nombreux
contacts avec d'autres écrivains importants de l'entre-deux siècles italiens. En
présentant la correspondance avec Verga à la fin de la première partie seulement,
Jean-Jacques Marchand permet au lecteur de découvrir divers aspects de l'activité

de critique et de traducteur d'Edouard Rod. Giovanni Verga, étudié en
dernière position, est ainsi mis en évidence et représente en quelque sorte l'aboutissement

de l'étude par son envergure et sa forte personnalité. Les lettres de Verga
à Rod avaient déjà été publiées par Fredi Chiappelli (G. Verga, Lettere al suo
traduttore, Le Monnier, Florence, 1954); Jean-Jacques Marchand y ajoute
maintenant les lettres de Rod à Verga conservées à la Bibliothèque cantonale et
universitaire de Lausanne. Cette correspondance nous apporte beaucoup
d'éléments sur l'auteur, son caractère, son attitude face aux traductions, sa position
littéraire et sa pensée. Constamment, Verga analyse et commente ses œuvres: il
est conscient des problèmes que pose la traduction; comme Fogazzaro, comme
D'Annunzio, il va se battre pour maintenir l'intégrité de son texte; sa correspondance

nous révèle un homme partagé entre le désir d'obtenir la consécration
française et la profonde conviction que ses écrits sont intraduisibles.

Cette approche par la correspondance de grands, ou moins grands, écrivains
italiens du siècle passé permet au lecteur de langue française de découvrir ou de
mieux apprécier certains aspects de la littérature italienne. Les auteurs parlent
des tendances littéraires de leur époque, analysent et commentent leurs œuvres;
le lecteur les voit évoluer dans un contexte bien défini. A travers leurs doutes,
leurs joies et leurs peines, bien mieux que dans une anthologie de la littérature, ce
sont des êtres humains écrivant en toute sincérité à un ami qui nous sont présentés.

Cet aspect, fort bien mis en évidence par Jean-Jacques Marchand, rend cette
étude de la correspondance d'Edouard Rod attrayante.

Janine Salina-Pittet.




	Comptes rendus bibliographiques

