
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1981)

Heft: 1

Artikel: Cicéron en Toscane au XIIIe siècle : la traduction des Catilinaires

Autor: Papini, Gianni A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CICÉRON EN TOSCANE AU XIIIe SIÈCLE:
LA TRADUCTION DES CA TILINAIRES

Liceat mihi in hoc gravissimo consilio, in hac nobilissima
audientium corona pauca quaedam latino sermone praefari,
dum remota illa tempora serena mente percurro, cum anno
millesimo nongentesimo quadragesimo quarto, aestivo
tempore, in rerum Romanarum Studium adulescens incumbebam.
Nullo equidem modo iam tuncprospicerepoteram mepost tarn
multos annos iterum in res Romanas animum intenditurum.

Erat tum mihi Latinae linguae et Romanae historiae magi-
ster vir bonus sane sed eheu indoctus, plagosus quoque nulla
translata verbi significatione, qui, difficillima illa tempora,
Europam fere totam bello flagrantem minime curans, aestiva
pensa diseipulis insulsissime statuerat. Caesar ac Pompeius
pertractandi erant, Cicero et Catilina, Galliae casus et Rubico-
nis transitus, pugnae apud Pharsalum et Philippos. Quae
omnia tum italico sermone discebam, non sine aliquibus latinis
locutionibus et sententiis ut exempli gratia: «Huic ab adule-
scentia bella intestina caedes rapinae discordia civilis grata
fuere», vel: «Alea iacta est», vel etiam Ciceronis exclamatio:
«O tempora, o mores!».

Haec omnia historiae argumenta cum diseipulorum more
cuperem quam brevissume absolvere, e fenestra prospectons
ediscebam, cum per subiacentem viam quintum Americano-
rum agmen transiret: ignivomi currus, autoplaustra sine inter-
missione transibant repleta militibus, qui theobromatis cru-
stula et nicotinianasfistulas hue et illucproiciebant. Ubicumque
ballistae incendiariae, tela ignifera, displodentes globi, quae
omnia bellica tormenta Marcus Claricius (anglice Mark Clark,!,
Americanorum dux, ad Gothicum vallum vice incessabili
producebat.

Cet épisode n'est en rien une fiction rhétorique, mais il n'est
non plus un simple rappel affectueux de la mémoire.

Leçon inaugurale, prononcée à la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne, le 21 février 1980.'



4 ÉTUDES DE LETTRES

Quelques-unes des raisons pour lesquelles ce souvenir, profondément

enfoui en moi, est évoqué maintenant, vous apparaîtront au
cours de mon exposé, sans qu'il soit nécessaire de les préciser
apertis verbis.

D'ailleurs, tout passé vécu a un sens et une valeur, car il fait
partie de notre propre histoire, une histoire cohérente, intimement

liée à 'notre propre personne.
* * *

Monsieur le Recteur, Monsieur le Vice-Recteur,
Monsieur le Doyen, Signor Console generale d'Italia,
chers collègues, mes chers étudiants, chers amis,
Mesdames et Messieurs,

Le rayonnement prodigieux de Cicéron dans le firmament de
la rhétorique latine du Moyen Age ne suffit pas à lui seul à justifier

le pouvoir ni le prestige qu'il eut sur les débuts de la prose
vulgaire italienne.

Même aux yeux de Guidotto da Bologna, qui traduit et adapte
la pseudo-cicéronienne Rhetorica ad Herennium, Cicéron est
encore revêtu du paludamentum propre au roman chevaleresque:
«Fue d'arme maraviglioso cavalière, franco del coraggio, armato
de gran senno, fornito di scienza e di discrezione, ritrovatore de
tutte cose [...] Maestro e trovatore de la grande scienza di Reto-
rica, cioè de ben parlare.»

Comme vous pouvez le constater, le personnage semble sorti
d'un chapitre des Faits des Romains, bien que Guidotto écrive
pendant la seconde moitié du XIIIe siècle, entre 1254 et 1266

(étant donné que l'œuvre est dédiée au roi Manfred), et dans un
contexte géopolitique et une réalité socio-économique qui
considèrent le monde féodal et chevaleresque un peu comme un récit
fabuleux.

Brunetto Latini, aussi, disserte sur la théorie rhétorique et
traduit une partie du De inventione, mais, en tant qu'homme engagé
dans une réalité politique quotidienne, il se sent poussé à introduire

dans son Trésor des actes officiels de la commune de Sienne,
et il rapporte les discours de César et de Caton chez Salluste,
comme des exemples sublimes de rhétorique vivante, discours
réellement prononcés pour convaincre lors d'une dispute
politique.

Mais déjà avant Guidotto et Brunetto, Guido Faba avait
ouvert à la langue vulgaire les jardins de la rhétorique latine; ce



CICÉRON EN TOSCANE AU XIIIe SIÈCLE 5

fut une initiative extraordinaire car elle se réalisa dans le temple
même de l'enseignement rhétorico-juridique du plus haut niveau
de tout le Moyen Age: je veux parler de Bologne.

L'œuvre de Guido Faba est, il est vrai, faite de modèles, de
situations types qui peuvent se référer à des cas généraux, mais à

aucun en particulier. Pourtant quand la formule était utilisée
concrètement dans un acte public, quand elle figurait dans le discours
d'un ambassadeur, dans la missive à un seigneur, c'était alors
l'homme et son histoire, grande ou petite, qui vivait à travers
cette formule. Et même, ce n'était plus une formule, mais un
fragment d'expérience existentielle, instrument d'utilité sociale par
excellence.

Mais de quelle société? La société communale, faite d'artisans
et de marchands, sans passé de noblesse ou de culture, mais qui
précisément dans la culture voyait une future noblesse et cherchait
les moyens de bien gouverner l'Etat afin d'être à égalité — tout en
gardant la déférence due, mais elle ne coûte rien — avec des

seigneurs, des rois, des papes.
Il s'agit d'une société dont la force réside dans la laïcité de

l'engagement social, tant sur le plan du travail que sur le plan
politique. L'école même est laïque, ses buts et ses orientations
sont purement pratiques; la culture moyenne est aux mains de

personnes engagées, juges et notaires. Les nombreuses compagnies

religieuses formées de laïques ne sont pas seulement des cercles

de prière, mais des écoles, si l'on peut dire, de conduite
morale et civile. Une société active, indépendante, démocratique,
égalitaire, et aussi un peu babélique (selon les interprétations
politiques de la tour de Babel au Moyen Age)2; une société attentive
au caractère utilitaire des choses, qu'il soit économique, intellectuel

ou spirituel. Les mythes de la société féodale sont comme les
brumes d'un rêve: pulvis et umbra.

Lisez, ou relisez, la chanson de l'honneur de Bonagiunta da
Lucca, parfaitement éditée et commentée par Aldo Menichetti3,
afin d'avoir au moins un exemple du fossé qui séparait les deux
mondes et de la révolution irréversible qui s'est produite. La
splendeur de cette société ne se manifestait certes pas dans le fait
d'avoir « cento cavalieri a desco» comme l'évêque du «ritmo lau-
renziano», première attestation poétique italienne, ou de faire des
dons à des jongleurs et à des troubadours, mais bien plutôt dans
la construction de ces œuvres d'art et de foi, dans ces peintures et
dans ces églises qui égalaient, en beauté et en grandeur, l'âme
d'un peuple qui ne reconnaissait son roi que dans les cieux.



6 ÉTUDES DE LETTRES

Les nécessités du gouvernement et de la vie publique de la
commune exigeaient de la rhétorique vulgaire une fonction politique.

Mais en plus de la maîtrise de la langue et de la loi, ces hommes

nouveaux et sans passé culturel avaient aussi besoin de se

réapproprier l'histoire. Ils avaient à leur disposition les tableaux
d'une histoire faite per exempla, sans la participation du cœur,
sans la responsabilité du sang, ainsi que des fresques enchanteresses

dans lesquelles on peut voir l'un à côté de l'autre le juste Trajan,

le sage Saladin, le généreux Alexandre et tant d'autres.
Mais ce n'est pas à ce type d'histoire-là qu'il faut se référer. La

clé nous est donnée une fois de plus par Brunetto Latini, quand il
écrit que «dicendo nostro Comune intendo Roma [...] perô che
Roma èe capo del mondo e comune d'ogne uomo». L'affirmation

acquiert une valeur particulière dans la bouche d'un Florentin,

du fait que le peuple de Florence faisait remonter à Rome
l'histoire de sa ville.

La bourgeoisie communale a à sa disposition les histoires
romaines qui venaient de France, comme l'Histoire ancienne
jusqu'à César et les Faits des Romains. La traduction de l'Histoire

ancienne n'eut que peu d'écho, et elle attend encore une
étude approfondie et une édition critique. La traduction et les

adaptations des Faits des Romains eurent, au contraire, un
immense succès et tinrent le devant de la scène jusqu'au XVe
siècle, recevant même les honneurs d'un incunable.

Les raisons de ce succès sont à chercher surtout dans la partie
du texte qui paraphrase Lucain, c'est-à-dire dans la narration
romanesque du merveilleux, du magique, chers à l'imagination
médiévale et propices à l'évasion et au divertissement de la
bourgeoisie communale.

Toutefois n'oublions pas la première partie qui se réfère à la
conjuration de Catilina de Salluste. Brunetto en avait déjà tiré,
pour son Trésor, les discours de César et de Caton; le Florentin
du XIIIe siècle y voyait presque un archétype de la dialectique
politique de sa ville, parfaitement adapté à la lutte et à la violence
des querelles civiles, des combats entre guelfes et gibelins; il
reconnaissait dans quelques personnages les ancêtres de certaines
familles de son époque; il sentait que cette génération-là n'était
pas éteinte, qu'elle vivait et luttait encore entre les rives de l'Arno
et le «bel San Giovanni».

Quel héros du monde romain aurait-il pu transmettre son sang
à ce gibelin magnanime et féroce qui, sur les collines de Sienne,
détruisit l'armée de la Florence guelfe et rougit l'eau des rivières;



CICÉRON EN TOSCANE AU XIIIe SIÈCLE 7

qui, malgré la haine de parti, voulut sauver les murs et les temples
de la ville de Mars et du Baptiste; qui, parmi les flammes infernales,

participa encore à une bataille politique de ce monde; qui,
enfin, engendra Farinata degli Uberti? qui sinon «Catilina, nobili
genere natus»?; et vous connaissez la suite.

Je lis dans le manuscrit Riccardiano 1566: « [Gli Uberti] sono
nati del nobilissimo [sangue] di Catellina, re di Roma, e Catellina
fue nato dei nobili scacciati di Troia. Di questi Uberti sono nati
molti lignaggi nella Magna; ma alla perfine ei fecero capo di loro
nel miluogo di Firenze, e quivi dimorarono un tempo con grande
allegrezza; e poi ne uscirono, e mai non vi tornaro, né torne-
ranno, se a Dio piace.» Ce sont les derniers mots du Libro fieso-
lano, qui nous présente la légende de Catilina et l'étiologie des

querelles civiles de Florence.
Fiesole, ayant pris parti pour Catilina, Rome envoya contre

elle une armée commandée par le général Fiorino, qui mourut au
combat. Une nouvelle armée, sous les ordres de César en
personne, réussit finalement à vaincre Fiesole, qui fut complètement
détruite. Une nouvelle ville fut alors fondée, exactement identique

à Rome, si bien qu'au début on l'appela «petite Rome», et
plusieurs nobles familles romaines y furent transférées.

Ensuite, pour honorer la mémoire de Fiorino, parce que à
l'endroit où il était tombé la campagne était couverte de fleurs, et
parce qu'y habitait aussi la fine fleur des Romains, la nouvelle
ville eut le nom de Fiorenza, «a similitudine di fiori e di gigli».
Mais, hélas, les Romains obligèrent les gens de Fiesole à venir
habiter à Florence; et de cette vie en commun, d'une part des
Romains de sang aristocratique et de l'autre des 'Fiesolani'
campagnards et bagarreurs, devaient naître les discordes civiles bien
connues.

Dante, dans le XVe chant de l'Enfer, le chant de Brunetto
Latini, nous le rappelle, et Giovanni Villani écrit dans sa chronique:

«E nota perché i Fiorentini sono sempre in guerra e discus-
sione tra loro, che non è da maravigliare, essendo stratti e nati di
due popoli cosi contrari e nemici e diversi di costumi, corne
furono i nobili Romani virtudiosi e ' Fiesolani rudi e aspri in
guerra.»

Lors de ces guerres civiles, fut magna pars l'illustre famille des
Uberti qui descendait (comme nous l'avons vu) de Catilina; un
mauvais sujet, ennemi de sa patrie, mais romain et d'origine
aristocratique. Et ainsi l'histoire antique, vraie ou légendaire, rejoint
la chronique récente: César et l'idéal de l'Empire; Cicéron, non



8 ÉTUDES DE LETTRES

seulement maître de rhétorique, mais aussi homme politique et
orateur engagé; Catilina marquant d'un signe magique ces guerres

fratricides et qui, même mort, «ferociam animi, quam habue-
rat vivus, in vultu retinens», presque comme Farinata dans
l'Enfer de Dante.

C'est dans cet esprit que la romanité classique, la romanité de
l'époque de César et de Cicéron, reprend vie dans la politique
communale, en se rattachant à la romanité traditionnelle de la
rhétorique et du droit.

Brunetto Latini avait vulgarisé les principes de la rhétorique,
disant qu'elle ne servait pas seulement à disputer des causes au
tribunal; mais qu'elle servait aussi à «sapere dire in ambascerie e in
consigli de' signori e delle comunanze, e in sapere componere una
lettera ben dittata».

Il est naturel que Brunetto, rhétoricien et homme politique,
veuille montrer à ses concitoyens quelques modèles vivants d'art
oratoire auxquels il serait possible de se référer, insérés dans la
réalité concrète du monde politique, mieux encore d'une controverse

civile. Il traduit alors les trois célèbres discours de Cicéron:
Pro Ligario, Pro Marcello, Pro rege Deiotaro.

Mais c'est la première Catilinaire qui est le discours capital de
l'engagement civil et de la lutte politique. On ne peut rien affirmer
quant au nom du traducteur, mais, même s'il ne s'agit pas de
Brunetto Latini, comme le soutenaient les éditeurs du siècle passé, il
est évident que cette traduction fait partie du climat culturel et
politique que j'ai essayé d'esquisser, et donc, même pour des
raisons linguistiques et stylistiques, qu'elle s'intègre parfaitement
dans le XIIIe siècle. Discours célèbre, admirable traduction, dont
le succès nous est confirmé par un nombre extraordinaire de
manuscrits.

Il ne s'agit pas de faire (ou de refaire) une analyse rhétorique
de l'original, mais on ne peut que difficilement se soustraire au
charme de cette immense apostrophe; apostrophe adressée
directement à un ennemi présent, apostrophe qui par une trame serrée
de preuves et d'allusions, cherche à convaincre la plus importante
instance judiciaire, l'autorité suprême de Rome. Que ce fût un
discours violemment réactionnaire et férocement partisan, ce
n'était certes pas un problème pour qui vivait quotidiennement au
milieu des conflits communaux.

Mais venons-en à la traduction. Je sais qu'une étude minutieuse

peut paraître pénible, voire pédante. C'est pourquoi je



CICÉRON EN TOSCANE AU XIIIe SIÈCLE 9

me bornerai à quelques exemples, inévitables dans une leçon de
philologie.

Il faut tout d'abord dire que le traducteur s'est trouvé en difficulté

face à des noms de lieux ou à des institutions juridiques
étrangères à son expérience et aux connaissances de son époque.

Pontifex maximus est traduit par «grandissimo pontefice»;
tribunus plebis par «signore del popolo»; praetor par «giudice
generale délia terra» (mais une fois aussi par «pretore»); tribunal
praetoris urbanis par «luogo del giudice délia cittade». Res
publica est toujours traduit par «comune» ou aussi «comune di
Roma»; le senatus consultum est simplement «ordinamento del
senato» ou «legge del senato». Nocturnum praesidium Palati
devient «il guarnimento ch'è fatto di notte in palagio», comprenant

Palatium non pas comme un toponyme mais comme un nom
commun. La phrase proximis comitiis consularibus est traduite
«co Ii miei prossimi compagni consolari»; on peut penser que
l'auteur a lu comitibus au lieu de comitiis, interprétant mal une
abréviation, mais il est plus probable qu'il ne savait pas ce

qu'étaient les comitia. En fait, dans la phrase stetisse in comitio
cum telo, il ne traduit pas le syntagme in comitio. Dans un autre
passage, se trouvant face à omnes consulares, il traduit par «li
consiglieri».

La locution temporelle proximis Idibus devient «di qui a pochi
di», ce qui signifie que Idibus a été pris pour diebus. Gladiatori
isti devient «a questo rio uomo» (le premier exemple de gladiatore
qu'offre le Dictionnaire de Battaglia se situe vers la moitié du
XIVe siècle, donc de plusieurs dizaines d'années postérieur à
notre traduction).

Les références religieuses sont en général christianisées: Iuppi-
ter est «l'alto Dio»; dis ommortalibus et Jovi Statori est traduit
"a' dei che stabiliro questa terra», mais dans quelques manuscrits
on lit aussi «a Dio che stabilio questa terra e a tutti i santi»; tem-
pla deorum immortalium sont simplement «le chiese».

Viennent ensuite les erreurs de traduction proprement dites.
Quelques-unes remontent à des erreurs existant déjà dans le
manuscrit latin utilisé. Afin de préciser la chose, il faudrait
retrouver l'original ou au moins un texte qui lui soit aussi proche
que possible. Malheureusement les éditions que nous possédons
du texte latin n'offrent que de modestes appareils critiques, fort
insuffisants (je ne veux pas entrer ici dans le détail du mérite
scientifique de ces éditions). Il faudrait avoir à disposition une
édition qui fournisse toutes les lectiones de chaque manuscrit



10 ÉTUDES DE LETTRES

(comme celle, parfaite et récente, qu'a faite Giuseppe Porta de la
Vita di Cola di Rienzo, texte en dialecte romain du XIVe siècle4).
Mais dans le domaine de la philologie, il n'est pas permis de rêver
(et d'ailleurs il est facile de glisser dans un «philologisme» exubérant

et alluvial).
Quelques erreurs sont déterminées par une mauvaise lecture

ou par une incompréhension de l'original latin, tant au niveau
du lexique que de la structure logique. J'en donne quelques
exemples:

II. 4 nox nulla intercessit est traduit «senza comandamento
d'alcuno»; probablement nox «nuit» a été lu vox «voix».

IV. 8 convenisse eodem compluris eiusdem amentiae scelerisque
socios, est traduit «si radunaro molti di tua amistate, compa-
gni d'un medesimo misfatto»; amentiae «folie» a été lu amici-
tiae «amitié», dans le sens, à peu près, de «bande».

IV. 9 dixisti paulum tibi esse etiam nunc morae, quod ego viverem,
est traduit comme suit: «e dicesti che poco pregiavi il morire
perch'io viveva»; il est évident que morae «hésitation» (écrit
peut-être sans diphtongue dans l'original) a été lu et interprété
comme mori «mourir».

VI. 13 Quae nota domesticae turpitudinis non inusta vitae tuae est?
Voici la traduction: «Quai danatione di domestic^ soçura non
è coniunta colla tua vita?»; on voit bien que inusta «marquée
au fer rouge» a été lu iuncta «jointe».

X. 26 vigilare non solum insidiantem somno maritorum, verum
etiam bonis otiosorum. Nous avons la traduction suivante:
«non solamente in aguatare lo sonno de' mariti vivi, ma ancor
per atrapare li beni de' morti». Le terme otiosorum, probablement

à travers la forme ociosorum, a été interprété comme
occisorurn «tués»; et c'est ce qui a déterminé la lectio «mariti
vivi» (maris vivants).

XII. 29 Dans le passage suivant, le traducteur s'est achoppé à un pro¬
blème de syntaxe: il traduit des génitifs comme si c'étaient des
nominatifs. Etenim si summi viri et clarissimi cives, Saturnini
et Gracchorum et Flacci et superiorum complurium sanguine
non modo se non contaminarunt sed etiam honestarunt...
Voici la traduction: «E se li sovrani homini e conosciuti citta-
dini Saturnini, Gracchi e Flachi e molti altri magiori, non
solamente non se contaminaro de sangue, anzi se n'adornaro



CICÉRON EN TOSCANE AU XIIIe SIÈCLE 11

d'onestade...» L'erreur provient sans doute des formes Satur-
nini et Flacci, interprétées comme si elles concordaient avec viri
et cives, et en conséquence au nominatif.

Mais pour mieux apprécier, même de façon limitée, le contenu
linguistique et la valeur stylistique de cette traduction, lisons au
moins le célèbre exorde. Je cite le manuscrit Riccardiano 1538,
copié vers le milieu du XIVe siècle par un Bolonais, qui a,
inévitablement, laissé des traces de sa propre langue dans les structures
originales florentines.

Quo usque tandem abutere, Cati-
lina, patientia nostra?

quamdiu etiam furor iste tuus nos
eludet?
quem ad finem sese effrenata iacta-
bit audacia?

Nihilne te nocturnum praesidium
Palati,

nihil urbis vigiliae,
nihil timor populi,
nihil concursus bonorum omnium,

nihil hic munitissimus habendi
senatus locus,

nihil horum ora vultusque move-
runt?
Patere tua consilia non sentis?

constrictam iam horum omnium
scientia teneri coniurationem tuam
non vides?
Quid proximo, quid superiore nocte
egeris, ubifueris, quos convocaveris,
quid consilii ceperis, quern nostrum
ignorare arbitrons?

O temporal o mores!

Senatus haec intellegit, consul videt;

hic tarnen vivit. Vivit? immo vero
etiam in senatum venit, fit publici
consili particeps,

Quando finalmente ti remarrai tu,
Katilina, de usare in mala guisa la
nostra pacifica sofirença?
quanto lungamente farà ischiernie de
noi questo tuo furore?
a ke fine se conducerae il tuo isfre-
nato ardimento?

Non t'àne rimosso alquanto il guar-
nimento
k'è facto di nocte in palasio,
la guardia k'à vegliato per la citade,
il temore del popolo,
né '1 comune consentimento de tucti
buoni homini,
né ke tu abbi avuto luogo nel
senato?

Non t'à rimosso la presentia e '1

volto di costoro?
E non senti ke li toi consigli sono
paleçati
e ke la tua coniuratione è già strecta-
mente in saputa di tucti costoro?

Pensi tu ke sia alcuno de noi ke non
sappia cio ke tu facesti eri di nocte
e l'altra, e ove tu fosti, e con cui te
radunasti, e ke consilio prendesti?

Oi ke tempi, oi ke costumi sono
quisti
Ke '1 senato intende queste cose e
vedele il consolo;
e queste vive, ançi
viene nel senato e sta nel consiglio
del comune



12 ÉTUDES DE LETTRES

notât et désignât oculis ad caedem
unumquemque nostrum.
Nos autem, forte viri, satis facere
rei publicae videmur, si istius
furorem ac tela vitamus.

et apunta e disengna colli occhi
ciascuno de noi per ucidere.
E noi semo soferenti ke ne pare asai
fare per lo comune se noi pur schi-
famo le lance e '1 furore di costui.

Comme je l'ai déjà dit, ce texte nous a été conservé grâce à un
grand nombre de manuscrits. Nous le trouvons aussi dans quelques

manuscrits de la traduction italienne des Faits des Romains
(editio minor). Salluste, qui est la source des Faits en ce qui
concerne la conjuration de Catilina, ne nous rapporte pas le discours
de Cicéron. Il se limite à dire: orationem habuit luculentam atque
utilem rei publicae, quam postea scriptam edidit. En
conséquence, les Faits des Romains ne présentent pas les paroles de
Cicéron: «et parla si bien Cycerons por le preu dou coumuns que
tot s'en merveillerent, et cele parole mist il puis en escrit»5.

Au violent réquisitoire de Cicéron, Catilina ne répond qu'avec
quelques paroles hautaines que Salluste rapporte en discours indirect.

Les Faits et leur traduction italienne font de même. Pourtant
il y a des manuscrits de Yeditio minor italienne, qui mettent dans
la bouche de Catilina, en réponse à Cicéron, un discours en style
direct. Il s'agit d'un misérable rafistolage du message envoyé par
un des chefs des conjurés à Marcius Rex qui marchait, avec son
armée, sur Fiesole.

A ce point la situation est déséquilibrée: si Catilina parle, il
faut aussi faire parler Cicéron. Quelqu'un eut donc l'idée d'introduire,

à l'endroit voulu, notre texte vulgarisé de la première Cati-
linaire. On tenta d'expliquer cette négligence de la part de
Salluste; le manuscrit Hamilton 67 précise: «la quale dicieria no mise
Salustio in suo libro perô che no volea bene a Marco Tullio»; et
l'on peut y voir un écho de VInvectiva Sallustii in Ciceronem et de
YInvectiva Ciceronis in Sallustium, la première probablement
authentique, la seconde sûrement apocryphe; mais ceci ne
concerne pas notre sujet.

Ce qui en revanche est intéressant à noter, c'est la recherche de

l'équilibre dialectique; les deux parties qui s'affrontent, doivent
avoir la possibilité de parler. Le rapport biunivoque est
fondamental dans la rhétorique engagée, qu'elle soit juridique ou politique,

comme d'ailleurs dans tout rapport humain, personnel et
social, et ceci jusqu'à la biunivocité des objets lorsque, au niveau
populaire, l'on conjure le mauvais sort.

A propos de ce rapport binaire, je me permets une parenthèse
qui n'est pas hors du sujet. Plusieurs manuscrits nous ont con-



CICÉRON EN TOSCANE AU XIIIe SIÈCLE 13

servé une invective apocryphe de Cicéron contre Catilina, et une
tout aussi apocryphe responsiva de Catilina. De cette dernière,
conformément à la leçon du Magliabechiano II.VIII. 129, je cite
un court passage dans lequel les artifices rhétoriques foisonnent:
anaphores, allitérations, métonymies, paronomases, cursus:

Exeat igitur de civitate Catelina et remaneat illic Ciceronis
iactantia.

Exeat de civitate civis et remaneat inquilinus.
Exeat de Roma Romanus et remaneat Arpinas.
Exeat hinc Scipionis generosa propago et remaneat istic natus

de paupere pago.

Le texte italien de la première Catilinaire accompagne aussi,
dans plusieurs manuscrits, le Salluste vulgarisé par Bartolomeo da
San Concordio. Il l'accompagne, c'est-à-dire qu'il lui est joint,
comme un complément, et non comme partie intégrante. Nous ne
sommes qu'au début du XIVe siècle, mais déjà on sent un souffle
d'humanisme. Le texte latin n'est plus l'archétype d'un événement

politique communal, d'une vie vécue hic et nunc\ l'ancien et
le moderne ne sont plus impliqués dans le sentiment et dans la
passion civile du présent.

Naturellement, celui qui traduit, traduit pour divulguer, et
Bartolomeo s'efforce toujours de comprendre et de faire
comprendre, s'appliquant à la rédaction minutieuse de gloses.

Par exemple: tribunusplebis «tribuno, cioè capitano e difen-
ditore del popolo»; legatus «legato, cioè capitano e vicario del
consolo»; centurio «centurione, cioè capitano di cento». Il peut
arriver qu'il ne parvienne pas à comprendre un passage, mais il ne
renonce pas pour autant à une tentative d'explication. La phrase
du chapitre XXI: Tum Catilina polliceri tabulas novas, est
traduite ainsi: «Allora Catellina promise loro nuove tavole, le quali
si possono intendere tavole d'oro ovvero altre tavole pinte per
alcuno ornamento.» Probablement ces hypothèses explicatives
furent suggérées par une phrase du chapitre précédent: tabulas
signa toreumata emunt: «egli comperano le preziose tavole, li
smalti e gl'intagli e altre gioie.»

Mais la différence de qualité de la traduction de Bartolomeo
ne tient pas à son caractère utilitaire, mais à sa beauté. Cesare
Segre, avec son acuité habituelle, écrit: «Chez son auteur, il cherche

l'art; et l'art se donne à lui, à sa prose élégante; la volonté de
vulgariser ne fait pas défaut, mais il s'agit de la vulgarisation de
choses belles et non de choses utiles.»



14 ÉTUDES DE LETTRES

Face à la prose de Bartolomeo, celle de la première Catilinaire
laisse transparaître, évidemment, un passé idéologique et linguistique,

une conception de «faire la culture» tout à fait différente,
même si elle n'est pas tout à fait imperméable.

La somme et, si l'on peut dire, le bilan, naturellement involontaire,

des traductions des histoires romaines furent faits en 1313

par le copiste du manuscrit Hamilton 67 et Riccardiano 2418 (ce
sont deux parties du même manuscrit, la première se trouve
actuellement à Berlin, la seconde à Florence). Le copiste ne s'est
pas limité à fondre en une seule histoire des œuvres de provenances

diverses, comme YHistoire ancienne jusqu'à César, les Faits
des Romains en différentes rédactions, le Salluste de Bartolomeo
et des discours; mais il a voulu souvent mêler et amalgamer en un
texte unique la Catilinaire des Faits et celle de Bartolomeo. Le
résultat est horriblement instructif en ce qui concerne les structures

culturelles et linguistiques des deux textes.
Le copiste du Hamilton 67 ne pouvait pas oublier la première

Catilinaire de Cicéron, mais il nous l'offre dans une rédaction
différente de celle dont nous avons parlé. Il s'agit de l'œuvre d'une
personne qui a remanié la traduction précédente, soit en amplifiant

le texte, soit en corrigeant des erreurs ou en en rajoutant de
son propre cru.

Grâce à la confrontation des premières phrases avec l'original

latin, nous pouvons constater qu'il s'agit bien de la même
traduction.

Aujourd'hui, dans des cas de ce genre, nous parlerions
d'abus, de contrefaçon, de plagiat et similia. Mais ce sont des

concepts étrangers à la diffusion des livres au Moyen Age. Le livre
de cette époque est «ouvert», il appartient, si l'on peut dire, à
Yuniversitas de la culture dans son sens le plus large. La vitalité et
le succès d'un livre peuvent se mesurer aux interventions de la
tradition ou à son utilisation dans d'autres œuvres. Tout ceci est lié
au goût, à la mentalité, aux nécessités et, aussi, aux enthousiasmes

et aux peurs, aux exaltations et aux censures des diverses
périodes historiques.

(Je pourrais rappeler, au sujet du «livre ouvert» au Moyen
Age, ce que l'archiprêtre de Hita dit de son livre de Buen Amor —
je vous le lis en «castellano actual»:

Cualquiera que lo ôiga, si hacer versos supiere,
puede mas anadir y enmendar, si quisiere;
ande de mano en mano, téngalo quien pidiere,
cual pelota entre ninas, tômelo quien pudiere.6)



CICÉRON EN TOSCANE AU XIIIe SIÈCLE 15

Je vous lis maintenant le début de la traduction selon la rédaction

B (Hamilton 67); à gauche vous avez la rédaction A (Riccar-
diano 1538), avec laquelle vous pourrez faire, à votre convenance,
la comparaison:

Quando finalmente ti remarrai tu,
Katilina, de usare in mala guisa
la nostra pacifica sofirença?

quanto lungamente farà ischiernie
de noi questo tuo furore?
a ke fine se conducerae il tuo
isfrenato ardimento?

Quanto tenpo, Chatellina, t'ài
tu posto in quore d'usare pur
maie la tua vita incontro a la
nostra pacieficha sofferenza?
e quanto tenpo farà beffe di noi
la tua grande crudeltà e a che
fine dee venire il tuo
isfrenato ardimento?

Non t'àne rimosso alquanto il guar-
nimento k'è facto di nocte in
palasio,
la guardia k'à vegliato per la
citade, il temore del popolo,
né '1 comune consentimento
de tucti buoni homini,

né ke tu abbi avuto luogo nel
senato?
Non t'à rimosso la presentia
e '1 volto di costoro?

E non senti ke li toi consigli
sono paleçati e ke la tua coniura-
tione è già strectamente in saputa
di tucti costoro?

Non t'à rimosso alquanto il grande

ghuernimento ch'è stato fatto
ongni notte in sul grande pala-
gio di Roma, né le ghuardie che

senpre veghiano ne la cittade,
né la paura del popolo, né '1

comune asenbiamento di tutti i
buoni uomini di questa cittade,
né anchora che tue abie luogho
e uficio nel sanato di Roma?
E non t'à rimosso la prezenza
e la veduta di costoro, né gli
ochi loro che vegiono l'opere
tue non t'àe chanbiato il tuo
malvagio proponimento?
non senti tue che '1 tradimen-
to tuo e '1 tuo consiglio e tutti

i tuoi trattamenti sono già
tutti saputi e che la tua chon-
giurazione è già palesata a
tutti sanatori e consoli?

Pensi tu ke sia alcuno de noi ke non
sappia ciô ke tu facesti eri di
nocte e l'altra, e ove tu fosti,
e con cui te radunasti,
e ke consilio prendesti?

Oi ke tempi, oi ke costumi sono
quisti Ke '1 senato intende queste
cose e vedele il consolo;

e queste vive, ançi
viene nel senato

Credi che ne sia alquno intra
noi che no sapia apertamente
quello che tue faciesti istanot-
te e l'altra notte, e corne voi
vi raghunaste, e chi fue techo,
e che consiglio prendesti?
Cierto tutto ciô sapemo noi bene.
Ha Idio, che tenpo è questo, e
che uso, e che maraviglia è

questa! Che noi consoli e tutto
il sanato sapiamo il quore e '1

consiglio di Chatelina;
e si vive, e no solamente vive,
ma elli viene intra ' sanatori



16 ÉTUDES DE LETTRES

e sta nel consiglio del comune
et apunta e disengna colli occhi
ciascuno de noi per ucidere.
E noi semo soferenti ke ne pare
asai fare per lo comune se noi pur
schifamo le lance e '1 furore
di costui.

e dimora nel consiglio del
comune di Roma e apunta e

disengna chogli ochi tutti cholo-
ro di noi i quali elli vuole
ucidere. E noi avemo tanta
pacienza i • noi che ne pare assai
ben fare per lo comune di Roma
se noi pure ischifiamo le
lancie e '1 furore di costui.

Le «volgarizzamento» de cette Catilinaire, rédaction A, après
une première édition faite à Lyon en 1568, fut réimprimée en
1832, à Milan, par Luigi Maria Rezzi, et en 1834, à Florence, par
Giuseppe Manuzzi. L'édition Manuzzi a été, malheureusement,
insérée dans la table des citations du «Trésor de la langue
italienne des Origines», auquel travaille depuis quinze ans l'Académie

de la Crusca de Florence.
Manuzzi déclare avoir «choisi et suivi» le manuscrit Riccar-

diano 1538, tout en s'appuyant, parfois, sur le Laurenziano Gad-
diano 18, sur le Riccardiano 1513 et sur le Magliabechiano 11.23.
C'est une espèce de «bédiérisme» ante litteram, si je puis me
permettre cette expression, plein d'enthousiasme romantique, auquel
pourtant manquerait la douce frivolité de la belle époque et de
l'art nouveau du «bédiérisme» authentique.

En réalité, Manuzzi, dans son édition, non seulement ne se

pose aucun problème de critique textuelle (ce qui est normal pour
l'époque), mais il intervient arbitrairement sur la forme des mots
mêmes, corrigeant çà et là des erreurs de traduction qui font
certainement partie de l'original et qui doivent être, donc, jalousement

conservées. En somme, nous avons affaire à une de ces
nombreuses éditions de textes anciens qui confirme le dicton:
Rien n'est plus inédit que ce qui est édité.

Face à une tradition représentée par une grande quantité de
manuscrits, comme dans notre cas, la seule voie possible est la
méthode néo-lachmanienne; c'est une méthode qui demande du
temps et du travail (pour un philologue, dit-on, une douzaine
d'heures de travail est comme une poignée de marrons glacés dans
la bouche d'un éléphant!); cette méthode réfute la projection
historique d'une idéologie ou d'un sentiment synchronique, elle
exige de la rigueur, de l'intuition, de la fantaisie; c'est en fait une
opération historique et critique intégrale. Le résultat sera toujours
une hypothèse, mais il faut procéder de façon à ce qu'elle soit la
plus simple et la plus rationnelle possible.



CICÉRON EN TOSCANE AU XIIIe SIÈCLE 17

Ce que je viens de dire n'exclut pas que l'on puisse éditer un
seul manuscrit parmi ceux qui nous ont transmis une œuvre. Dans
ce cas-là, on présente l'état du texte en question à un moment
donné de la tradition; mais il est bien évident qu'il ne s'agit pas
d'une édition critique.7

* * *

Le manuscrit Hamilton 67, dont nous avons parlé, nous a
conservé la traduction d'une autre Catilinaire. Le copiste la place,
dans la narration de la conjuration de Catilina, entre le discours
de César, qui essaya de sauver les conjurés, et celui de Caton, qui,
au contraire, s'exprima avec force pour la condamnation. Il s'agit
de la quatrième Catilinaire, dans laquelle Cicéron, après s'être
exprimé pour la condamnation à mort des conjurés, fait un ambitieux

et orgueilleux éloge de lui-même comme étant l'un des plus
grands bienfaiteurs de la République.

L'échantillonnage des erreurs est généreux et varié. Il n'y a

que peu de défauts qui puissent être imputés à l'état du manuscrit
latin utilisé; la plupart sont dus à la déficience du traducteur qui,
souvent, ne comprend pas ou comprend mal des mots, des structures

syntaxiques, des tournures rhétoriques, et parfois même, en
dernière extrémité, il se réfugie dans une insensée traduction mot
à mot. Ajoutons que nous pouvons y trouver des passages totalement

incompréhensibles.
Voyons quelques exemples dans lesquels les erreurs procèdent

d'une mauvaise lecture du manuscrit latin:

II. 3 Moveor his rebus omnibus, sed in earn partem, uti salvi sint
vobiscum omnes — «Non mi muovo per tutte queste cose, ma
per la mia patria, a ciô ch'egli tutti sieno salvi chon voi
insieme.»
La préposition in a été interprétée comme m\ donc in earn
est devenu meam. Quant à partem traduit par «patria», il
doit s'agir d'une erreur découlant d'une abréviation mal
interprétée.

V. 10 Itaque homo mitissimus atque lenissimus non dubitat P. Len-
tulum aeternis tenebris vinculisque mandare — «E cosie
l'uomo umilissimo e pianissimo non dubita di mandare Publio
Lentulo a le tenebre e a le prigioni di fuori.»
Le mot aeternis a été traduit comme si c'était externis, donc «di
fuori».



18 ÉTUDES DE LETTRES

(Je me permets d'ouvrir une parenthèse. La transformation de
aeternis en externis est bien compréhensible au niveau
paléographique et phonétique. C'est pour cela que je n'ose pas me
référer au.chapitre 20, verset 13 de Saint Matthieu: «Ligatis
manibus et pedibus eius, mittite eum in tenebras exteriores»,
même s'il existe une parenté linguistique très étroite.)

X. 22 qui autem ex numéro civium, dementia aliqua depravati, Hös¬

tes patriae semel esse coeperunt — «ma quegli che sono del
numéro de' cittadini, per alcuna pietade fatti malvagi, nemici
de la patria una volta cominciaro a essere».
Le mot pietade «pitié» nous fait comprendre que la lettre d de
dementia a été lue c + /; d'où l'erreur de lecture de clementia
traduit par «pietade». Cette erreur est le contraire de celle qui
fit que, dans la traduction française des lettres d'Abélard et
Héloïse, faite par Jean de Meung, le terme Paraclis «Paraclet»
(c'est-à-dire le Consolateur, attribut du Saint Esprit) a toujours
été interprété Paradis. Dans les deux cas, Terreur a été commise

à cause d'une lectio facilior.

Quelquefois, dans l'esprit de notre malheureux traducteur,
des suggestions acoustiques et visuelles, ainsi que des parentés
lexicales et sémantiques, ont joué un rôle de premier plan:

II. 4 Catilina arcessitur — «Catilina è costretto»; le verbe arcesso
«rappeler» a été confondu avec arceo «retenir».

II. 4 Quare, patres conscripti, incumbite ad salutem rei publicae —
«Perché, Padri coscritti, sogiacete voi (vous soumettez-vous)
a la salute de la Republica». Il est évident que incumbite a
été confondu avec succumbite; le court-circuit freudien qui
est à la base de Terreur, nous le laissons aux bons soins des

psychanalystes.

Dans cette série, les exemples pourraient être multipliés à

l'infini: habeant forme du verbe habere «avoir» a été interprétée
comme forme (sans h) du verbe abire «s'en aller»; alitur forme du
verbe alere «alimenter» a été confondue avec l'adverbe aliter
«autrement, contrairement»; auxilium a été traduit deux fois
comme s'il s'agissait de consilium; tarnen est traduit plusieurs fois
comme si c'était tantum, changeant donc une situation concessive
en une situation limitative: et chacun peut imaginer les

conséquences au niveau de la syntaxe et de la sémantique. Dans
certains de ces cas, on peut supposer qu'il y eut à la base une erreur
paléographique, c'est-à-dire une mauvaise interprétation des
abréviations.



CICÉRON EN TOSCANE AU XIIIe SIÈCLE 19

Mais la splendide et terrible casuistique des erreurs, instructive
sur la table de dissection d'un séminaire, a été un obstacle
compréhensible à la diffusion et à la perpétuation de cette traduction.

J'ai aussi essayé d'imaginer, abstraction faite du vacillant état
de la langue, dans quelle dialectique historique, et je pense à l'histoire

dont j'ai parlé au début de cette leçon, aurait pu prendre
place ce discours. «La lingua batte dove il dente duole», et le
premier texte qui m'est venu à l'esprit a été celui des Faits des
Romains. Mais même dans ce récit, la collocation de cette
quatrième Catilinaire ne semble pas chose facile. La première Catili-
naire a une importance cruciale dans l'histoire de la conjuration;
elle est déterminante et facile à insérer. Elle est mentionnée et
louée dans le texte français et italien, mais elle n'y est pas rapportée,

comme elle manque déjà chez Salluste. L'insertion de ce
quatrième discours se justifierait moins, surtout après les deux célèbres

interventions de César et de Caton, et après la condamnation
des conjurés réclamée à corps et à cris par ce dernier. De plus, cela
équivaudrait à créer un triangle César-Caton-Cicéron là où
l'antagonisme César-Caton est en somme institutionnel. N'oublions pas
que nous n'avons aucune traduction ancienne ni de la deuxième ni
de la troisième Catilinaire.

Mais à part ces raisons de contextualité structurelles et typologiques,

le malheur de cette quatrième Catilinaire fut de se présenter

comme un formidable bouillon de culture de bacilles linguistiques

dégénérés.

* * *

Et pourtant, je suis reconnaisant au copiste anonyme, courageux

et/ou inconscient, qui voulut nous en conserver le témoignage

dans le pastiche historique du Hamilton et du Riccardiano.
C'était le mois de mai 1313, et le soir, sur la place de Santa

Trinita, les belles femmes alternaient caroles et chansons.
J'aime cet artisan inconnu de la plume, qui, pour nous léguer

tant de choses utiles à notre travail, «oublia les vierges dansant au
soleil de mai, et l'éclat de leurs blanches épaules sous les chevelures

d'or», comme écrivait, en parlant de lui-même, un poète
philologue de la fin du siècle passé8.

Un peu d'amour, un peu de philologie; c'est aussi grâce à cela

que la vie continue!
Gianni A. PAPINI.



20 ÉTUDES DE LETTRES

NOTES

1 Cette leçon inaugurale a été préparée pour être écoutée et non pour être lue
(contrairement à certaines habitudes). Cet éclaircissement s'impose afin de justifier

quelques artifices qui, aux-yeux du lecteur, pourraient se révéler peu agréables.

L'exemplification même — aussi simple que possible — est soumise aux
impératifs cités ci-dessus.

Il faut avouer une dette particulière envers les études exemplaires de Cesare
Segre sur la prose du XIIIe et du XIVe siècle; voyez le volume: Lingua stile e
société. Studi sulla storia délia prosa italiana, Feltrinelli, Milano, 1963 (notre
citation de la p. 13 se trouve à la p. 70, dans l'étude «I volgarizzamenti del Due e

Trecento»). Nous nous devons de rappeler aussi: Francesco Maggini, I primi
volgarizzamenti dai classici latini, Le Monnier, Firenze, 1953.

Un remerciement amical, pour leur collaboration, à Mme Janine Salina-
Pittet, M. François Mégroz et M. Dino Pieraccioni.

2 Pour mieux comprendre le rappel de la Tour de Babel, voir: Maria Corti,
«Dante e la Torre di Babele: una nuova allegoria in factis», dans le volume II
viaggio testuale. Le idéologie e le strutture semiotiche, Einaudi, Torino, 1978.

3 Voir Etudes de Lettres, 1978, 2-3, pp. 1-17.
4 Anonimo romano, Cronica, edizione critica a cura di Giuseppe Porta,

Adelphi, Milano, 1979.
5 Ce bref passage des Faits des Romains est conforme à la leçon de l'édition

Flutre; plus exactement: LiFet des Romains, compilé ensemble de Saluste et de
Suetoine et de Lucan. Texte du XIIIe siècle publié pour la première fois d'après
les meilleurs manuscrits par L.-F. Flutre et K. Sneyders de Vogel, E. Droz, Paris
— J.-B. Wolters, Groningue, 1938.

6 Arcipreste de Hita, Libro del Buen Amor, texto integro en version de Maria
Brey Marino, Editorial Castalia, Madrid, 19687.

7 Ce passage consacré aux méthodologies «bédiérienne» et «néo-lachma-
nienne» semblera probablement trop péremptoire et trop expéditif (privé, en
tout cas, de la souplesse problématique souvent imposée par les faits et dont,
même sur le plan théorique, il importe de s'en souvenir). Cela a été un choix
intentionnel (à l'intention de certaines chapelles!), non dépourvu d'une volonté
polémique, quoique modérée.

8 Le poète-philologue dont on parle ici est Giosuè Carducci: «ed obliai le ver-
gini danzanti al sol di maggio / e i lampi de' bianchi omeri sotto le chiome d'ör»
(Avanti! Avantil). On peut entendre aussi un écho de Carducci, bien qu'enveloppé

dans les brumes de la mémoire, dans un passage à la p. 5.


	Cicéron en Toscane au XIIIe siècle : la traduction des Catilinaires

