
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 1 (1978)

Heft: 2-3

Artikel: L'intreprétation de l'histoire chez Machiavel

Autor: Marchand, Jean-Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INTERPRÉTATION DE L'HISTOIRE
CHEZ MACHIAVEL

Au cœur des œuvres politiques et historiques de Machiavel nous
retrouvons constamment associées deux notions contradictoires: d'une
part la réalité des faits, apparemment toujours changeante,
complexe et illogique, et d'autre part les règles et les constantes historiques
qui permettent de comprendre l'enchaînement des événements
derrière leur aspect irrationnel. L'originalité de cet auteur tient au fait
qu'il ne prit jamais en considération une des deux notions sans tenir
compte de l'autre. Dans toute son œuvre, en effet, on ne trouve pas
de textes pouvant s'apparenter à une chronique1 (comme celles des

contemporains Buonaccorsi, Cambi, Nardi, Parenti ou Guicciardini) ;

même les Décennales et les Histoires florentines ont été conçues en
fonction d'une analyse des événements historiques, de la recherche
d'un enseignement, d'une règle de comportement, peut-être limitée,
mais valable pour le présent et l'avenir; d'autre part, dans les œuvres
où la tendance à la théorie est la plus nette (comme Le Prince ou
les Discours sur la première décade de Tite-Live) la réalité reste
toujours présente, l'auteur se refusant à baser son étude sur « des

républiques et des principautés que jamais personne n'a vues ni connues
réellement » 2. De la part d'un homme qui s'est toujours considéré

comme un analyste et un conseiller politique, une telle attitude est

tout à fait logique, car la simple succession des événements ne
comporte en elle-même aucun enseignement, alors que les règles abstraites
n'ont aucune application pratique. Elle représente cependant une
voie qui ne manque pas d'originalité, surtout dans les premières
œuvres, et qui se distance aussi bien de la tradition de la chronique
médiévale (pure succession de faits historiques) que de l'historiographie

humaniste (où la tendance à l'idéalisation est assez nette).
Certes à Florence, surtout dès 1494 quand les interventions étrangères

avaient jeté le trouble dans les esprits et bouleversé les schémas



32 ÉTUDES DE LETTRES

de pensée habituels, on cherchait à se référer à l'histoire — ancienne
et moderne — pour y rechercher des modèles de comportement
politique: c'était particulièrement le cas lors des réunions des Consulte,
ou assemblées de sages destinées à conseiller les dirigeants sur une
décision particulièrement importante ou difficile à prendre 3. Mais
si nous lisons attentivement les procès-verbaux de réunions (dont
plusieurs sont de la main de Machiavel), nous pouvons constater que
la rapidité avec laquelle les conseillers devaient proposer des décisions
à courte échéance les empêchait souvent de sortir des schémas habituels

de prudence, de temporisation et de pragmatisme. Si de tels

propos avaient l'avantage de mettre en cause certains principes
abstraits des humanistes du XVe siècle (que le jeune Machiavel avait
appris à connaître au cours de ses études), l'élaboration d'une
politique cohérente ne pouvait se concevoir sans une théorie du pouvoir;
or celle-ci, même en tenant compte des derniers enseignements de

l'histoire, devait forcément se baser sur certaines constantes. Les
phénomènes récurrents de l'histoire représentaient-ils les constantes sur
lesquelles on pouvait édifier une théorie politique Le passé était-il
donc utile au présent et à l'avenir, comme l'Humanisme l'avait
prouvé avec les sciences et les arts ou, au contraire, le caractère
irrationnel des récents événements ne rendait-il pas vaine une telle
illusion Et l'homme n'était-il pas tout simplement le jouet d'une
Fortune toute-puissante et aveugle Tel est le dilemme qui, sous
différentes formes, comparaît dans presque toutes les œuvres
politiques, militaires et historiques de Machiavel.

Avant les guerres d'Italie, la science politique se basait sur quelques

schémas relativement simples: activité diplomatique, alliances
militaires, recours aux armes; d'ailleurs, l'équilibre des forces dans la
péninsule rendait vain tout espoir de modification territoriale importante.

Entre 1499 et 1503 la situation se modifie complètement: les

rapports politico-militaires entre les Etats semblent déterminés par
des forces irrationnelles et, comme Machiavel l'écrira plus tard, tous
sont surpris par les « grands bouleversements auxquels on assiste

chaque jour, et que nul n'aurait jamais pu prévoir » 4. On remarque
ainsi des nations protectrices qui deviennent plus dangereuses que les

ennemis traditionnels 5, un pape qui tente de créer une dynastie 6, le
bâtard d'un pontife qui en quelques mois réussit à rompre l'ancien
équilibre politique 7, un duc qui fait assassiner ses lieutenants après
leur avoir promis son pardon et les avoir invités à une rencontre de
réconciliation 8, un autre pape qui en quelques semaines fait disparaître

un Etat qui contrôlait un tiers de l'Italie... 9 Face à cette nouvelle

réalité et à l'angoisse qu'elle suscite, se manifestent deux réactions



INTERPRÉTATION DE L'HISTOIRE CHEZ MACHIAVEL 33

opposées: d'une part l'impression que toute action humaine est
déterminée par le hasard, d'autre part le désir de trouver de nouvelles
règles qui expliquent ces changements et qui permettent d'y faire
face.

Machiavel, familier dès son enfance des grandes œuvres
historiques de l'Antiquité 10, est confronté dès 1498 — date de son élection

à la Chancellerie de Florence —- aux grands événements qui
ébranlent son pays. De 1500 à 1503, comme envoyé diplomatique,
il rencontre les principaux responsables de ces bouleversements:
Louis XII, César Borgia, Jules II. Au-delà de ce que requiert sa
mission, non seulement il s'informe du fonctionnement des Etats,
mais il cherche à établir des relations entre les comportements
politiques anciens et modernes; en 1502, par exemple, au cours de son
ambassade auprès de César Borgia (un personnage dont il ne
comprend pas très bien les intentions), il demande à son ami Buonaccorsi
de lui envoyer de toute urgence les Vies parallèles des hommes illustres
de Plutarque n. Le succès du duc Valentinois qui réussit à neutraliser
ses ennemis et à constituer un Etat s'étendant de la Romagne au
Latium, le fascine, car tout semble avoir été réalisé selon un plan
prémédité. Celui qui réussit à interpréter correctement le sens de
l'histoire peut donc l'emporter sur les autres: Machiavel en conclut
que la succession des faits historiques répond à certaines lois bien
précises.

C'est cette conviction qu'il exprime très nettement dans les écrits
de 1503, comme les Propos sur la loi fiscale 12 et De la manière de

traiter les populations du Val di Chiana révoltées, deux textes où les

constantes historiques ont une place prépondérante, alors que la réalité

y est notablement schématisée. Cette tendance se manifeste dès

les premières phrases des Propos:

Toutes des cités, qui ont eu pour un temps indéterminé un
gouvernement monarchique, aristocratique ou populaire, comme
c'est le cas de la nôtre, se sont défendues en alliant la force à
la sagesse [...]. Ces deux moyens constituent le nerf de toutes
les seigneuries qui existèrent ou qui existeront dans le monde.

L'auteur nous présente ici l'aboutissement d'un processus dont nous
pouvons reconstituer les diverses phases: observation d'un certain
comportement politique et de ses résultats, constatation que le même
phénomène se reproduit de façon identique dans des périodes et des

pays différents, formulation d'une loi historique, transformation en
loi politique par la généralisation de la loi historique au présent et



34 ÉTUDES DE LETTRES

au futur. Dans ce texte cependant le champ d'application est trop
vague pour qu'on puisse vraiment parler de constante historique
directement transformable en précepte politique. Dans la Mattiere de

traiter les populations du Val di Chiana révoltées, par contre, le
caractère systématique et presque mécanique de l'application de lois
déduites de l'histoire à un cas particulier et contemporain est bien
plus évident. Certaines options politiques ont même une valeur de
modèle :

J'ai entendu dire que l'histoire nous enseigne à vivre, et surtout
aux princes; que le monde a toujours été pareillement peuplé
d'hommes qui toujours ont montré mêmes passions.

Dans ces deux textes de 1503, Machiavel affirme donc sa foi
dans le déterminisme historique le plus absolu; la politique devient
une science aux règles aussi précises que la physique ou l'astronomie;
un fait historique est assimilable à un fait scientifique: si un certain
comportement politico-militaire a abouti à un certain résultat (une
ou plusieurs fois au cours de l'histoire), le même comportement
entraînera le même résultat dans n'importe quel autre contexte. Les
notions de temps et d'espace sont considérées comme absolument
extérieures à la répétition du même processus, puisque la nature
humaine reste inchangée au cours des siècles « des hommes qui
toujours ont montré mêmes passions » Ainsi la guerre des Romains
contre les Latins quelques siècles avant Jésus-Christ, la chute de

Constantinople en 1453 et l'invasion de la Toscane par César Borgia
en 1501 sont mises sur le même pied et ont exactement la même
valeur didactique. Les circonstances dans lesquelles les préceptes
politiques seront appliqués, ainsi que la personnalité de celui qui devra

y recourir ne sont nullement prises en considération.
Dans son interprétation de l'histoire, l'auteur choisit donc, dans

ces écrits, de mettre en évidence les règles qui la caractérisent au
détriment du respect de la réalité, qu'il tend à schématiser exagérément.

Cette tendance est du reste confirmée par certaines modifications

que l'auteur apporte aux citations de Tite-Live pour les faire
correspondre à ses théories politiques 13 et par le caractère sommaire
des mesures proposées à l'égard des sujets révoltés (ou les gagner par
des bienfaits ou les anéantir). En réaction contre l'aspect irrationnel
des processus historiques, Machiavel essaie donc de se convaincre que
l'homme est capable de maîtriser n'importe quelle situation politique
complexe par des moyens simples et logiques. Cependant, mise à



INTERPRÉTATION DE L'HISTOIRE CHEZ MACHIAVEL 35

l'épreuve des faits, cette conception très schématique de l'enseignement

de l'histoire ne tardera pas à faire apparaître toutes ses faiblesses.
En 1506, Machiavel se rend en mission diplomatique auprès du

pape Jules II parti à la reconquête des terres de l'Eglise. Comme
toujours dans de telles circonstances, il ne se contente pas de décrire les

événements, mais il essaie de saisir les lois politiques qui les
déterminent. Le 13 septembre, il voit le pape faire son entrée à Pérouse,
sans escorte, pour demander la soumission de la ville à son ennemi
Gian Paolo Baglioni qui, lui, dispose de troupes efficaces et
puissantes. Si l'on recherche dans l'histoire un événement semblable pour
pouvoir en deviner les conséquences, selon les préceptes des écrits de
1503, c'est au guet-apens de Senigallia tendu par César Borgia à ses

lieutenants que l'on pense; les circonstances de 1502 et de 1506 sont
si semblables que les lois du déterminisme historique devraient
conduire à la même conclusion: la capture du pape et des cardinaux. Et
pourtant c'est exactement le contraire qui se produit: Jules II réussit
à se faire remettre la ville et Baglioni se soumet. Cet événement,
précédé peut-être d'autres faits semblables, amène Machiavel à constater,

dans une lettre intitulée Ghiribizzi al Soderino u, l'impossibilité
de déduire de l'histoire la moindre règle de comportement politique.
C'est alors que, longtemps écartés de la pensée de l'auteur parce
qu'ils étaient en contradiction avec ses théories, une foule d'exemples
de tous pays et de toutes périodes semblent surgir de l'histoire et
confirmer de manière irrémédiable que des comportements semblables
ont abouti à des conséquences opposées et que des comportements
opposés ont entraîné des conséquences semblables. Au nombre limité
de cas dont il avait déduit autrefois ses lois d'action politique, il
oppose maintenant de très nombreux faits inexplicables et contradictoires

« un nombre infini d'exemples qu'on pourrait citer à ce propos

» que seule une force transcendante peut déterminer « on
accuse les cieux et les caprices du destin » Après avoir cru au
caractère rationnel de l'histoire, Machiavel passe à l'autre extrême:
il est maintenant convaincu que tout processus historique ne dépend
que du hasard et qu'il est donc impossible d'en déduire la moindre
loi. Du reste, même si une telle éventualité existait, le déterminisme
historique n'aurait à son avis aucune application pratique puisque
deux facteurs — qu'il avait négligés autrefois au nom de la pérennité
de la nature humaine au cours des siècles et des civilisations —
pourraient entraver la réussite d'une action politique: la diversité des

hommes « de même que la nature a conçu pour chaque homme
un visage différent, de même a-t-elle conçu pour chacun d'eux un
esprit et un pouvoir d'imagination différents » et la diversité des



36 ÉTUDES DE LETTRES

temps « d'autre part les temps sont différents et l'ordre des choses

l'est aussi »

Mais dans la même lettre, après avoir affirmé si nettement son

pessimisme, Machiavel réagit et s'oriente prudemment vers une
représentation moins négative de l'enseignement de l'histoire; il existe,
selon lui, certaines règles, certaines relations entre les causes et les

conséquences: on peut donc bel et bien concevoir une forme de

déterminisme historique à un niveau très élevé:

Si quelqu'un était assez sage pour connaître son temps et l'ordre
des choses et s'il s'y adaptait, il aurait toujours la chance avec
lui, ou, du moins, il se garderait du mauvais sort.

Il persiste cependant à croire qu'une telle constatation n'a pas
d'application pratique et que la science politique reste inaccessible à

l'homme:

Mais puisque de tels sages sont introuvables, les hommes ayant
la vue courte et étant incapables de dominer leur nature, il s'en
suit que la Fortune varie, commande aux hommes et les tient
sous son joug.

Fort timidement, Machiavel tente aussi de proposer une autre
explication rationnelle de certains comportements humains au cours de

l'histoire:

Comme tout ce qui est amer agace notre goût et ce qui est doux
le sature, de même les hommes se lassent du bien et se plaignent
du mal.

Mais il est évident qu'un tel axiome ne peut offrir une base suffisante

pour y construire une science de la politique
Cette crise de confiance dans le déterminisme historique aura par

la suite un aspect positif : elle permettra à Machiavel de se libérer de
schémas de réflexion trop sclérosés et de tenir compte de deux
nouvelles composantes dans l'explication des processus historiques: d'une
part, l'ensemble des circonstances qui influent sur la succession

logique des faits et qui échappent en grande partie à la compréhension

et à la volonté humaines; et d'autre part, les qualités propres
à celui qui détient les responsabilités gouvernementales. Mais, en



INTERPRÉTATION DE L'HISTOIRE CHEZ MACHIAVEL 37

1506, devant l'impossibilité d'une interprétation logique de l'histoire,
Machiavel tend à donner une place prépondérante à la volonté, à

la fougue du prince, et à hypertrophier la composante personnelle
dans la réussite d'une action politique. Nous en trouvons un exemple
dans une annotation marginale de la même lettre à Soderini: « que
chacun fasse ce que lui dicte son esprit et avec audace » ; mais cela
sera aussi évident dans les écrits ultérieurs. Ainsi donc, en 1506, la
volonté, l'audace, la fougue sont des notions qui se substituent à

l'enseignement de l'histoire, au lieu d'en corriger le schématisme
comme ce sera le cas plus tard.

Le dilemme entre la règle et la réalité dans l'interprétation de
l'histoire semble absent des écrits de la période 1506-1512; on pourrait

donc penser que l'auteur, renonçant à toute formulation
théorique globale, se contente de retenir quelques préceptes relativement
sommaires : utilité d'une force militaire fidèle pour sauvegarder
l'indépendance nationale 15, importance des structures institutionnelles pour
assurer la puissance d'un Etat16. Cependant, dans la Loi sur l'ordonnance

des milices de 1506 déjà, l'auteur semble admettre qu'il est

possible de déduire quelques enseignements de l'histoire:

Les républiques et les états qui autrefois se sont maintenus et se

sont accrus, ont eu pour base la justice et les armes.

De même, les écrits sur l'Empire et sur la France (1508-1512),
qui paraissent purement descriptifs, ne se justifient que par un désir
constant de comprendre, de déduire des diverses observations des

règles sur le fonctionnement des Etats et de réduire ainsi l'énorme
part d'inconnu que l'auteur évoquait dans les Ghiribizzi. Plus nettement

encore, dans les adjonctions que Machiavel inséra dans ces

textes vers 1512, la tendance à rechercher certaines constantes dans
l'histoire se manifeste à nouveau: nous en avons un exemple précis
dans la manière de souligner l'identité de jugement entre les Anciens
et les Modernes sur les qualités militaires des Français:

Les Français sont par nature plus impétueux au combat que
résistants ou manœuvriers [...]. On en a vu maints exemples
durant la guerre dans le royaume de Naples, et récemment sur
le Garigliano [...]. Il en eût été de même pour les Vénitiens,
qui n'auraient pas perdu la bataille d'Agnadel s'ils s'étaient
contentés de harceler les Français durant dix jours [...]. De
même à Ravenne où les Espagnols, s'ils n'avaient pas offert le
combat aux Français, les auraient désorganisés par suite de la



38 ÉTUDES DE LETTRES

fâcheuse distribution du ravitaillement [...]. C'est pourquoi
Jules César a dit que les Français, au prime abord, étaient plus
que des hommes, mais pour finir, moins que des femmes.

Dans Le Prince, le dilemme entre la recherche des lois régissant
les processus historiques et le désir de respecter la réalité dans toutes
ses nuances se modifie notablement. La question n'est plus de savoir
s'il est possible de déduire des événements historiques des constantes
d'ordre politique, mais jusqu'à quel point ces lois s'appliquent à la
réalité présente ou future, et dans quelles limites elles assurent le
succès d'une action. Le déterminisme historique n'est plus remis
fondamentalement en doute, mais l'auteur renonce à son application
purement mécanique à tous les événements, comme c'était le cas en
1503. Deux composantes, qui étaient déjà apparues dans les écrits
des dernières années d'activité administrative, en réduisent la portée;
l'une est positive, c'est la virtù du prince: qualité fondamentale qui
lui permet de choisir dans le passé des situations historiques
semblables à celles qu'il doit affronter, d'en tirer un enseignement et de

l'appliquer au moment opportun avec des moyens conformes aux
circonstances; l'autre est négative, c'est la fortuna: la part d'irrationnel

qui dans chaque événement peut échapper au déterminisme, et
parfois même à la virtù. Machiavel admet donc dans son œuvre
majeure que certaines constantes déduites de l'histoire jouent un rôle
important dans la science de la politique, mais qu'elles sont insuffisantes

à assurer le succès du souverain. Ce sont les qualités personnelles

du prince qui sont déterminantes pour la réussite d'une entreprise:

les constantes historiques donnent au monarque des schémas
de comportement, mais la connaissance des particularités locales et
des données psychologiques est décisive pour atteindre à la réussite.
Une politique généralement couronnée de succès peut aboutir à
l'échec dans certains cas: le prince devra donc sentir quelles sont les

limites des enseignements de l'histoire et savoir suspendre l'application
d'un schéma qui ne s'adapte plus aux circonstances. Nous en avons
une preuve lorsque, au chapitre III, Machiavel affirme que le roi de
France aurait dû déroger à la règle qui impose au prince d'un Etat
mixte 17 d'affaiblir ses voisins les plus forts et que pour sauver Milan
il eût fallu maintenir la puissance vénitienne:

En effet, s'il n'avait eu l'idée de grandir l'Eglise et d'introduire
l'Espagne en Italie, il eût été logique et nécessaire d'abaisser
Venise; mais ayant pris le parti que l'on sait, il n'aurait jamais
dû consentir à sa ruine.



INTERPRÉTATION DE L'HISTOIRE CHEZ MACHIAVEL 39

La raison doit donc prévaloir sur la stricte application des règles du
déterminisme historique.

C'est aussi dans la manière de codifier des comportements
politiques exemplaires que les techniques se diversifient et s'adaptent
mieux aux circonstances. Dans certains chapitres nous retrouvons
certes le processus traditionnel, qui consiste à choisir un seul personnage

historique et à le proposer comme exemple à suivre : le caractère
arbitraire de la généralisation d'un cas unique en modèle d'action
politique ou militaire étant ici atténué par le fait que l'auteur ne

propose pas d'imiter toute la vie d'un individu, mais seulement un
épisode ou un aspect de sa personnalité (comme César Borgia de
1499 à 1503 au chapitre VII ou Pandolphe Petrucci dans le choix
de son ministre au chapitre XXII). Mais dans la plupart des cas
les règles déterministes de l'histoire sont élaborées grâce à une
technique fort proche de celle qui sera appliquée plus tard aux sciences

expérimentales: la validité d'une loi ne dépend pas d'une seule action
exemplaire, mais de la constatation que, dans des conditions diverses
de temps et de lieu, le même comportement politique aboutit au
même résultat et qu'un comportement différent mène forcément à

un résultat différent. L'exemple le plus caractéristique est celui du
chapitre XII, où les dangers des troupes mercenaires sont illustrés par
pas moins de quatorze exemples historiques.

Cependant sur ce sujet, comme sur plusieurs autres, Machiavel
n'exprime pas la même doctrine dans tout son ouvrage: qu'il s'agisse
d'une dialectique propre à l'œuvre ou du résultat des diverses phases
de rédaction 18, on peut relever certaines variations dans l'évaluation
des enseignements de l'histoire. Le chapitre XXV, surtout, semble
refléter de nouveaux doutes sur la rigueur du déterminisme
historique. Alors que dans le chapitre XIV, l'auteur affirmait que:

Le prince doit lire l'histoire, s'intéresser principalement aux
actions des plus grands modèles, voir comment ils se sont
comportés au cours des guerres, examiner les causes de leurs succès

et de leurs échecs, afin de pouvoir imiter les premières en
évitant les secondes, et surtout faire comme quelques-uns des meilleurs

princes du passé: ils choisissaient un maître aux prouesses
particulièrement glorieuses et le gardaient toujours présent à

l'esprit,

dans le chapitre XXV resurgissent les doutes exprimés dans les Ghi-
ribizzi al Soderino sur la possibilité d'appliquer à l'époque présente
une politique qui a fait ses preuves dans l'Antiquité ou dans un passé



40 ÉTUDES DE LETTRES

plus récent. La « qualité des temps » y acquiert une telle importance
que toute règle lui paraît pratiquement inapplicable:

Chaque homme vise aux mêmes buts, qui sont les honneurs et
la richesse; mais ils emploient pour les atteindre des moyens
variés: l'un la prudence, l'autre la fougue; l'un la violence,
l'autre l'astuce; celui-ci la patience, cet autre la promptitude;
et toutes ces méthodes sont bonnes en soi [...]. De là résulte ce

que j'ai dit précédemment: des façons de faire différentes
produisent un même effet, et de deux conduites toutes pareilles
l'une atteint son but, l'autre fait fiasco.

Le prince devrait savoir « changer de nature quand changent les

circonstances » 19, mais malheureusement:

Très peu d'hommes, quelle que soit leur sagesse, savent s'adapter
à ce jeu; ou bien parce qu'ils ne peuvent s'écarter du chemin

où les pousse la nature; ou bien parce que, ayant toujours
prospéré par ce chemin, ils n'arrivent point à se persuader d'en
prendre un autre.

Presque en désespoir de cause, Machiavel conseillera donc de
recourir à la fougue plutôt qu'à la prudence 20. Il serait cependant
faux de considérer ce chapitre XXV comme le point final de
l'évolution de la pensée de Machiavel sur l'interprétation de l'histoire: il
ne s'agit que d'une phase dans un long processus.

Dans les Discours sur la première décade de Tite-Live, dont la
rédaction est probablement contemporaine de celle du Prince 21, nous
retrouvons cette même dialectique. L'avant-propos du livre I, qui
contient la justification de toute l'œuvre, est centré sur l'enseignement

de l'histoire; Machiavel y présente, de la manière la plus claire
et la plus détaillée, son intention de déduire de l'histoire ancienne des

préceptes pour le présent et pour le futur. Constatant que le droit
et la médecine ont codifié les enseignements de l'Antiquité, il déplore
que:

pour fonder une république, maintenir des Etats, pour gouverner

un royaume, organiser une armée, conduire une guerre,
dispenser la justice, accroître son empire, on ne trouve ni prince,
ni république, ni capitaine, ni citoyen, qui ait recours aux
exemples de l'Antiquité.



INTERPRÉTATION DE L'HISTOIRE CHEZ MACHIAVEL 41

Mais Machiavel ne se contente pas de reprendre le vague schéma
humaniste de l'imitation de l'Antiquité pour l'appliquer à l'histoire;
il essaie, au contraire, de comprendre pourquoi les dirigeants
politiques n'y ont pas recouru: la faute ne dépend ni de la religion, ni
de l'oisiveté, mais de l'incapacité de déduire du passé des règles de

comportement humain et, plus encore, de la conviction générale que:
« cette imitation [est] non seulement difficile, mais même impossible

». Puis, semblant réfuter ses propres objections exprimées dans
les Ghiribizzi, il justifie la légitimité du déterminisme historique en
se basant sur certaines constantes de l'homme et de son milieu:

[les hommes croient toute imitation impossible] comme si le
ciel, le soleil, les éléments et les hommes eussent changé d'ordre,
de mouvement et de puissance, et fussent différents de ce qu'ils
étaient autrefois.

Ainsi donc, la foi dans la valeur didactique de l'histoire constitue
le fondement même de l'ouvrage ; les Discours sur la première décade
de Tite-Live — cet écrit qui « ouvre une route nouvelle » — ne sera
ni une étude philologique, ni un écrit rhétorique, mais il permettra
aux lecteurs d'en « tirer l'utilité qu'on doit se proposer de la connaissance

de l'histoire ».
Cette conception apparaît surtout dans les chapitres du livre I

qui furent composés avant Le Prince22. Dès l'avant-propos du
livre II, des doutes commencent à se manifester; l'auteur se demande
si les récits historiques de l'Antiquité ne pèchent pas par une trop
grande subjectivité, s'ils ne jouissent pas d'un préjugé trop favorable.
Même si finalement il écarte cette éventualité en soulignant la
différence qui existe entre le triomphe de la vertu au temps des Romains
et celui du vice à son époque, ce doute semble altérer la parfaite
assurance exprimée au début de son œuvre. Dans ce livre, en outre,
l'importance de la fortune dans la réussite d'une action politique est

soulignée avec plus de netteté au chapitre XXIX:

Telle est la marche de la fortune : quand elle veut conduire un
grand projet à bien, elle choisit un homme d'un esprit et d'une
virtù tels qu'ils lui permettent de reconnaître l'occasion ainsi
offerte. De même lorsqu'elle prépare le bouleversement d'un
empire, elle place à sa tête des hommes capables d'en hâter la
chute. Existe-t-il quelqu'un d'assez fort pour l'arrêter, elle le
fait massacrer ou lui ôte tous les moyens de rien opérer d'utile.



42 ÉTUDES DE LETTRES

Si c'est la fortune qui choisit l'homme (et non l'homme qui la
conquiert comme dans Le Prince 23 et si elle écarte tous ceux qui
pourraient s'opposer à sa volonté, on peut se demander à quoi sert la
science de la politique inspirée de l'histoire. Machiavel répond que
tous les faits historiques prouvent certes « que les hommes peuvent
seconder la fortune et non s'y opposer », mais qu'ils ne doivent pas
cesser pour autant d'espérer puisqu'ils ignorent le vrai dessein de la
fortune. La marge de manœuvre semble cependant bien restreinte

Mais, comme dans cette œuvre chaque chapitre est indépendant
l'un de l'autre, ces affirmations ne modifient pas le contenu ou le
sens de la suite des Discours : ainsi l'histoire continue à y être proposée

comme modèle; on pourrait donc en déduire qu'il ne s'agit pas
vraiment d'évolution de la pensée, mais, comme dans Le Prince, de
fluctuation ou de dialectique propre à l'œuvre. Ainsi, au chapitre IX
du livre III, on remarque une sorte de résurgence des questions
soulevées au chapitre XXV du Prince : on y retrouve l'idée que le succès
d'un homme ne dépend pas tant de ses qualités que d'une heureuse
concordance fortuite entre sa nature et une certaine situation
historique. Dans ce cas, l'histoire lui permettrait simplement d'évaluer ses

chances de réussite ou d'échec, mais ne lui garantirait pas le succès,

car lui-même serait incapable de changer de nature pour s'adapter
aux circonstances 24. Dans ce cas, Machiavel peut certes tourner la
difficulté en proposant un gouvernement républicain qui saurait trouver

chaque fois parmi ses dirigeants celui qui par son caractère
(fougue ou prudence, force ou astuce, etc.) maîtriserait le mieux une
situation politique donnée; mais ici aussi l'enseignement de l'histoire
n'a qu'une portée notablement restreinte.

Si ses contacts avec le groupe des intellectuels florentins des « Orti
oricellari » 25 ont permis à Machiavel, dès 1517, d'approfondir et
d'élargir ses connaissances et ses activités, parallèlement l'originalité
de sa conception de l'histoire paraît s'atténuer quelque peu 26. Nous

pouvons en effet constater que si dans L'Art de la guerre (1521) et
les Histoires florentines (1525), l'histoire semble plus que jamais au
centre des réflexions de l'auteur, la portée de son enseignement se

réduit à celle de simple point de référence ou de vague modèle à

imiter, selon la conception humaniste traditionnelle.
Certes dans la première de ces œuvres l'auteur n'hésite pas à

citer constamment les exemples des Anciens et plus particulièrement
des Romains: la disposition des troupes, l'armement, l'entraînement,
la conduite de la guerre, l'organisation des camps, tout est calqué sur
les modèles de l'Antiquité. Cependant dans L'Art de la guerre
l'enseignement de l'histoire est loin de trouver une application aussi crédible



INTERPRÉTATION DE L'HISTOIRE CHEZ MACHIAVEL 43

qu'en politique: ici ce ne sont plus les rapports humains (dont on
pouvait admettre la pérennité à travers les siècles) qui sont en cause,
mais les techniques. Pour pouvoir justifier l'application à l'époque
moderne des enseignements du passé, l'auteur est donc contraint de
trahir passablement cette « vérité effective de la chose » qui constituait

le point de référence des œuvres politiques; l'armée qu'il
propose n'est qu'une synthèse littéraire de schémas anciens qui s'adapte
mal à la réalité contemporaine27. Ainsi, par exemple, l'imitation
inconditionnelle des Anciens l'amène à minimiser l'importance d'une
donnée techique déterminante: les armes à feu et plus particulièrement

l'artillerie:
L'infanterie a si peu de hanteur, et cette artillerie est si difficile
à manier, que pour peu que vous leviez le canon, le coup passe
par-dessus la tête; si vous l'abaissez, il frappe à terre et n'arrive
pas [...]. Il est vrai que les arquebuses et la petite artillerie
causent plus de dommages; mais il est facile de les éviter en en
venant aux mains [...]. On voit donc qu'une armée a d'autres
dangers à craindre que ceux de l'artillerie, et c'est contre ces

dangers qu'elle peut se défendre avec les armes et les dispositions

que nous avons établies. Il s'ensuit que son salut est d'autant

plus assuré qu'elle a de meilleures armes et que ses rangs
sont plus épais et plus serrés 28 ;

et c'est la même démarche qui le conduit à comparer des situations
et des moyens très différents: la ligne de tir de l'artillerie avec les

éléphants et les chars à faux des Anciens (LUI) ; les mines que l'on
fait exploser sous les fortifications avec les galeries qu'on creusait
autrefois pour pénétrer secrètement dans une ville (l.VII), etc. On
a donc l'impression que dans cette œuvre Machiavel a renoncé à

ce sens critique bien particulier qui le distinguait de tant d'autres
humanistes: le désir de prouver que toute règle déduite de l'Antiquité
résiste à l'épreuve des faits contemporains et le refus de se contenter
de toute justification superficielle.

A propos des Histoires florentines, on pourrait dire que leur
originalité constitue en même temps leur faiblesse. S'inspirant de la
conception humaniste de l'histoire, « quae per exempla docet » 29,

l'auteur cherche à mettre en évidence les lois politiques qui ont déterminé

la plupart des événements de Florence. L'évolution que subit
l'historiographie dans cet ouvrage pourrait être comparée à celle que
Machiavel avait imposée au traité politique en transformant le «
speculum principis » en une œuvre telle que Le Prince. Il en résulte un
texte hybride qui rappelle les Histoires de Florence des grands Chanceliers

humanistes30, mais qui pêche par sa discontinuité et par



44 ÉTUDES DE LETTRES

quelques altérations des faits, destinées à faire concorder les événements

historiques avec les théories politiques.
Malgré ces caractéristiques particulières, les Histoires florentines

n'en demeurent pas moins une description d'événements historiques
disposés en ordre chronologique: ainsi, donc, contrairement à ce que
nous avons pu constater pour Le Prince et les Discours, l'enseignement

de l'histoire reste très ponctuel et assez étroitement lié aux
circonstances locales et temporelles. Reprenant en partie un schéma
appliqué aux œuvres politiques, l'auteur fait précéder chacun des huit
livres de considérations théoriques; mais alors que dans Le Prince
ou les Discours il pouvait les illustrer par de nombreux exemples de
tous les temps et absolument conformes au cas étudié, ici Machiavel
ne dispose que de quelques faits survenus à un moment précis de
l'histoire florentine; l'auteur se voit donc parfois contraint de mettre
en évidence certains événements secondaires ou d'en altérer la vérité.
On voit ainsi que cette manière de « docere per exempla » est fort
éloignée de la théorie globale et presque scientifique de l'enseignement
de l'histoire élaboré de 1503 à 1513: il ne s'agit plus de savoir si

statistiquement la théorie du déterminisme historique est valable ou
si d'autres éléments doivent être pris en considération pour la rendre
plus conforme à la réalité, mais simplement de trouver une règle assez

générale pour qu'elle s'adapte à quelques événements florentins d'une
période bien définie. D'autre part, le rappel constant du pouvoir de
la Fortune dans l'histoire semble indiquer que l'auteur adopte désormais

une attitude assez désabusée face au caractère irrationnel des

faits 31.

Les circonstances de composition expliquent du reste le caractère
particulier des Histoires florentines. Il s'agit tout d'abord d'une œuvre
de commande des Médicis; Machiavel en assumant cette tâche doit
en accepter les contraintes: la tradition créée par les Histoires de
Florence des L. Bruni, P. Bracciolini et B. Scala, les règles de
l'historiographie humaniste et l'exaltation du rôle de la famille Médicis
dans les événements florentins. Il faut ajouter à cela le désir qu'a
Machiavel de prouver non seulement ses capacités littéraires, mais
aussi, et surtout, ses aptitudes à l'analyse politique. De ces différentes
contraintes il résulte une certaine dichotomie entre la politique et
l'histoire, ainsi qu'une absence de réflexion et de théorie générale sur
l'enseignement des événements historiques.

Ainsi donc, en schématisant quelque peu, nous pouvons considérer

que l'interprétation de l'histoire chez Machiavel a passé par trois
phases. De 1503 à 1512, nous voyons l'auteur osciller entre l'à priori
d'un déterminisme absolu et la constatation d'un manque total de



INTERPRÉTATION DE L'HISTOIRE CHEZ MACHIAVEL 45

logique dans les processus historiques; ce dilemme se conclut par une
recherche plus prudente mais aussi moins pessimiste de certaines
constantes. De 1513 à 1516, période de composition et de révision du
Prince et des Discours, Machiavel tente une synthèse entre les trois
composantes qui déterminent le succès de toute entreprise: la
connaissance des lois politiques déduites de l'histoire, les qualités personnelles

du monarque ou des détenteurs du pouvoir exécutif (virtîi)
et la force irrationnelle, mais non totalement incontrôlable de la
Fortune. De 1517 à 1525 32 enfin, à la suite peut-être de l'insuccès
du Prince auprès des Médicis ou sous l'influence de ses amis humanistes

des « Orti oricellari », l'auteur renonce à une interprétation
globale de l'enseignement de l'histoire et se contente de la technique
traditionnelle de l'imitation de l'Antiquité, légèrement retouchée par
quelques considérations plus pragmatiques.

Jean-Jacques Marchand.

NOTES

1 Comme F. Chiappelli et nous l'avons démontré, les fragments autographes
qui se réfèrent aux périodes 1494-1501 et 1503 sont des travaux de chancellerie
que les secrétaires et leurs collaborateurs devaient rédiger à la demande des autorités

politiques et non des ébauches d'oeuvres historiques (v. N. Machiavelli, Lega-
zioni. Commissarie. Scritti di governo a cura di F. Chiappelli, vol. I, Laterza, Bari,
1971: Nota ai testi a c. di F. Chiappelli e J.-J. Marchand, pp. 592-593).

2 Le Prince, chap. XV. Pour cette œuvre, nous recourons à la traduction de
J. Anglade (Paris, Le livre de poche, 1972) qui est de loin supérieure à toutes les

tentatives d'adaptation, même récentes, de celle de Gohory (1571 Pour les

autres écrits, nous nous sommes basés sur l'édition des Œuvres complètes parue
dans la Bibliothèque de la Pléiade (Paris, 1952). Nous avons enfin traduit les

textes qui ne figurent pas dans ce volume: c'est-à-dire les Propos sur la loi fiscale,
les Ghiribizzi al Soderino et la Loi sur l'ordonnance des milices.

s Les procès-verbaux, encore inédits, sont conservés aux Archives d'Etat de
Florence: ils comprennent 74 registres couvrant la période 1349-1530.

4 Le Prince, chap. XXV.
5 La France et l'Espagne, qui dès la fin du XVe siècle interviennent de plus

en plus ouvertement en Italie.
6 Alexandre VI Borgia qui fournit à son fils César les moyens politiques,

militaires et financiers pour constituer un duché en Romagne.



46 ÉTUDES DE LETTRES

7 La création de l'embryon du duché de Romagne, de novembre 1499 à janvier

1500, au détriment des principautés d'Imola et de Forli.
8 Le 31 décembre 1502, César Borgia élimine à Senigallia ses lieutenants qui

s'étaient révoltés peu avant contre son autorité.
9 Jules II qui, au début de 1503, détient prisonnier César Borgia tant que

celui-ci ne lui a pas remis toutes ses conquêtes.
10 Et plus particulièrement les œuvres de Tite-Live, dont le père avait composé

un index pour un des premiers éditeurs florentins: Niccolô délia Magna (B.
Machiavelli, Libro di Ricordi a cura di C. Olschki, Le Monnier, Firenze, 1954,

p. 14).
11 Cf. Lettre de B. Buonaccorsi à Machiavel du 12 octobre 1502.
12 C'est ainsi que nous traduisons les Parole da dirle sopra la provisione del

danaio.
13 Dans le texte De la manière de traiter les populations du Val di Chiana

révoltées. Voir à ce sujet: J.-J. Marchand, Niccolô Machiavelli. I primi scritti
politici (1499-1512). Nascita di un pensiero e di uno stile, Antenore, Padova,
1975, pp. 107-114.

14 A propos de cette lettre, dont nous avons retrouvé l'autographe il y a quelques

années à la Bibliothèque Vaticane (Codici Capponiani 107 [2]), s'est
développée une longue polémique entre R. Ridolfi et M. Martelli pour savoir si le
destinataire était le Gonfalonier perpétuel Piero Soderini (Ridolfi) ou Giovan Bat-
tista Soderini, son neveu (Martelli). Cette dernière hypothèse nous semble la plus
vraisemblable.

15 Dans le texte intitulé Raisons de la création de l'ordonnance des milices
(La cagione dell'Ordinanza) et dans la Loi sur l'ordonnance des milices (Provisione

délia Ordinanza) de 1506.
16 Dans le Rapport sur les choses de l'Empire (1509), ainsi que dans la

Description des choses de l'Empire (1512).
17 C'est-à-dire en partie héréditaire et en partie acquis ou conquis.
18 Au cours de ces vingt-cinq dernières années, les critiques anglo-saxons et

italiens se sont opposés sur les dates de composition des deux œuvres politiques. Les
premiers estiment, en gros, que Le Prince et surtout les Discours ont été écrits en
plusieurs phases de 1513 à 1516-17, alors que les seconds (tout en admettant que
la rédaction des Discours a été suspendue pour permettre celle du Prince) pensent
à une période de composition assez brève (1513) ; ils n'excluent cependant pas que
le texte ait subi durant les années suivantes quelques retouches secondaires. Pour
plus de détails, nous renvoyons à la Note introductive de S. Bertelli à son édition
des Discorsi (Feltrinelli, Milano, 1960, pp. 109-116). Signalons à ce sujet l'excellente

étude de P. Larivaille, Les « Discours » et l'évolution de la pensée politique
de Machiavel, Université de Paris X-Nanterre, Centre de recherches de langue et
littérature italiennes, 1977 (Documents de travail et prépublications N° 11): dont
nous n'avons pu consulter les épreuves qu'après l'achèvement de cet article.

19 Littéralement: « les temps et les choses ».
20 « J'estime qu'il vaut mieux employer la fougue que la prudence: la nature

est femme; il est indispensable, pour la dominer, de la battre, de la bousculer.
Elle cède plus volontiers aux hommes de cette trempe qu'aux froids calculateurs;
c'est aussi pourquoi, en tant que femme, elle préfère les jeunes gens, qui la traitent
avec moins de respect, avec plus de feu et plus d'audace. »



INTERPRÉTATION DE L'HISTOIRE CHEZ MACHIAVEL 47

21 Cf. note 18.

22 Les chapitres III-VIII et, probablement, les chapitres XXXIII-XXXV,
XXXVII-XXXVIII, XL, XLVI-XLVII. Pour plus de détails, cf. l'étude de P.

Larivaille, cit., pp. 35-40 et 146-148.
23 Cf. note 20.
24 On retrouve, du reste, dans les deux textes non seulement le même processus

de raisonnement, mais aussi les mêmes expressions. Cette identité est naturellement

moins apparente dans la traduction, dont voici toutefois un exemple :

« Très peu d'hommes, quelle que soit leur sagesse, savent s'adapter à ce jeu; ou
bien parce qu'ils ne peuvent s'écarter du chemin où les pousse leur nature; ou
bien parce que, ayant toujours prospéré par ce chemin, ils n'arrivent point à se

persuader d'en prendre un autre (Le Prince, chap. XXV) ; « Deux choses s'opposent

à ce que nous puissions changer: d'abord nous ne pouvons pas résister au
penchant de notre nature; ensuite un homme à qui une certaine façon d'agir a
toujours parfaitement réussi, n'admettra jamais qu'il doit agir autrement »

(Discours, 1. Ill, chap. IX).
25 Sur le modèle de l'Académie platonicienne qui avait cessé son activité en

1494 (chute des Médicis), Bernardo Rucellai (en latin: Oricellarius) avait créé
dans ses jardins «Orti oricellari») un lieu de rencontre pour ses amis
aristocrates, humanistes et érudits; cette tradition fut reprise par le neveu de Bernardo
après le retour des Médicis en 1512: les sujets des doctes discussions étaient
essentiellement littéraires, mais parfois aussi historiques et politiques. En 1522, cependant,

certains jeunes patriotes désireux de passer de la théorie à la pratique y
ourdirent un complot contre les Médicis: après sa découverte le groupe fut
dispersé et les rencontres supprimées. Machiavel participa régulièrement aux réunions
de 1517 à 1522. (Cf. F. Gilbert, «Bernardo Rucellai and the Orti Oricellari: A
study on the origin of modem political thought », in Journal of the Warburg and
Courtauld Institutes 12, 1949, pp. 101-131, et R. von Albertini, Das florentinische
Staatsbewusstsein im Übergang von der Republik zum Prinzipat, Francke, Bern,
1955, pp. 74-90).

26 Nous nous bornerons, pour le moment, à ne relever entre ces deux faits
qu'une relation temporelle et non causale; mais nous n'excluons pas la seconde
éventualité.

27 « Ayant à former une armée d'après ces exemples, je me suis proposé de

me servir des armes et des manœuvres tant des phalanges grecques que des légions
romaines. C'est pour cela que j'ai donné à notre troupe deux mille piques, qui
sont les armes de la phalange macédonienne, et trois mille boucliers avec l'épée,
armes des Romains. J'ai partagé le battaglione en dix battaglie, comme les
Romains partageaient la légion en dix cohortes. J'ai voulu, ainsi qu'eux, des

vélites, c'est-à-dire des soldats armés à la légère pour engager le combat. Notre
ordre de bataille ainsi que nos armes sont empruntés aux deux nations... » (1. III,
chap. IV; rappelons que la subdivision en chapitres ne se trouve pas chez Machiavel,

mais qu'elle remonte à la traduction de Jehan Charrier [1544]).
28 L. Ill, chap. VII.
29 Cette expression se retrouve plus particulièrement chez L. Valla Gesta

Ferdinandi regis Aragonum, ed. O. Besomi, Antenore, Padova, 1973, p. 5) et
chez G. Pontano (Actius, in G. P., I dialoghi a cura di C. Previtera, Sansoni,
Firenze, 1943, p. 229). Cf. F. Gilbert, Machiavelli e Guicciardini. Pensiero politico

e storiografia a Firenze nel Cinquecento, Einaudi, Torino, 1970, pp. 185-186.



48 ÉTUDES DE LETTRES

30 L. Bruni, Historiarum Florentini populi libri XII; P. Bracciolini, Historia
florentina; B. Scala, Historia Florentinorum.

31 C'est la même impression que nous donne La Vie de Castruccio Castra-
cani da Lucca (1520), où le héros, après s'être comporté en parfait prince
nouveau, meurt subitement à la suite d'un coup de froid que lui destine la fortune,
jalouse de son succès. («La fortune, ennemie de la gloire de ce grand capitaine,
ltd ôta la vie dans le temps qu'elle semblait obligée à le combler de ses plus
grandes faveurs. Elle mit un terme à tous ses projets qu'il avait formés et dont la
mort seule pouvait empêcher l'exécution. »)

32 Cette date marque l'achèvement des Histoires florentines, la dernière œuvre
importante. Pendant quelques mois, Machiavel travaille à la suite des Histoires

(l.IX), mais il est bientôt appelé par son ami Francesco Guicciardini (le Gui-
chardin) à une activité qui l'intéresse bien davantage: des missions diplomatico-
militaires en Lombardie pour préparer la défense de l'Italie contre les Impériaux.
En 1526, une année avant sa mort, il retrouve même un poste de Chancelier à la
magistrature des fortifications de Florence. A cette occasion il rédige une loi, où

une fois encore apparaît l'importance de l'enseignement de l'histoire; mais une
atmosphère de crainte et, peut-être, de découragement caractérise ce texte. (Nous
reviendrons d'une manière plus détaillée sur cette période dans un article intitulé:
Niccolo Machiavelli cancelliere sotto i Medici.)

J.J. M.


	L'intreprétation de l'histoire chez Machiavel

