
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 10 (1977)

Heft: 4

Artikel: Schiller et la notion d'éducation esthétique de l'homme

Autor: Yersin, Roger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES LITTÉRAIRES

SCHILLER ET LA NOTION
D'ÉDUCATION ESTHÉTIQUE DE L'HOMME

Schiller éducateur

Si l'œuvre dramatique de Schiller et jusqu'à un certain degré son
œuvre lyrique a marqué la littérature allemande et européenne, ses

écrits philosophiques sont restés passablement dans l'ombre.
Il est certes plus aisé d'assister à une représentation de Don Carlos

ou Maria Stuart, de lire une ballade ou même un poème plus étoffé
tel Das Lied von der Glocke, que d'aborder les thèmes philosophiques
développés par Schiller. Rien de très surprenant donc que cette partie

de l'œuvre du poète allemand soit restée en dehors des intérêts du
grand public et que seul un nombre limité de spécialistes s'y soient
arrêtés. Il suffit de consulter un catalogue des ouvrages critiques sur
Schiller pour s'en convaincre.

Mon propos ici n'est pas de reprendre l'ensemble des écrits
philosophiques dans une tentative de vulgarisation qui aurait pour objectif

final de revaloriser ces écrits. Ce serait une tentative dont la
renommée de Schiller peut se passer et dont le résultat resterait
aléatoire.

Alors pourquoi aborder le sujet Parce que, parmi ces essais

philosophiques, il y en a un qui me paraît répondre, d'une façon
assez originale, aux préoccupations dominantes de notre époque. Il
s'agit de l'essai sur L'Education esthétique de l'homme.

Il est intéressant de relever que Schiller s'est consacré à l'étude
de la philosophie et de l'histoire entre 27 et 30 ans environ, soit dans
les années qui suivent ses débuts orageux et ses démêlés avec les
gouvernements très militarisés de l'époque. Cette période d'étude et de
réflexion lui vaudra, à part la publication des essais dont nous avons
parlé, une maturation progressive de son art et, sur un plan plus
pratique, une nomination comme professeur d'histoire à l'Université
de Jena.

Cette brève parenthèse biographique me paraissait nécessaire

pour situer le climat dans lequel a été rédigé l'essai qui nous
intéresse. Il se présente sous la forme de 27 lettres, adressées à un duc.



34 ÉTUDES DE LETTRES

Mais, comme Schiller le note lui-même dans une remarque marginale,

la forme et le destinataire ne jouent qu'un rôle secondaire dans
le développement de son idée.

Lorsque nous parlons de Schiller éducateur, il faut tout d'abord
dissiper quelques confusions possibles. Nous vivons une période où
la littérature sur la pédagogie se développe au plus haut point. Le
recyclage et le perfectionnement sont à la mode et répondent à un
besoin de notre époque. Ce n'est pas dans cette perspective que se

place Schiller.
Le titre de l'essai pourrait nous faire supposer qu'il s'agit de trouver

les moyens de rendre l'homme sensible à la beauté, de faire éclore
son pouvoir de contemplation ou même de création esthétique. Si la
démarche de Schiller va en partie dans cette direction, elle dépasse
en profondeur cet objectif, si louable soit-il.

Nous aurons l'occasion de revenir plus en détail sur la notion
d'éducation esthétique. Bornons-nous, pour clore cette introduction,
à situer l'idée centrale de Schiller: le stade esthétique est le résultat
d'une longue évolution, aussi bien individuelle que collective, dans
lequel se réalise l'harmonie de l'humanité.

L'actualité de Schiller

Mais avant d'entreprendre cette étude, il me paraît judicieux
d'écarter une objection qui se présente assez naturellement. Les écrits
philosophiques de Schiller ne sont-ils pas complètement désuets si l'on
tient compte de l'évolution qui s'est faite depuis lors dans tous les
domaines touchant aux sciences de l'homme: histoire, philosophie,
psychologie Le disciple de Kant n'est-il pas le symbole d'une époque
idéaliste sans lien réel avec la nôtre Ces questions, je me les suis

posées aussi. Il y a vingt-cinq ans environ que j'ai lu pour la première
fois l'essai sur l'Education esthétique de l'homme. J'en avais gardé le
souvenir d'une ouverture, d'une porte à ne pas refermer, quand les

théories plus techniques vous laissent perplexes ou quand les réalités
du monde contemporain vous font douter que l'humanité ait quelque
chance de progresser. Et il n'est pas nécessaire d'être un disciple de
Cassandre pour se poser de nos jours cette dernière question. C'est
pourquoi j'ai pris la peine de relire ce texte et j'en ai conclu qu'il
gardait toute son actualité.

Dans un excellent article de 24 Heures (vendredi 23 avril 1976),
intitulé « Des jardins et des stades », évoquant le vandalisme de ceux



SCHILLER ET LA NOTION D'ÉDUCATION ESTHÉTIQUE 35

qui saccagent les jardins publics et, sous une autre face, la « navrante
exhibition du Wankdorf », allusion à la finale de la Coupe suisse de

football, M. Henri-Ch. Tauxe ne se contente pas de clamer son
indignation, mais il pose nettement le problème du mal dont souffre notre
époque et des remèdes possibles. Je me permets de relever ici deux
passages significatifs :

On peut trouver à cette décadence diverses explications.
C'est sans doute avec raison que l'on dénonce le poids des intérêts

économiques, la soif de l'argent, la dictature de saint Fric,
idole d'une époque sans grandeur. Tout cela est juste, mais j'y
ajouterai une autre donnée: la dégénérescence aujourd'hui
frappante, chez nos contemporains, du sens esthétique, du goût pour
le Beau.

Et plus loin :

Quel remède apporter à une telle situation Il serait
parfaitement illusoire d'imaginer qu'il suffirait de mijoter quelques
préceptes moralisants ou une nouvelle « idéologie » pour régler
le problème par miracle. La formule magique n'existe pas et les

nostalgiques d'une révolution rendant possible l'avènement d'un
monde meilleur ne sont que de dangereux naïfs.

Il faudrait commencer par se poser à nouveau quelques questions

élémentaires.
« Au fond, quel est le sens de ce que je fais » Un temps de

recul, un moment d'étonnement, une manière de regarder le
monde avec un œil frais, pour découvrir que tout peut
recommencer à la condition d'accepter de changer...

Si j'ai jugé utile de me référer à un quotidien largement diffusé
et à un journaliste qui est aussi un philosophe, c'est pour souligner
l'actualité du problème posé par Schiller. Un critique allemand dit
d'ailleurs très justement de lui qu'il est le contemporain de toutes les

époques.

L'éducation esthétique

Après avoir écarté quelques fausses interprétations possibles de
la notion d'esthétique, il est temps maintenant de pénétrer dans
l'optique constructive de la pensée de Schiller. Nous n'avons pas
l'intention de paraphraser ou même de résumer ici les vingt-sept



36 ÉTUDES DE LETTRES

lettres qui composent l'essai. Si un lecteur s'y intéresse dans le détail,
nous le renvoyons au texte original ou à l'excellente traduction de
A. Regnier. D'autre part, la terminologie utilisée par l'auteur peut
dérouter à la première lecture ; la psychologie et la philosophie
modernes nous ont habitués à un autre langage. Disciple de Kant,
Schiller reste dans une tradition qui a marqué pendant longtemps la
philosophie allemande. Et pourtant, Schiller ne se contente pas d'être
un élève soumis. Si la pensée de Kant lui sert de support au départ,
il va développer une conception tout à fait originale de l'évolution
possible de l'homme.

Dans le premier chapitre, nous avons relevé que l'éducation
esthétique concerne l'homme aussi bien dans son individualité que
dans sa dimension historique. Pour clarifier la notion, nous allons

essayer d'en tirer brièvement l'essentiel sur le plan individuel.
L'être humain, dans la pensée de Schiller, est déchiré dans un

dualisme qui lui rend difficile, pour ne pas dire impossible, une
existence harmonieuse. D'un côté, il est prisonnier de sa sensibilité qui le
maintient au niveau élémentaire. Le pôle opposé réside dans ce que
Schiller appelle la raison, par quoi nous devons comprendre une
exigence morale dictée à l'homme et non choisie par lui, et à laquelle
il ne saurait se soustraire sans tomber dans une déchéance l'écartant
inévitablement de son idéal d'unité. Ce dualisme apparemment
insoluble, Schiller l'a vécu intensément, non seulement dans ses recherches
philosophiques, mais dans sa vie quotidienne et son être intime. Toute
son œuvre lyrique en témoigne.

Voici quelques lignes tirées de la conclusion de la Lettre VIII
qui illustrent ce premier point :

Ce n'est donc pas assez dire que les lumières de l'intelligence
ne méritent le respect qu'autant qu'elles réagissent sur le caractère:

c'est aussi, jusqu'à un certain point, du caractère qu'elles
viennent; car la route qui aboutit à la tête doit être frayée à
travers le cœur. Faire l'éducation de la sensibilité est donc le
besoin le plus pressant; parce que c'est un moyen, non pas
seulement de rendre efficace dans la pratique l'amélioration des
idées, mais encore de provoquer cette amélioration.

Dans la même perspective, au début de la Lettre XIII :

Au premier abord, rien ne paraît plus opposé que les
tendances de ces deux impulsions, puisque l'une a pour objet le
changement et l'autre l'immutabilité. Et cependant ce sont ces
deux impulsions qui épuisent la notion de l'humanité, et une



SCHILLER ET LA NOTION D'ÉDUCATION ESTHÉTIQUE 37

troisième impulsion fondamentale (souligné dans le texte), qui
tiendrait le milieu entre elles, est absolument inconcevable.
Comment donc rétablirons-nous l'unité de la nature humaine,
unité qui paraît complètement détruite par cette opposition
primitive et radicale

Nous pourrions multiplier les exemples dans lesquels Schiller
exprime ce dualisme au premier abord irréductible. La démarche
nous paraît superflue et surtout elle nous éloignerait du centre de

notre propos et du but recherché par Schiller lui-même: la porte de
sortie ou, si l'on préfère, le pont qui va concilier et réunir ces rives
opposées.

Certes, le chemin n'est pas facile. Nous sommes loin de la simple
attitude passive ou contemplative. Schiller lui-même en convient
dans les premières lignes de la Lettre XV :

Je me rapproche de plus en plus du but, auquel je vous conduis

par un sentier peu divertissant. Si vous voulez bien me
suivre quelques pas encore, un horizon d'autant plus libre
s'ouvrira à vos regards, et peut-être une riante perspective com-
pensera-t-elle les fatigues du chemin.

Dans la perspective de l'auteur, beauté et humanité sont inséparables.

L'homme n'étant ni exclusivement matière, ni exclusivement
esprit, le beau, comme consommation de son humanité, ne peut surgir

seul ni de l'une, ni de l'autre. C'est ici qu'intervient chez Schiller
la notion de jeu. L'instinct de jeu est l'objet commun des impulsions.
Dans l'intuition du beau, l'âme se trouve dans un heureux milieu
entre le besoin matériel ou sensible et la loi morale contraignante.
Du même coup, l'homme retrouve sa liberté intérieure.

Schiller écarte aussitôt une objection inévitable: « Le beau n'est-il
pas ravalé dès qu'on en fait un pur jeu » Non, dira-t-il, au
contraire, il s'agit d'une extension. La notion, pour les francophones,
paraîtra sans doute plus accessible, si nous la transcrivons dans des

termes germaniques tels que: Schauspiel, Trauerspiel, Lustspiel, etc.
Schiller se permet même une boutade qui illustre parfaitement sa
pensée: « Mais maintenant le jeu de cartes se prend trop au sérieux

pour que ce nom lui convienne. » En définitive, l'homme n'est
complet que là où il joue, même si cette affirmation peut paraître
paradoxale. Reprenant à son compte la philosophie de Platon, Schiller

sait que cet équilibre parfait demeure une idée, un idéal. Mais
la beauté expérimentale, que peut connaître l'homme, consistera dans
une oscillation entre la réalité et la forme idéale. L'être humain, en



38 ÉTUDES DE LETTRES

effet, est ému par la grandeur et la force longtemps avant qu'il
commence à être sensible à l'harmonie et à la grâce.

Nous nous abstiendrons ici, malgré l'intérêt que contiennent les
lettres suivantes, d'entrer dans l'analyse assez détaillée que fait Schiller

de ce que nous pouvons appeler la psychologie du beau. L'idée
essentielle en est que les tensions qui divisent l'homme ne peuvent se

résorber que dans l'harmonie produite par le sentiment du beau.
Pour faciliter l'exposé de la pensée de Schiller, nous avons choisi

de parler d'abord du problème de l'éducation esthétique sur le plan
individuel, puis d'entrer dans la perspective sociale et historique.

L'éducation esthétique
Perspective sociale et historique

Nous soulignerons tout d'abord que dans cette étude, Schiller
écarte délibérément toute idéologie d'ordre politique ou religieux.
Nous n'avons pas à prendre position sur sa démarche, mais à le
constater.

Il n'est pas inutile de rappeler ici que les études philosophiques
de Schiller se situent dans une période de sa vie qui suivait une
jeunesse assez agitée politiquement et qu'il éprouvait le beoin de prendre
du recul sur cette phase de son existence pour se resituer.

Aucun engagement, non plus, dans cet essai, sur le plan religieux.
La solution chrétienne, par exemple, qui vise aussi à une harmonisation

entre ce que les théologiens appellent la chair et l'esprit, n'est

pas retenue, ni même évoquée.
Schiller s'en tient à une stricte démarche d'ordre philosophique

ou anthropologique.
A la fin de la Lettre XXI, il appelle le beau « notre second créateur

», car il nous rend « l'humanité possible ».
Un peu plus loin, il précise sa pensée en marquant son scepticisme

à l'égard d'une esthétique trop didactique :

Il y a un bel art de la passion, mais un bel art passionné est
une contradiction dans les termes, car l'effet immanquable du
beau, c'est l'affranchissement des passions. L'idée d'un bel art
instructif (didactique) ou améliorateur (moral) n'est pas moins
contradictoire, car rien ne s'accorde moins avec l'idée du beau

que de donner à l'âme une tendance déterminée.



SCHILLER ET LA NOTION D'ÉDUCATION ESTHÉTIQUE 39

Schiller distingue trois phases dans le développement de l'humanité.

Ces moments ou périodes peuvent être plus ou moins longs
suivant l'histoire des peuples et l'influence qu'ils ont subie.

Dans sa première phase, l'état physique, l'homme subit uniquement

la domination de la nature. Dans cette période, le monde n'est

pour lui que le destin; les choses n'ont pour lui d'existence qu'en tant
qu'elles servent à son existence. Certes, l'homme n'a peut-être jamais
vécu totalement dans cet état bestial, mais aussi il n'y a jamais
échappé complètement.

Il s'affranchit de cette domination dans l'état esthétique. Il pose
alors le monde hors de lui ou le contemple ; sa personnalité se

distingue de l'univers, et un monde lui apparaît parce qu'il a cessé de

ne faire qu'un avec lui.
En bon psychologue, Schiller rappelle que ces deux périodes, si

elles se séparent nécessairement l'une de l'autre dans l'idée, se mêlent
plus ou moins dans l'expérience. Ce serait une erreur historique que
de vouloir les séparer de façon radicale.

Dans l'état moral, l'humanité trouve la maîtrise de soi. Nous ne

pensons pas utile de développer longuement ce troisième point. Dans
les grandes lignes, Schiller reprend les thèses de son maître à penser,
Kant, exposées dans la Critique de la raison pratique. Cet état moral
ne doit pas être confondu avec les systèmes absolus de félicité, qu'ils
aient pour objet le moment présent, ou la vie entière, ou même toute
l'éternité. L'humanité ne parvient qu'au terme d'une longue évolution

à ce dernier stade.
Comme cette loi morale n'est que prohibitive, et combat dans

l'homme les intérêts de l'égoïsme sensible, elle doit lui sembler
quelque chose d'étranger, tant qu'il n'est pas arrivé encore à considérer

cet amour de soi comme l'étranger, et la voix de la raison
comme son véritable moi.

En définitive, l'homme doit découvrir en lui-même la dignité du
législateur :

Si dans l'Etat dynamique des droits, les hommes se

rencontrent et se heurtent mutuellement comme forces, si dans
l'Etat moral (éthique) des devoirs l'homme oppose à l'homme
la majesté des lois et enchaîne sa volonté: dans le domaine du
beau, dans l'Etat esthétique, l'homme ne doit apparaître à
l'homme que comme forme, que comme objet d'un libre jeu
(au sens défini antérieurement). Donner la liberté par la liberté
est la loi fondamèntale de cet Etat.



40 ÉTUDES DE LETTRES

Dans cette même Lettre XXVII, nous trouvons la phrase-clé
suivante :

Si déjà le besoin force l'homme d'entrer en société, et si la
raison grave dans son âme des principes sociaux, c'est la beauté
seule qui peut lui donner un caractère social: le goût seul porte
l'harmonie dans la société, parce qu'il crée l'harmonie dans
l'individu.

Schiller évoque comme modèle, dans un élan qui idéalise sans
doute un peu le passé, la culture du peuple grec, avant les déchirements

politiques qui les ont divisés :

Riches tout à la fois de fond et de forme, tout à la fois
philosophes et artistes, à la fois délicats et énergiques, nous les voyons
réunir, dans un type magnifique d'humanité, la jeunesse de

l'imagination et la virilité de la raison.

Conclusion

Dans notre chapitre sur l'actualité de Schiller, nous avons
implicitement exprimé l'objectif essentiel et limité de notre étude: établir
une relation entre les préoccupations qui étaient celles des contemporains

de l'écrivain et du philosophe et celles qui sont les nôtres dans
cette deuxième moitié du XXe siècle. D'autre part, nous nous posons
la question: y a-t-il dans les perspectives ouvertes par Schiller une
valeur suffisante pour que l'éducateur de notre temps s'y arrête
Ma réponse est bien évidemment oui, sinon je n'aurais pas pris la
peine de les réétudier. En fait, nous sommes tous concernés, car
éducateurs, nous le sommes tous à des degrés divers.

Je me permets de sortir, dans ce chapitre de conclusion, des

considérations parfois un peu académiques qui s'imposaient pour
expliquer la pensée de Schiller. J'ai essayé de les limiter le plus
possible.

Nous vivons une époque où les problèmes éducatifs sont devenus

primordiaux. Je viens de recevoir d'un éditeur neuf pages
dactylographiées de titres, avec un bref résumé pour chacun, traitant tous
de questions éducatives ou didactiques. Je ne blâme pas cette initiative,

au contraire. Il est souhaitable que les enseignants soient informés

de ce qui s'écrit et se publie sur le sujet mentionné. Mais c'est
là que réside à mon sens une des principales confusions: on identifie



SCHILLER ET LA NOTION D'ÉDUCATION ESTHÉTIQUE 41

information et formation. Certes, l'information peut servir de support
à la formation ; elle ne la remplace pas.

D'autre part, la recherche des solutions me paraît partir d'un
point de vue trop technique: psychologie, sociologie, psychanalyse,
travail en groupes, etc. Ici également, l'apport des divers techniciens
ne doit pas être écarté. Ce qui me paraît dangereux, c'est l'établissement

progressif et inconscient d'une technocratie éducative. Si j'en
reviens à la liste mentionnée tout à l'heure, je ne trouve que quelques
titres allant dans le sens d'une recherchre créatrice ou esthétique de
l'éducation. Il est intéressant de noter que Schiller parle constamment

de formation et non d'information.
On objectera que ce rappel de l'essai de Schiller ne fait que

gonfler un type de littérature qui déborde déjà de tous côtés et qui
est devenu une véritable industrie. Je ne le pense pas, car la démarche
est différente: Schiller cherche une solution qui rétablisse l'unité de
l'individu et de l'humanité. Sans doute, ce n'est pas un prophète qui
va magiquement transformer l'homme et la société, sinon ce serait
chose faite. L'éducation esthétique, comme toute autre éducation,
suppose un effort coordonné de chacun vers une amélioration
collective.

Il est facile, malheureusement trop facile, de dénoncer l'échec
des théories éducatives modernes. Chacun n'a qu'à ouvrir son
quotidien ou suivre un journal télévisé. Mais je l'ai déjà dit, mon propos
n'est pas de peindre le diable sur la muraille. Tout n'est pas négatif
dans notre époque, même si les réussites sont moins spectaculaires
que les échecs.

C'est pourquoi je me permettrai, pour terminer, de mettre en
évidence ce que je considère comme les idées-force de Schiller.

Tout d'abord, il n'est pas dupe de sa propre vision. L'éducation
esthétique qu'il préconise reste à réaliser. Elle se présente plus sous
la forme d'une attitude personnelle et sociale que sous la forme d'une
éducation avec des règles et des structures bien définies. Dans une
note, à la fin de son étude, Schiller évoque le problème posé :

Comme tout bon Etat doit avoir sa constitution, on peut
aussi en réclamer une pour l'Etat esthétique. Je n'en connais
pas encore, et je puis espérer, par conséquent, qu'un essai

en ce genre, que j'ai destiné à ce journal, sera accueilli avec
indulgence.

La conclusion de la Lettre XXIV nous servira également de
conclusion générale :



ÉTUDES DE LETTRES

L'homme, du moins quant à sa tendance dernière, est un
être sensible. L'unique différence, c'est que, dans le premier cas,
il est un animal sans raison, et dans le second un animal
raisonnable. Mais il ne doit être ni l'un ni l'autre : il doit être
homme. La nature ne doit pas le dominer exclusivement. Il faut
que les deux législations soient complètement indépendantes
l'une de l'autre, et toutefois complètement d'accord.

Roger Yersin.


	Schiller et la notion d'éducation esthétique de l'homme

