
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 9 (1976)

Heft: 2

Buchbesprechung: Comptes rendus bibliographiques

Autor: Gsteiger, Manfred / Francillon, Roger / Perrenoud, Marianne

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES

Jacques Body, Giraudoux et l'Allemagne, Didier, Paris, 1975 (Publications de la
Sorbonne, Littératures 7; Etudes de littérature étrangère et comparée, N° 70),
522 p.

Giraudoux l'a dit, et à bien des reprises : l'Allemagne, pour lui, n'est pas un
simple thème littéraire parmi d'autres, mais un sujet fondamental, une sorte de
nœud existentiel au carrefour des grandes préoccupations morales, culturelles,
artistiques et politiques. Encore faut-il préciser qu'il ne s'agit pas d'une Allemagne en
elle-même et par elle-même, mais, à l'instar de Madame de Staël, d'une Allemagne
qui se définit par rapport à la France. Ainsi Giraudoux pouvait-il parler de « ce
démon franco-germanique qui me harcèle ou me cajole sans arrêt depuis le jour où
j'ai franchi le Rhin » et déclarer péremptoirement en 1928 à l'occasion de la création

de Siegfried : « La question franco-allemande est la seule question grave de
l'univers. »

En dépit d'une certaine critique qui s'est obstinée à définir Giraudoux comme
« typiquement » — et même exclusivement — français, les meilleures approches de
l'écrivain et de son œuvre n'ont pas cherché à nier l'importance de l'Allemagne
dans sa formation et dans son monde spirituel, bien au contraire ; tel est notamment

le cas des études de Laurent Le Sage et de R. M. Albérès. Mais le livre de
M. Body va plus loin qu'eux. D'abord c'est un inventaire complet de tous les

éléments biographiques, bibliographiques, littéraires et historiques qui ont trait aux
expériences et relations allemandes de Giraudoux. Cela s'échelonne des lectures,
voyages et travaux du jeune germaniste élève de Charles Andler (dont la fameuse
dissertation «Die Einheit von Fouqués Undine », un des points de départ de
YOndine de 1939) jusqu'aux entretiens de celui qui avait été Commissaire à
l'Information avec les représentants de la « politique culturelle » allemande dans
le Paris occupé. On ne peut que louer la documentation précise et exhaustive mise
à notre disposition, aussi bien dans le texte même de l'ouvrage que dans les notes
et appendices (ainsi, pp. 470-482, une liste des livres empruntés par Giraudoux à
la bibliothèque de l'Ecole normale supérieure entre 1903 et 1912). Grâce à M. Body
nous savons maintenant sinon tout du moins presque tout concernant les «
rapports de fait » entre Giraudoux et l'Allemagne.

La perspective adoptée par M. Body est donc celle de la littérature comparée,
une perspective qui n'implique point, comme on prétend parfois, une méthode
spécifique dite « comparatiste », mais qui signifie simplement que le critique ne perd
pas de vue le caractère interculturel et interlinguistique de son sujet. La vie et
l'œuvre de Giraudoux constituent à cet égard un thème privilégié, ou, pour
employer les termes de M. Body : « Les douaniers, les frontières, les mariages
franco-allemands ont une place trop importante dans l'œuvre de Giraudoux pour
qu'on puisse négliger ces indications convergentes : non seulement les principes
de la littérature comparée ont reçu l'assentiment de Giraudoux, mais son œuvre
même s'est placée dès sa création sous les feux croisés de l'explication comparative.

» Cette explication, toutefois, ne se limite pas au « positivisme » répondant



56 ÉTUDES DE LETTRES

à la question traditionnelle des « sources allemandes » de Giraudoux. M. Body ne
se borne pas non plus à une étude de l'image de l'Allemagne chez Giraudoux, bien
que ce problème tienne une large place dans son livre. En prenant comme point de

départ l'étude psychocritique de Charles Mauron (Le théâtre de Giraudoux, 1971)
il propose un « déchiffrement » de la biographie et des œuvres de Giraudoux à la
lumière du mythe allemand, ou plus exactement du mythe de « l'âme franco-allemande

» évoquée si souvent par l'écrivain. « Le caractère idéologique des images
nationales lui permettaient d'attribuer aux réalités nationales des significations
arbitraires, et de projeter sur le couple France-Allemagne un système dialectique
de valeurs équivalentes. » A la psychocritique de type « orthodoxe » se substitue
donc une démarche qui établit une corrélation entre le psychisme de l'auteur d'une
part, certaines catégories historiques et sociales de l'autre. Il est intéressant de

constater, en suivant M. Body, que la catégorie de nation, si essentielle chez

Giraudoux, se trouve mise en cause à la fin de sa vie par une nouvelle idée, celle
des classes sociales.

Dans son ensemble, le livre de M. Body constitue non seulement un ensemble
de documents de grande valeur, mais propose une lecture de Giraudoux originale
et perspicace. A son importance dans le cadre des études giralduciennes s'ajoute
un intérêt méthodologique certain. Les erreurs ou les fautes de transcription, notamment

pour ce qui concerne les noms et titres allemands, sont peu nombreuses
(ainsi faut-il ajouter dans la bibliographie aux Fünf Essays de Robert Minder le
titre de cet ouvrage, Kultur und Literatur in Deutschland und Frankreich). Ce
qui est bien plus grave que de tels détails, c'est que M. Body n'ait pas pensé à

identifier le journaliste et critique allemand Peter Panter dont il parle aux pages
297 s. de son livre. Ce nom fait son apparition dans le contexte des réactions
allemandes face à la création parisienne de Siegfried. En se basant sur un article de

revue de Marc Chadourne, M. Body fait état de « l'article de Peter Panter (cité
par Marc Chadourne sans référence) : 'Comment apparaissons-nous dans la pièce
de M. Giraudoux Claquant des talons.' Et de s'indigner que des officiers généraux

parlent comme de braves sous-officiers. Une fois encore, constate M. Body,
« le réflexe nationaliste conduit un journaliste à se sentir visé lorsque la caste
militaire de son pays est mise en cause ».

Cette constatation est fausse. L'erreur semble déjà évidente quand on sait que
Peter Panter fut un des nombreux pseudonymes de l'écrivain antifasciste et pacifiste

militant Kurt Tucholsky, une des gloires du journalisme allemand à l'époque
de la République de Weimar, et elle est plus évidente encore quand on lit l'article
en question (« Siegfried » oder der geleimte Mann, paru dans la Vossische Zeitung
du 23 mai 1928 ; voir Kurt Tucholsky : Gesammelte Werke, herausgegeben von
Mary Gerold-Tucholsky und Fritz J. Raddatz, Band II, Hamburg : Rowohlt 1961,
pp. 1136-1139). Il est vrai que Tucholsky, qui avait assisté à la création de la
pièce, regrette le côté schématique des Allemands apparaissant sur la scène
parisienne, en disant : « Wie stehen wir da Hackenknallend. » Mais il dit du même

coup : « Vieles trifft ins Herz. » Ce qui est important : malgré une certaine
réticence quant à la forme dramatique et aux personnages de Giraudoux, Tucholsky
approuve hautement l'appel fondamental de la pièce : « Das Stück von Jean Giraudoux

ruft, und wir nehmen den Ruf auf : es werde, trotz allem, Licht » En
d'autres termes, c'est le nationalisme français, générateur de l'image d'un Allemand
typique claquant des talons, et comparable au nationalisme allemand coupable du
même type de terribles simplifications, que Tucholsky rend responsable des
malentendus qui régnent entre les deux nations (« Wir kennen uns nicht. Wir hassen



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 57

uns falsch : die Nationalisten beider Länder haben sich Schiessbudenfiguren
aufgebaut, nach denen sie zielen... »). Ainsi la critique même émise par Tucholsky
prend une signification presque diamétralement opposée à l'interprétation qu'en
donne M. Body. Peut-être est-il permis d'avancer ici une petite hypothèse: M. Body,
en se fiant à l'article de Marc Chadourne, est devenu à son tour, et sans le savoir,
la victime du nationalisme de sa source : Chadourne, en bon Français des années

vingt, attribue l'attitude quelque peu négative de Peter Panter presque automatiquement

et sans réfléchir au nationalisme régnant.

Il va de soi que ces remarques ne visent nullement à déprécier le très beau livre
de M. Jacques Body. Qu'elles expriment simplement l'idée que le dossier « Giraudoux

et l'Allemagne » n'est pas clos et qu'en particulier le problème de l'image que
l'Allemagne s'est faite de Giraudoux peut encore nous réserver des surprises.

Manfred Gsteiger.

Edouard Guiton, Jacques Delille (1738-1813) et le poème de la nature en France
de 1750 à 1820, Klincksieck, Paris, 1974 (Publications de l'Université de Haute-
Bretagne), 656 p.

Etonnante gageure que celle de consacrer une étude de plus de six cents pages
à l'abbé Delille, si bien tombé dans l'oubli qu'il n'est plus guère que mentionné dans
les histoires littéraires. Mais il faut dire d'emblée que l'entreprise de M. Guiton est
réussie en tout point. Ce n'est pas une monographie qu'il nous offre, c'est vraiment
un historique pénétrant de la poésie française de 1750 à 1820, c'est même, au-delà
de l'histoire d'un genre, celle de la sensibilité littéraire à la fin de l'ancien régime,
sous la Révolution et sous l'Empire. Certes l'analyse de l'œuvre de l'abbé Delille ne
sert pas seulement de prétexte : elle occupe le centre de cette vaste étude. Et le
critique a voulu et réussi à faire revivre à la fois l'homme et l'œuvre. La sympathie
que M. Guiton éprouve pour le poète ne l'empêche pas d'en montrer les limites et
l'échec final. Mais son jugement repose sur des bases solides et ne doit rien aux
a priori que nous avons hérités de Sainte-Beuve. En outre, c'est toute une galerie
de portraits littéraires oubliés qui resurgit à la lecture de ce livre : Louis Racine, le
cardinal de Bernis, Thomas, Saint-Lambert, Roucher, Lemierre, Fontanes pour n'en
citer que quelques-uns. En nous livrant l'histoire d'un genre -— la poésie descriptive

— en en analysant la problématique esthétique, en en montrant l'originalité et
les faiblesses, M. Guiton comble une grave lacune dans nos connaissances littéraires
et nous permet de mieux mesurer, grâce à sa « radiographie d'un échec », l'apport
réel de la révolution romantique.

« Suivre dans son déroulement la carrière d'un homme et étudier la vie d'une
forme littéraire depuis sa naissance jusqu'à sa mort », tel est le double objectif de
M. Guiton. Cette dualité, qui eût pu être source de disparité, lui permet au
contraire un constant va-et-vient entre l'auteur et son époque. Tout au plus peut-on
lui reprocher certaines redites bien excusables. Mais une telle démarche met
admirablement en lumière les problèmes de la création poétique dans la seconde moitié
du XVIIle siècle et rend compte d'un climat littéraire où le jeu des influences,
chez des auteurs talentueux mais sans génie, exerce un rôle prépondérant.

Etrange carrière que celle de l'abbé Delille qui, pendant plus de quarante ans,
fut considéré comme le prince incontesté des poètes Entré en poésie sous l'égide



58 ÉTUDES DE LETTRES

de Louis Racine, de Fréron et de le Franc de Pompignan, il ne tarde pas à se

détourner de ces modèles qui mènent la lutte antiphilosophique pour rallier l'autre
clan, au risque de s'aliéner les faveurs du pouvoir. Son épitre sur les Voyages lui
vaut aussi bien les compliments de Voltaire, qui voit en lui « un excellent citoyen
et un grand poète », que l'hostilité de Louis XV qui refusera de ratifier son élection

à l'Académie française où il ne sera reçu qu'à l'avènement de Louis XVI.
Contrairement à ce que l'on a souvent prétendu, Delille écrivait lentement, polissant

ses ouvrages avant de les livrer à l'impression. Sa traduction des Géorgiques
(1769) l'occupa plus de douze ans : elle lui valut instantanément la gloire, et un
poste au collège de France. M. Guiton analyse avec finesse l'apport et les limites
d'un tel ouvrage. Les adversaires de Delille l'attendaient du reste à l'épreuve de la
création qu'il semble avoir différée le plus longtemps possible. En 1782, ses Jardins
consacrèrent sa renommée : ils répondaient à la sensibilité de cette époque qui est
celle du Petit Trianon, au goût d'une nature culturalisée, aux contradictions d'une
société qui, marquée par Rousseau, aspirait au retour à la nature mais refusait la
nature sauvage. Ce poème descriptif en quatre chants, que les jeunes romantiques
du Conservateur littéraire liront encore avec admiration, est un des meilleurs textes
du préromantisme. Dès lors, Delille est un homme arrivé : choyé par la société
aristocratique, il est un personnage bien en cour. Aussi ne supportera-t-il pas les
bouleversements de la Révolution. Décrié comme un lâche par certains de ses

biographes, proclamé héros après coup par les partisans des Bourbons, Delille semble
bien dans ces circonstances avoir été poussé plus par ses intérêts financiers que par
des problèmes de conscience. Si M. Guiton cherche à étayer la thèse de la dignité
de l'artiste qui ne veut pas se compromettre dans la mêlée, il n'en avoue pas moins
l'extrême âpreté au gain du prince des poètes. Son tardif exil (1795-1802) en
Suisse, en Allemagne et en Angleterre apparaît davantage dicté par des rancunes
mesquines envers un régime qui l'a dépouillé de ses avantages matériels que par
de profondes considérations politiques. La publication de son Homme des Champs,
en 1800, suscite de violentes controverses de nature plus politique que littéraire.
Rentré en France en 1802 et y refusant l'aumône de l'Etat, il n'a plus que sa plume
pour vivre : c'est pourquoi il va publier coup sur coup ses traductions de l'Enéide
et du Paradis perdu et ses deux grands poèmes de l'Homme (L'Imagination) et de
la Nature (Les Trois Règnes de la Nature). Mais ces ouvrages sont loin de faire
l'unanimité et, même s'ils constituent des succès de librairie, ils sont déjà d'un autre
âge. Ils consomment l'échec du grand poème de la nature dont avait rêvé André
Chénier: ainsi, loin de faire la synthèse de la science des Lumières, les Trois Règnes
de la Nature apparaissent comme une sorte de vaste compilation et comme un
palmarès purement énumératif.

Histoire d'un homme et d'une œuvre, mais aussi, nous l'avons dit, histoire
d'un genre. Guiton part des épopées théologiques de la première moitié du siècle

(Poème sur la Grâce et la Religion de Louis Racine, la Henriade de Voltaire),
animées par les convictions profondes de leur auteur. Chez les deux poètes, quelles
que soient leurs divergences et leur degré de réussite, la poésie prend sa source
« dans les couches souterraines de la conscience » (comme René Pomeau l'a montré

pour Voltaire). Au milieu du siècle, la poésie piétine et stagne dans des
productions d'un didactisme fâcheux. On attend le poète qui soit capable de faire
passer dans ses vers les conquêtes de l'esprit philosophique. C'est le but d'un Hel-
vetius dans le Bonheur qu'il ne pourra achever et de Saint-Lambert dans les

Saisons (1769). Ce dernier donne dans sa préface la poétique du genre nouveau : le

poème descriptif. Il s'agit pour ce disciple ardent des Philosophes, auteur de
l'article Génie de l'Encyclopédie, de faire profiter la poésie des conquêtes de la



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 59

raison : la description devient « un hommage du lyrisme à la science ». Louable
projet Mais la réalisation est loin de répondre aux promesses de la préface :

contradictions entre un athéisme militant et des hymnes au dieu de la Nature qui
sonnent faux (« il y croit sans doute », ironisait Diderot), et, reproche plus grave,
incapacité de trouver une forme nouvelle adéquate à l'originalité de la pensée.
Saint-Lambert rime comme Boileau. Néanmoins, ses Saisons, quel qu'en soit l'échec
intrinsèque, ont ouvert la voie au poème descriptif qui s'épanouira dans les années
1770-1790. En 1779 paraissent deux recueils importants, Les Fastes de Lemierre et
Les Mois de Roucher : l'échec partiel de ces deux œuvres peut aussi s'expliquer
par des raisons formelles. La philosophie des Lumières, pour être intégrée à la
poésie, nécessitait une démarche associative. Or la poésie restait tributaire d'une
conception discursive et le poète, prisonnier d'une perspective didactique, ne pouvait

trouver un souffle lyrique qui aurait exalté les conquêtes de l'esprit humain.
Les tentatives formelles de Roucher pour rompre la monotonie de l'alexandrin ne
préfigurent que très maladroitement celles d'un Hugo. Et si l'abbé Delille, dans
les Jardins, parvient à assouplir la versification, il reste lui aussi captif d'un
sensualisme qui se maintient à la surface des choses. La croyance au seul hic et nunc
réduit finalement le poète à n'être qu'un « peintre de la réalité » et sa nostalgie
relève d'un pur hédonisme. Enfin — et là M. Guiton ne met peut-être pas assez en
lumière cet aspect —• le contexte socio-culturel rabaisse le poème de la nature au
rang de l'idylle dont le poète suisse Gessner était alors le représentant le plus
illustre et dont le paternalisme philanthropique ne pouvait être qu'en contradiction
avec le courant de pensée issu de l'Encyclopédie. Témoin en est l'usage de la
mythologie que les poètes de cette époque, à la différence de leurs successeurs, n'ont
pas réussi à ressusciter et à adapter au monde moderne et qui n'apparaît à distance

que comme un magasin d'accessoires. Ce sont toutes ces considérations qui
expliquent également l'échec d'un poète aussi génial qu'André Chénier. M. Guiton
développe habilement la thèse selon laquelle l'auteur de L'Hermès et de L'Amérique,

même s'il avait survécu à la Terreur, n'aurait pu mener à chef ces deux
épopées grandioses. Peu importe d'ailleurs Car, malgré son caractère fragmentaire,

l'œuvre de Chénier, publiée en 1819 seulement, devait sonner le glas de
l'influence de Delille. Les jeunes romantiques découvraient en effet dans l'auteur
des ïambes le seul poète qui avait découvert que « dans un monde où la matière
est la substance unique, la poésie est la seule voie de salut ».

Roger Francillon.

Zobeidah Youssef, Polémique et Littérature chez Guez de Balzac, Nizet, Paris,
1972, 455 p.

Depuis la publication, en 1624, de ses Lettres qui établirent sa renommée
d'unico eloquente jusqu'à la Querelle des sonnets en 1649, Guez de Balzac n'a
cessé de faire entendre sa voix originale dans les polémiques littéraires de son
temps. Il a été ainsi directement mêlé à l'effort doctrinaire de cette première moitié
du XVIIe siècle et a apporté une contribution non négligeable à la formation du
classicisme. C'est ce que Mme Youssef met remarquablement en évidence dans sa
thèse.

Dans une première partie, elle se livre à une étude diachronique des diverses
querelles auxquelles Balzac a participé. Les bras vous tombent devant la fréquente



60 ÉTUDES DE LETTRES

petitesse et la mesquinerie des polémistes de cette époque, et la minutie de Mme
Youssef accentue encore cet aspect, sans faire ressortir toujours l'intérêt général
que de telles disputes peuvent avoir encore aujourd'hui sur le plan de l'esthétique.
C'est particulièrement le cas du chapitre I où sont examinées les polémiques suscitées

par la parution des Lettres dorées. Plus net apparaît l'intérêt des disputes
postérieures à 1632 : Balzac est alors retiré en Charente, à l'écart des coteries
parisiennes. On le consulte comme un oracle et ce ne sont plus ses propres ouvrages
qui sont en jeu. Il peut donc viser à une certaine objectivité et son bon sens fait
autorité. C'est le cas dans la polémique qui l'oppose au théoricien hollandais
Heinsius qui venait de publier son Herodes Infanticida, tragédie latine. En
proscrivant le mélange des éléments chrétiens et païens au théâtre, et en postulant le
respect de la vraisemblance historique au niveau de la propriété des mœurs, Balzac
impose aux doctrinaires français une règle qui finira par être admise de tous les

dramaturges classiques. De même, lors de la Querelle du Cid, bien qu'ami de
Scudéry et de Chapelain, Balzac n'hésite pas à prendre le parti de Corneille, même
s'il le fait avec des précautions oratoires : « sçavoir l'art de plaire ne vaut pas tant
que sçavoir plaire sans art. » Pour Balzac, comme plus tard pour le Molière de la
Critique ou le Racine des Préfaces, c'est le public qui a raison contre les théoriciens.
En cela donc, Balzac est plus proche des grands créateurs classiques que Chapelain,

quoique, comme le montre judicieusement Mme Youssef, les Sentiments de

l'Académie soient un texte censuré et que la correspondance entre Chapelain et
Balzac fasse apparaître clairement que le premier portait dans l'intimité un
jugement beaucoup plus nuancé sur le chef-d'œuvre de Corneille.

Deux ans plus tard, Balzac est à nouveau consulté lors de la Querelle des
Supposés de l'Arioste, qui opposait deux clans de l'Hôtel de Rambouillet dirigés l'un
par Voiture et l'autre par Chapelain : l'oracle de la Charente est ainsi amené à

établir une théorie de la comédie qui frappe par l'accord qu'elle peut avoir avec
les vues exprimées vingt ans plus tard par Molière. Pour Balzac, le style médiocre
vaut le style sublime et demande autant d'art au dramaturge. La comédie doit
imiter habilement le désordre de la nature et si elle doit instruire, elle ne doit pas
déclamer, mais corriger les mœurs en faisant rire les honnêtes gens. A nouveau,
c'est l'effet produit sur le public qui seul importe. De telles idées préparent l'attaque
contre le pédantisme que constitue la satire du Barbon, dans laquelle Balzac s'en

prend vertement aux érudits pointilleux.

La dernière querelle à laquelle ait participé Balzac, après sa retraite au couvent
des Capucins à Angoulême, est la célèbre affaire des sonnets qui mit aux prises
partisans de Voiture et de Benserade. L'unico eloquente y joue son rôle d'académicien

: ami de Vaugelas, il donne à son analyse minutieuse des deux sonnets une
orientation nettement linguistique, se référant constamment à la notion d'usage.
En outre, non sans un certain pédantisme, il condamne le jeu de la poésie
précieuse qui néglige le sens et ne fait le plus souvent que jouer sur les mots, précurseur

en cela du rationalisme classique.

Après cette étude de type analytique, dans laquelle Mme Youssef nous livre
une information très riche et très solide, une synthèse nous est proposée des aspects
les plus importants de l'attitude de Balzac face aux problèmes littéraires. Ce qui
en ressort particulièrement, c'est la liberté de Balzac à l'égard des modes de son

temps et son originalité dans le débat théorique des années 1630-1650. Loin d'être
fasciné par les Anciens, Balzac ne reconnaît comme autorité que sa raison ; loin
d'être prisonnier des règles théoriques, il met l'accent sur la vision d'ensemble d'une
œuvre dans laquelle les parties doivent être en rapport avec le tout ; loin de



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 61

croire aux vertus uniques de l'art, il insiste sur l'aspect irrationnel du génie. Bref,
Balzac se fait une conception dynamique de la littérature : il met en lumière la
visée propre à toute œuvre d'art en rappelant à maintes reprises le fait en apparence

banal mais trop souvent oublié de ses contemporains, qu'une pièce de théâtre
est faite pour être jouée et il souligne la nécessité d'une adéquation parfaite entre
le ton, le style et le genre littéraire. Enfin, tout en étant partisan de la moralité
de l'art, il exige que l'instruction morale soit non plaquée sous forme de sentences
mais soit intégrée à l'œuvre, que le message de l'auteur se dégage de la forme littéraire

même.

Dans la dernière partie de son étude, Mme Youssef examine avec soin les différents

courants de pensée et les influences qui expliquent les positions prises par
Balzac dans ses polémiques littéraires. S'il est normal que l'unico eloquente ait été
fortement marqué par la lecture des théoriciens latins de l'ars dicendi comme
Cicéron et Quintilien, ou qu'il ait subi malgré lui l'influence du néo-stoïcisme dont
son époque était imprégnée, il garde sa liberté à l'égard des mouvements littéraires
les plus importants de son temps pour devenir avec les années une sorte de sage.
Toutefois il en a subi le contrecoup : s'il n'adhère pas complètement aux vues de
Malherbe, il n'en est pas moins partisan de sa réforme et donne parfois dans le
purisme. Bien qu'il ait peu fréquenté l'Hôtel de Rambouillet, ses rapports avec les
mondains le préservent d'un penchant marqué pour le pédantisme. Il cherche ainsi
à concilier son goût pour l'érudition auquel il peut donner libre cours dans sa
correspondance avec Chapelain et les qualités propres à l'honnête homme acquises
dans la fréquentation du chevalier de Méré.

En conclusion, Mme Youssef montre bien l'originalité de Balzac dans ses
attitudes littéraires : plus proche de Corneille, de Racine et de Molière que des doctrinaires

de son temps, il a pu influencer des théoriciens du théâtre comme La Mes-
nardière et d'Aubignac, mais il ne leur doit rien. On eût souhaité pour finir que
l'auteur de cet ouvrage si riche montre davantage l'intérêt qu'un Guez de Balzac
peut avoir encore aujourd'hui, où nous reposons souvent les mêmes problèmes sous
d'autres formes. Mais il eût fallu pour cela donner une autre perspective à cette
étude de caractère purement historique.

Roger Francillon.

Béatrice Grotzer, Les archives d'Albert Béguin. Inventaire établi en collaboration
avec Pierre Grotzer, La Baconnière, Neuchâtel, 1975, 396 p.

C'est la masse importante d'une demi-tonne de papiers : manuscrits, lettres et
documents divers que laissa Albert Béguin à sa mort, en 1957. Mme Béatrice
Grotzer nous présente aujourd'hui l'inventaire de ces papiers, rendant consultables
et utilisables par les chercheurs des documents fort précieux qui, jusqu'à ce jour,
ne pouvaient permettre que les découvertes aléatoires et incomplètes que créaient
leur dispersion et leur désordre. Ces archives sont maintenant rassemblées, classées

et conservées (dans 347 cassettes) chez Mme Raymonde Béguin-Vincent. Elles
seront microfilmées et d'ici peu consultables à la Bibliothèque de la Ville de La
Chaux-de-Fonds.

Dans une introduction très intéressante à cet inventaire, M. Pierre Grotzer nous
retrace brièvement l'histoire de ces archives, expliquant entre autres les raisons de
leur dispersion, due aux nombreux déménagements d'Albert Béguin ainsi qu'à ses



62 ÉTUDES DE LETTRES

activités spatialement diversifiées. Pour lui, cet inventaire est un complément
indispensable aux Ecrits d'Albert Béguin (La Baconnière, Neuchâtel, 1967) qu'il a

publié lui-même, et auquel il a déjà ajouté un Supplément... (La Baconnière,
Neuchâtel, 1973).

La première partie de cet ouvrage est consacrée à un inventaire biographique,
présentant d'abord des documents personnels tels que des photos d'A. Béguin et de
sa famille, des documents officiels, diplômes et tout autre papier et souvenirs le
suivant dans sa vie privée. Albert Béguin étudiant permet par exemple d'approcher

ses activités bellettriennes à Genève. Puis, avec Albert Béguin professeur, nous
entrons dans une phase importante de sa carrière à Bâle et à l'étranger ; les listes
de ses cours et séminaires donnent des indications précises sur l'orientation de son
enseignement. Notons à ce propos que ses cours n'étaient pas rédigés et que seuls
des plans et des notes s'y rapportant ont été conservés. Il en est de même pour les

textes de ses conférences (voir : Albert Béguin conférencier). Mme Grotzer a
reconstitué grâce à des notes les « périples et les sujets de trois tournées de
conférences », en Espagne et au Portugal (1944), au Canada (1953) et en Italie (1955),
ainsi que ceux de conférences diverses prononcées en de multiples endroits.

Albert Béguin conseiller littéraire et directeur (1936-1957) nous donne l'occasion

de le suivre comme coéditeur des Annales Suisses, puis comme directeur des
Cahiers du Rhône, d'Esprit et enfin de la Société des Amis de Georges Bernanos.

L'Inventaire analytique des écrits double, nous l'avons mentionné, les Ecrits
d'Albert Béguin. L'introduction à ce chapitre indique la parenté de ces deux
ouvrages (cotation identique par exemple) tout en signalant les textes inédits et la
façon de les repérer et de les situer dans l'œuvre d'Albert Béguin.

Le dernier chapitre de l'inventaire : l'Index général des correspondants, est
très riche et apportera, lui, de nombreuses informations nouvelles. Car, des 11 150
lettres inventoriées, réparties entre 2266 correspondants, très peu ont été publiées.

Albert Béguin conserva dès le début de sa carrière les lettres qui lui furent
adressées et commença même de les classer, tantôt par correspondants tantôt thé-
matiquement. Mme B. Grotzer a conservé dans la mesure du possible cet embryon
de classement, mais a dû renoncer à un classement thématique général (manque
de moyens matériels, mais aussi un certain risque de disperser la correspondance
d'un même auteur, plusieurs lettres ayant trait à de multiples sujets). L'introduction

à cet Index général est particulièrement utile au bon usage de l'inventaire et
donne une idée parfaite du mode de classement, de la façon de repérer soit les

auteurs soit les « collectivités auteurs », grâce à des renseignements précis d'ordre
pratique.

L'absence d'un index analytique général, qui n'aurait fait qu'alourdir l'ouvrage
inutilement, sera aisément pallié par la consultation systématique des deux derniers
chapitres. Concluons rapidement en nous félicitant de trouver ici un ouvrage clair,
d'une consultation aisée grâce à la simplicité du classement et aux diverses
introductions et commentaires qui le rendent particulièrement maniable. Sans ce type
d'ouvrage, un fonds d'archives reste mort : le désordre ne fait qu'y croître au fur
et à mesure des « fouilles » des chercheurs. Il n'est pas nécessaire d'insister sur le

fait que cet ouvrage apportera des renseignements à tous les amateurs d'histoire
littéraire s'intéressant à la personnalité d'Albert Béguin mais aussi à l'histoire des

idées et de la critique dont il fut, dès le début de sa carrière, une figure particulièrement

marquante. Marianne Perrenoud.



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 63

Jeanlouis Cornuz, Reconnaissance d'Edmond Gilliard, L'Age d'Homme, Lau¬

sanne, 1975, 132 p.

Pour s'associer aux publications qui ont célébré le centième anniversaire de la
naissance d'Edmond Gilliard, en octobre dernier, Jeanlouis Cornuz a choisi d'offrir
au public soixante-dix-sept lettres qu'il a reçues de l'écrivain, de 1957 à 1968.

Cette correspondance est introduite par une mise en place critique, en trois
chapitres, de l'homme et de l'œuvre. Dans le premier, intitulé «Les jours», Jeanlouis

Cornuz donne les dates et les étapes importantes de la vie d'Edmond Gilliard,
mettant l'accent sur les moments-charnières : l'enfance à Fiez, les études, Paris et
la rencontre de S. U. Zanne, les années d'enseignement, l'activité de critique, d'éditeur,

de conférencier, la longue retraite, marquée par les anniversaires qui, de cinq
ans en cinq ans, jalonnèrent les dernières décennies comme autant d'hommages
amicaux ou officiels.

Le deuxième chapitre, « Les livres », donne un bref aperçu des œuvres au fil
de leur parution : Jeanlouis Cornuz ne se livre pas à une analyse, mais situe
l'œuvre soit en citant tel commentaire critique qui salue sa parution, soit en
extrayant quelques phrases-clés qui en posent le propos essentiel.

Pour définir, dans son troisième chapitre, « Les thèmes », l'auteur adopte la
même méthode : s'appuyant sur d'abondantes citations, il retrace en quelque sorte
l'itinéraire spirituel de Gilliard, partant de la quête passionnée du langage qui mène
au divin, passant par l'accord de l'homme avec sa terre-mère, avec son lieu de
naissance, avec ses passions et son âge, pour aboutir à la liberté. Et devant la difficulté
à définir cette pensée qui ne prétend pas être un véritable système, Jeanlouis Cornuz

de conclure : « Le plus simple serait donc d'achever par une sorte de lexique. »

Celui-ci prend l'allure d'un recueil d'aphorismes, comme toute récolte de citations
que chacun peut faire à son gré à travers l'œuvre de Gilliard. Le caractère définitif
et percutant de la formule chez Gilliard est précisément ce qui rend difficile l'analyse

proprement dite de cette « alchimie verbale ».

C'est vraiment dans les lettres qui forment la dernière partie, « Rencontre »,
que la figure de l'écrivain apparaît dans toute son envergure. L'homme de quatre-
vingt-deux ans entame, à partir d'un prétexte fortuit, une confiante correspondance
avec le jeune secrétaire de Pour l'Art. Deux générations, presque, les séparent, il
faut le rappeler, tant cette amitié semble l'oublier. Ouverture à autrui, au présent,
d'un homme qui refuse de regarder en arrière, plus il se voit approcher de la mort;
«le souvenir est la crasse des vieux», écrivait-il déjà à Freddy Buache en 1950.
On retrouve dans ces lettres la vigueur de la phrase, le plaisir du jeu avec les mots
qui a pour but final la conquête de soi. « Ma peau est un épiderme d'âme. Tout
malaise d'épiderme est symptôme d'une transe d'âme. » Entre les lettres, parfois,
quelques lignes des Carnets de Jeanlouis Cornuz, situant telle lettre dans son
contexte, restituant les réflexions suscitées par telle rencontre. D'abondantes notes
accompagnent cette « Reconnaissance » qui porte en son titre même le double sens
de ce que la langue allemande dissocierait en Anerkennung et Dankbarkeit.

Françoise Fornerod.




	Comptes rendus bibliographiques

