
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 7 (1974)

Heft: 2

Artikel: Spiritualité de Ciceron

Autor: Béranger, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SPIRITUALITÉ DE CICÉRON

L'enfance de Cicéron s'est écoulée pendant les troubles parfois
sanglants, consécutifs aux réformes des Gracques L Les guerres
sociale, intestine (Marius et Sylla), étrangère (Mithridate) affligèrent
l'adolescence. La maturité coïncide avec les tentatives de restauration
sénatoriale, l'anarchie, les rivalités des chefs politiques, le complot de

Gatilina, le premier triumvirat, la guerre civile entre César et Pompée,
la dictature de César. Sa vieillesse, admis que la vieillesse commence à
soixante ans, vit l'écroulement de la République dans la lutte entre
ambitieux et les idéologies, lutte qu'il alimenta, à laquelle il participa,
dont il périt victime. Il perçut encore les signes avant-coureurs du
régime qui allait suivre, le Principat et l'Empire.

Cicéron a traversé une époque agitée: il n'a pas connu la paix, en
quoi il est proche de nous. Il a vécu intensément la vie de son temps,
partageant le sort commun, incapable de rester à l'écart de la société.

Il a éprouvé les joies, les angoisses, les espoirs, le découragement, les

dangers, la gloire éphémère, l'ivresse du pouvoir, les désillusions; il a
subi l'exil, il fut un fugitif, un proscrit; il a été plongé dans le désarroi,
ce que la science lui a reproché lourdement à deux millénaires de
distance. Ce sont justement ces vicissitudes humaines qui nous
intéressent. Cicéron, doué d'une intelligence exceptionnelle, saisissait sur-
le-champ données, conséquences, avantages, inconvénients, envisageait

en un éclair le pour et le contre, hésitait, n'osant se décider,
puisqu'il apercevait aussitôt la défectuosité, déchiré intérieurement et
malheureux. Partout il a réagi avec une sensibilité déconcertante par
sa mobilité, mais révélatrice, parce qu'elle découvre le naturel et
manifeste les élans d'une âme.

1 Le jeudi 21 février 1974, M. le professeur Jean Béranger, parvenu au terme
de sa carrière universitaire, a prononcé sa dernière leçon devant un nombreux et
vibrant public d'étudiants, d'anciens étudiants et d'amis. M. le Recteur Dominique
Rivier honorait de sa présence cette manifestation.

Nous avons laissé à cette leçon son caractère d'exposé oral.



2 ÉTUDES DE LETTRES

Il ne s'agit pas d'ériger Cicéron en héros et en saint. Il est sage, au
départ, de fermer l'oreille aux accents chaleureux d'un Arnobe 2, de
saint Jérôme 3, de saint Augustin 4, des Pères de l'Eglise qui l'attirent
à eux comme précurseur du christianisme. Il s'agit d'apprécier
indépendamment.

Nous disposons d'un vocabulaire de notions morales, certes convenant

à Cicéron, revenant couramment sur ses lèvres, sous son stylet,
expression d'une personnalité d'élite: bonheur, clémence, conscience,
confiance-bonne foi-fidélité (fides), dignité, honneur, humanité,
justice, liberté, patriotisme, sagesse, vertu. Or ce sont des qualités banales
dont on complimente chaque individu aux bons sentiments de qui il
est fait appel dans les rapports quotidiens, consistant, à Rome, en
services réciproques, tissu d'obligations, d'entraide utilitaire indispensable.

Ce sont des vertus d'entregent. Il faut distinguer Cicéron de

l'ambiance, le détacher des conventions, isoler sa valeur. Paradoxe
provisoire: la philosophie, héritage culturel, est aussi une contingence.
Cicéron ne cèle pas son enthousiasme envers la philosophie, « mère de

tous les arts», «invention des dieux» (ici il reprend Platon, Timée
47 B, enchérissant, car Platon se contente d'une périphrase pour
déclarer que rien de meilleur n'a été donné à l'homme), réconfort
dans le malheur 5. Il entonne un hymne: « O philosophie, guide de la
vie, qui cherches la vertu, poursuis le vice, sans toi que serait-il advenu
non seulement de nous, mais de la vie des hommes ?» 6 Cicéron de

lui attribuer la fondation des villes, la vie sociale, les lois, la moralité,
l'organisation, bref, la civilisation; elle est source de beauté, fonde-

2 Selon Arnobe, Adv. nat. 3, 7, des païens proposaient de détruire, sur l'ordre
du Sénat, les œuvres de Cicéron favorables au christianisme H. Chadwick, Die
Kirche in der antiken Welt (trad, de The Early Church2, Harmondsworth,
Penguin Books), Sammlung Göschen, 7002, Berlin, De Gruyter, 1972, p. 255, compare

la retraite d'Augustin et les entretiens de Cassiciacum aux Tusculanes de
Cicéron.

3 Epist. 22, 30 (le «Songe de saint Jérôme»).
4 M. Testard, Saint Augustin et Cicéron, Paris, Etudes augustiniennes, 1958.

v. E. Dutoit, Saint Augustin et Cicéron, Une somme augustinienne, Nova et
Vetera (Fribourg), 35, 1960, pp. 55-63.

5 Fam. 16, 23, 3 (vers le 21 juin 44; à Tiron, son affranchi). H. Fuchs,
Ciceros Hingahe an die Philosophie, MH 16, 1959, p. 1 et s. K. Büchner, Cicero
(Studien zur römischen Literatur 2), Wiesbaden, Steiner, 1962, p. 2 et s.; 6; 8; 15.

6Tusc. 5, 5 : O vitae philosophiae dux, o virtutis indagatrix expultrixque
vitiorum quid non modo nos, sed omnino vita hominum sine te esse potuisset
H. Hommel, Ciceros Gebetshymne an die Philosophie, Tusculanen V 5, Heidelberg,

Winter, 1968.



SPIRITUALITÉ DE GICÉRON 3

ment de l'éloquence 7. Un seul jour passé selon ses préceptes vaut
mieux que l'immortalité pécheresse 8.

Ce lyrisme exubérant émane d'un cœur sincère, mais il ne dispense

pas de se souvenir des réalités. Cicéron entreprend son œuvre philosophique

à plus de soixante ans, accablé par le deuil (il a perdu sa fille
Tullia). En vingt mois il écrit coup sur coup huit ouvrages principaux.

Subsistent essentiellement les Académiques (une épistémo-
logie), Des Termes extrêmes des Biens et des Maux (le problème du
bien et du mal), De la Nature des Dieux, De la Divination, Du Destin
qui sont une métaphysique (je laisse de côté les œuvres morales,
subordonnées). Cela forme un ensemble structuré, cohérent, méthodique,

autonome. La fécondité, la rapidité s'expliquent parce que le

travail n'était pas original, mais de seconde main. Cicéron voulait
étudier les courants de la pensée grecque, les assimiler, informer le public
éclairé en les exposant en latin, -— déjà une performance, puisqu'il
devait forger une langue. Il introduisait la philosophie à Rome 9, bien
préparé: dès sa jeunesse il s'était intéressé à la philosophie. Il l'avoue,
s'excusant comme d'un péché mignon 10. Seul le temps d'écrire lui
avait manqué. Sa retraite forcée de l'arène politique lui donnait les

loisirs indispensables de rédiger ce qu'il portait en lui depuis
longtemps et où il avait découvert l'expression de son expérience 11.

Retenons aussi que le développement raisonné est plus organique
que chronologique. Il n'y a pas nécessairement correspondance entre
le sujet de l'œuvre philosophique et les préoccupations du moment, ou
la coïncidence est fortuite. Cicéron remplissait un programme au
contenu indépendant des circonstances. Ce que celles-ci ont donné, c'est
la disponibilité enrichie de l'expérience12. Ce serait une erreur
d'optique que d'envisager cette partie de son œuvre sous l'angle de
l'actualité. Le problème de la mort que traitent les Tusculanes, écrites

en 45, méditées avant, suivies du De Natura Deorum, du De Divi-
natione, du De Officiis, ne signifie pas l'imminence de la mort. Le

7 Orat. 11; 12; 14.

8 Tusc. 5, 5.
9 Tusc. 2, 5.

10 Dit finement dans le Pro Murena (an. 63), 63 : fatebor enim, Cato, me
quoque in adulescentia diffisum ingenio meo quaesisse adiumenta doctrinae.

11 P. Boyancé, Etudes sur l'humanisme cicéronien (Coll. Latomus, 121),
Bruxelles, 1970, p. 350. Cf. D. M. Pippidi, Studii clasice, 15, 1973, p. 289.

12 Nat. deor. 1, 7 (an. 45); Divin. 2, 7 ; Fat. 2 (an. 44); Off. 2, 4, où Cicéron

indique les étapes de sa carrière intellectuelle : adolescent, il a appris ; magistrat,

il a lu ; retiré de l'activité politique, il a écrit (ce serait un « didici, legi,
scripsi » 1).



4 ÉTUDES DE LETTRES

style, le dialogue avec des emprunts à la réalité, apportent la note
personnelle, mais ce sont des moyens d'expression. Les personnages
peuvent être les interprètes de la pensée et des sentiments de l'auteur.
La maturité, dit-il13, a transformé une propension et un plaisir en
goût et en besoin véritables.

Il semble que le caractère doive apparaître dans le choix de la
doctrine adoptée entre d'autres, et défendue, sorte de credo extériorisant

les aspirations de l'âme. Cette ressource nous échappe: Cicéron
confie l'exposé de leurs propres philosophies aux personnages
représentatifs de ses dialogues, respectant la psychologie du rôle, soucieux
de l'équilibre des forces. Il ne prend pas parti, il n'adhère à aucune
école. Tel le président d'une « table ronde », il introduit, dirige le
débat, conclut, neutre ou sympathisant. Cicéron est sceptique, mais
sainement. Lui-mcme met en garde contre la négation systématique

14 : il cherche la vérité, non égoïstement, en altruiste désireux
de rendre service à ceux que la philosophie attire 13.

Cicéron est formel : il bannit la contrainte intellectuelle. Il clôt les

Académiques sur le rejet de tout dogmatisme 1G. Le De Finibus (il
réfute l'épicurisme et le stoïcisme) a des conclusions dilatoires. Cicéron

est un agnostique au niveau de la métaphysique. Le De Fato
(incomplet) condamne le déterminisme emprisonnant l'homme dans
les mailles de son destin.

Cependant Cicéron est moins sceptique qu'il ne le professe. Par
endroits, troublé, il laisse entendre — mais il ne se compromet pas —
qu'il penche pour le stoïcisme 17. L'essentiel, à ses yeux, est que les
accès à la connaissance restent ouverts. Il refuse le système, revendique

l'indépendance du jugement18. Aussi donnerait-il la préférence

à l'Académie qui, sans préjugé, sans intransigeance, recherche
la vérité ou, modestement, le plus vraisemblable, par la méthode du
« pour » et du « contre », chacun ayant la latitude de se faire une
opinion 19. Cicéron redoute de trancher, et son attitude revêt parfois
une forme de relativisme moderne 20.

13 Fam. 4, 4, 4 (automne 46).
14 Nat. deor. 1,12.
15 Cicéron ne prêche pas la « démocratisation » de la philosophie Divin. 2, 5:

il n'est pas souhaitable que tous accèdent aux études philosophiques.
16 Acad. 2, 147 et s. Cf. Nat. deor. 1, 10.

17 Nat. deor. 3, 95.
18 Tusc. 4, 7.
19 Divin. 2, 150.
20 H. A. K. Hunt, The Humanism of Cicero, Melbourne, University Press,

1954, p. 45.



SPIRITUALITÉ DE CICÉRON 5

Connaître pour savoir, savoir avec probité 21 : l'être intime de
Cicéron est animé par le désir d'apprendre à connaître, cognoscendi
cupiditate, par une passion insatiable de « voir le vrai », insatiabili
quadam cupiditate veri videndi22. Le vrai, verum (non Veritas, trop
abstrait), c'est-à-dire le réel, les réalités23. Son œuvre entière, par sa
bouche ou celle de ses personnages, est une affirmation de la nécessité

instinctive, vitale 24, inhérente à la nature humaine, de l'étude et de
la recherche, de l'entraînement quotidien, de l'effort incessant 25, et
aussi des joies (voluptas) qui en découlent26. Cicéron trace des

limites à cette ardeur. Il rappelle les difficultés de la connaissance, la
faiblesse de l'homme, les incertitudes de la recherche27. Loin de

s'enorgueillir de ses aptitudes et de ses progrès, il s'écrie, en 55, avant
les désillusions: « O duperie des espérances humaines ô fragilité de

la fortune ô vanité de nos efforts Au milieu de la carrière, souvent
tout se brise et s'écroule, ou bien, au cours du voyage, notre barque est

engloutie avant d'avoir pu apercevoir le port. » 28 II dénonce l'inanité

des biens matériels, des honneurs, de la gloire, afin de mieux exalter

les valeurs de l'esprit 29.

Cicéron un modeste Son exubérance de méridional, le bel
canto de son éloquence de forum, sa demande insolite à Lucceius30
de sauter quelques chapitres de son Histoire contemporaine en chantier

pour arriver plus vite au glorieux consulat de 63, son ambition du
triomphe et de la couronne de laurier de Yimperator agacent ou font
sourire. Il y a les lois du genre, du milieu ; il y a le ton, la manière,
l'humour qui nous échappe31. Bergson n'a-t-il pas déclaré : « On
tient à l'éloge et aux honneurs dans l'exacte mesure où l'on n'est pas

21 Nat. deor. 1,1.
22 Tusc. 1, 44-45. Cf. Off. 1, 13.

23 Cf. Tusc. 3, 56 : duplex est ratio veri reperiendi.
24 Fin. 4, 4; 5, 48.
25 Brut. 309; 321; Fin. 5, 48.

26 Fin. 4, 12.

27 Acad. 2, 7.

28 De orat. 3, 7. Trad. Edm. Courbaud, Paris, Les Belles Lettres, retouchée.
29 Lael. 49 (an. 44).
30 Fam. 5, 12 (mi-juin 56).
31 A. Haury, L'ironie et l'humour chez Cicéron, Leiden, Brill, 1955. E. de

Saint-Denis, Introduction à des essais sur l'humour des Latins, Latomus, 19, 1960,
pp. 201-220. Id. Essai sur le rire et le sourire des Latins, Paris, Les Belles Lettres,
1965.



6 ÉTUDES DE LETTRES

sûr d'avoir réussi. Il y a de la modestie au fond de la vanité. » 32

Cicéron se complaît candidement dans ses performances secondaires

qu'il désire promouvoir au degré de mérites particuliers, dignes de
distinctions. Il ressemble à maints modernes, plus fiers de leur hobby

enregistré gravement par les articles biographiques que du métier
ou de la profession auxquels ils doivent la notoriété et la consécration.
Cicéron a une haute opinion de lui : c'est qu'il se croit obligé de briller
pour répondre aux attentes d'autrui. Il continue ainsi à servir avec
zèle et application. Mais, sérieusement, quant à son art, sa virtuosité
oratoire ou rhétorique, sa culture, quant à ses études, ses recherches et
ses synthèses, il est discret et modeste 33, trop même, car il oblige la
science à recourir à des hypothèses (gratuites pour combler les
lacunes d'une information toute naturelle. Son refus de condamner
sans appel, de bâtir un système, le respect des écoles traditionnelles,
son sens de la faiblesse humaine 34 comportent une part d'humilité.
«Je ne suis pas un sage », confesse-t-il, « je puis me tromper et errer
bien loin » 35. Il reconnaît, parfaitement à l'aise, à propos de son
deuil, que son propre exemple n'a pas suivi la leçon de ses propres
préceptes 3C. Au fond, il a besoin d'approbation 37, comme un artiste
a besoin d'applaudissements. Les succès de son éloquence auprès du
peuple sont un palmarès d'examens, bien que, dit-il, l'absence d'étalage

et de public lui paraisse plus louable, par ailleurs, à ne pas fuir:
toute bonne action doit être mise à la lumière. Or la plus grande
scène, le plus grand théâtre pour la vertu, c'est la conscience.

Le sentiment de la conscience appartient à la psychologie du
Romain, qui y voit une faculté donnée à l'homme par la nature,
presque un instinct. La nature est bonne (fondement de l'optimisme
cicéronien, d'accord avec la doctrine philosophique). Lui obéir c'est
se conformer au bien; lui désobéir, s'exposer au mal. Le Romain res-

32 H. Bergson, Conférence Huxley, faite à l'Université de Birmingham, le
29 mai 1911, reproduite sous le titre de Life and Consciousness dans Hibbert Journal

d'octobre 1911. En français, avec quelques développements, La Conscience et
la Vie (Prosateurs français, Band 263), Bielefeld und Leipzig, Velhagen und
Klasing, 1933, p. 25.

33 O. Seel, Cicero. Wort. Staat. Welt, Stuttgart, Klett, 1953, p. 171-172;
3" éd., 1967, sans changement.

m Acad. 2, 7. 122.

35 Acad. 2, 66. Cf. Tusc. 4, 63 : non enim sapientes eramus.
36 Tusc. 1, 76. 83.
37 Tusc. 2, 3.



SPIRITUALITÉ DE CICÉRON 7

pecte ce tribunal intérieur dont le verdict approuve, condamne intentions

et actes. Le critère suprême, au-dessus des contingences, est la
voix de la conscience. La conscience présuppose la connaissance dont
la simple exposition formule un jugement sans appel. Sa force de
persuasion apparaît irrésistible, toujours fraîche. Que ce soit dans les

discours, les œuvres philosophiques, la Correspondance, Cicéron se

réfère au test de la conscience: « Fort de ma conscience » 38, « avec la
conscience d'avoir rempli mon devoir » 39, ainsi justifie-t-il sa
conduite, quand il veut avoir le dernier mot. La conscience réside dans le
souvenir, étalon des valeurs morales. Une crise n'est pas autre chose

qu'une revue de mémoire pour trouver par comparaison ou par
analogie, confirmation, blâme, réconfort, apaisement, espérance. La
conscience de leurs bonnes actions est la plus belle récompense du sage 40,

du héros 41. Le remords, mauvais souvenir lancinant, punit. La
conscience romaine implique l'histoire enregistreuse. Il y a une profonde
unité entre l'orateur qui cherche la justice, le philosophe qui étudie les
critères de vérité et l'historien qui collationne et inscrit les résultats de

l'expérience. Cicéron a proclamé comme nul autre les impératifs de la
conscience, d'une conscience issue de la tradition, mais enrichie et affinée

des apports grecs.
Haussons-nous au niveau de la religion. L'âme cicéronienne se

révèle-t-elle troublée, troublante, trahit-elle des aspirations annonciatrices

Il était facile, pour un Romain, de pratiquer la religion formaliste

de l'Etat, indissociable des institutions, de la politique et du
patriotisme, tout en restant incrédule ou, au contraire, croyant
ailleurs. En Cicéron point n'est indispensable de distinguer l'officiel,
magistrat et prêtre, et le particulier aux convictions divergentes refoulées.

Les fréquentes invocations aux dieux dans les discours (record
dans... l'invective contre Pison, chapelet d'injures exigence du
style oratoire, de l'ambiance (proximité des temples), du public, ne
signifient rien. Augure et en droit pontifical, il mettait au service de la
communauté son intelligence, et non une foi, pour trier ce qui devait
être retenu ou écarté, contre les abus de la superstition et les manœuvres

politiques obstructives. Hors vie publique et obligations sociales,

88 Att. 10, 4, 4-5 (14 avril 49 : guerre civile).
atFam. 5, 7, 2 (mi-avril 62); 9, 16, 6 (juillet 46); 6, 1, 3 (janvier 46). —

Cicéron invite Lucceius justement à consigner dans son Histoire les témoignages
de la conscience cicéronienne qui ne sauraient tomber dans l'oubli.

40 Rep. 6, 8 (an. 54).

"Mil. 83 (an. 52).



8 ÉTUDES DE LETTRES

Cicéron était pratiquant. Avant de partir pour l'exil, en 58, il avait
dédié au Capitale une statuette de Minerve, « gardienne de la Ville »,
qu'il conservait dans sa demeure 42. Il ne craint pas les moqueries de
l'ami Atticus, épicurien, au courant de cet accès de dévotion4S.
Malade, une nuit, soulagé d'avoir rendu de la bile, « comme si

quelque dieu lui avait administré une médecine », il écrit à Terentia
de faire un sacrifice à Apollon et à Esculape 44. Bien qu'il chargeât sa
femme de ce soin, Cicéron veillait à ce que, chez lui, les rites fussent
observés pieusement45. Y aurait-il le contraste non rare dans ce
domaine entre le pratique et la théorie Au cours des entretiens
philosophiques, nous l'avons vu, Cicéron admet une grande liberté d'opinion.

Il ne croit pas à la divination, même expliquée scientifiquement
par la « sympathie universelle » (solidarité des parties du monde) des

Stoïciens46. Il préfère les pronostics tirés des indices naturels aux
augures et à la consultation des poulets sacrés 47. Aucune ironie ni
ricanement. Cicéron respecte la religion des ancêtres, jusque dans ses

manifestations grossières, l'haruspicine : à tout prendre elle est raison
d'Etat, rei publicae causa 48. Une émotion religieuse cependant, mais
elle vient d'autre part. Comme beaucoup de Romains distingués, de

passage en Grèce, Cicéron s'était fait initier aux mystères d'Eleusis et
en avait emporté une impression durable : « Ils nous ont donné »,
dit-il à Atticus, « en plus d'une théorie qui nous enseigne à vivre dans
la joie, celle qui nous permet de mourir avec une espérance meilleure

» 49. Rien ne prouve que la religiosité romaine fût touchée.

42 Leg. 2, 42. Cf. Dom. 144. Plut. Cic. 31, 6.

43 Att. 7, 3, 3 (9 déc. 50). E. J. Goar, Cicero and the State Religion, Amsterdam,

Hakkert, 1972, p. 105.

44 Probablement un coq ou un poulet : Herondas, 4, 12. Fam. 14, 7, 1 (7 juin
49): statim ita sum levatus, ut mihi deus aliquis medicinam fecisse videatur ;
cui quidem tu deo3 quemadmodum soles3 pie et caste satis facies3 id est Apollini et
Aesculapio.

45 R. J. Goar, op. cit.3 p. 126.

46 Divin. Livre II, réfutation de la thèse de Quintus Cicéron.
47 Fam. 6, 6, 6-9 (fin septembre 46): Cicéron réconforte Aulus Cécina après

la défaite du parti républicain : les bonnes dispositions de César sont les meilleurs
signes avant-coureurs.

48 Divin. 2, 28.

49 Leg. 2, 36. Trad. G. de Plinval, Paris, Les Belles Lettres. G. Bloch - J. Car-
copino, La République romaine de 133 avant J.-C. à la mort de César (Coll.
Glotz), Paris, PUF 1919, p. 600. F. Cumont, Lux perpétua, Paris, Geuthner, 1949,

p. 239; 401.



SPIRITUALITÉ DE CICÉRON 9

Cicéron a-t-il une conception personnelle de la divinité, issue de

l'expérience et de l'étude A partir de l'expression spontanée,
discours, lettres, ce sont « les dieux », au pluriel, le panthéon de la
mythologie sous la royauté de Jupiter, ci et là invoqué seul, ce qui
n'abolit pas le polythéisme 50. Gela ne gênait pas : les Anciens étaient
libres de s'adresser à l'un des aspects de la divinité multiforme infuse
dans l'univers, autant de personnifications. Un rationaliste admettait
aisément la religion officielle. Les écrits philosophiques sont plus
nuancés : l'expression oscille entre « dieu » (singulier) et « dieux »

(pluriel). Est-ce suggérer l'idée d'un Dieu unique, en avance sur les

temps et les croyances Sénèque montre pareille alternance qui ne lui
semble pas contradictoire. Après avoir mentionné « les dieux immortels

», plus bas, enchaînant, résumant sa pensée, il écrit « Dieu »51.
Ce passage de plain pied établit l'équivalence dei, les dieux additionnés,

la divinité multiforme, deus, collectif dénommant leur somme, la
divinité. Deus et dei sont à peu près synonymes.

Tel n'est pas le cas chez Cicéron où les nombres, pluriel et singulier,

représentent des notions différentes. Dans les écrits philosophiques
la divinité, abstraction, est exprimée par dei, les dieux. Deus désigne
un concept, création des philosophes, étranger à la pensée cicéro-
nienne 52, le dieu de Platon 33

; « un » dieu relativement à d'autres,
individualisé 34. Il est prudent, faute d'article en latin, de ne pas abuser

de l'indétermination et de ne pas traduire deus par Dieu, mais par
un ou le dieu en question 35. Le moins qu'on puisse dire c'est que
Cicéron n'est pas monothéiste 56, qu'une clarification des idées à ce

sujet et dans le sens d'un progrès ne lui paraissait pas nécessaire.

L'intelligence et l'âme y trouvaient leur compte, mais cette
souplesse offrait plus de résistance qu'elle ne préparait l'avènement du
christianisme.

50 S. Rose. 131: Iuppiter Optimus Maximus cuius nutu : Catil. 3, 18; Mur.
84 et 88.

51 Sen. Dial. 1 (De Providentia) 5, 5-6.

52 Cic. Off. 3, 102.

5s Tim. 9; 17; 19; 24. Tusc. 1, 63.

54 Acad. 2, 61 ; Nat. dear. 1, 101 ; 3, 93.

55 Par exemple : Tusc. 1, 66 : deus ipse : « God Himself ». 118 : « by God » ;

3, 60 : « against God », trad. J. E. King, éd. Loeb ; Nat. deor. 1, 102 ; Acad. 2,
61, trad. H. Rackham, éd. Loeb.

56 H. A. K. Hunt, The Humanism of Cicero, p. 139 : le contrôle de la Providence

tel que Cicéron le décrit est l'action non d'un Dieu suprême, mais de dieux.



10 ÉTUDES DE LETTRES

Cicéron admet l'immortalité comme une des croyances les plus
universelles et les moins discutables. L'immortalité de l'âme est un
donné de la nature 57

: l'homme se comporte en être immortel ; il
bâtit, plante des arbres, procrée des enfants, adopte, songe à l'avenir,
légifère... 58 L'immortalité est un instinct vital que ne nie pas la
mort, entrée dans l'immortalité 59. Mort et immortalité, immortalité
et mort, pour nous, jeu de mots, pour les Anciens, figures étymologiques

et recherche du sens originel, volonté de remonter à la source
de la connaissance 8n. De magnifiques pensées se déroulent : la vie
d'ici-bas est en réalité une mort 61

; l'âme s'évade du corps comme
d'une prison 62

; rien ne prouve que la mort soit un mal, elle est même
un bonheur63; nul risque à croire que ou la mort est souhaitable ou,
en tout cas, non redoutable 64. Cicéron puise au fonds commun culturel

(un idéalisme de raison devant l'inéluctable) et philosophique (le
platonisme), mais il a choisi et retenu. Il appose la marque de son
style. Il a des convictions, et sa sincérité ne laisse aucun doute.
Intéressent ses accents personnels, l'usage, l'attitude face à l'épreuve.

Cicéron remarque, aveu qui doit coûter au Romain, que la gloire,
par ailleurs mobile et fin de l'exploit et de la célébrité, n'est qu'un
succédané de l'immortalité6r>. Il nous autorise ainsi à abréger en
allant à l'essentiel. Lors de son deuil (il a perdu sa fille unique, Tullia,
en 45), Cicéron trouve une consolation dans sa foi réfléchie en
l'immortalité de l'âme, inclinant vers un mysticisme qui filtre au
travers du projet d'ériger une chapelle à la mémoire de la morte 6G. Il ne
veut pas d'un monument funéraire habituel, mais une construction

57 Tuse. 1, 31 : naturam ipsam de immortalitate animorum tacitam iudicare.
58 Tuse. 1, 31.
59 Tusc. 2, 20. Dès le III« siècle ap. J.-C., le jour de la mort d'un martyr est

désigné et célébré comme son « jour de naissance », H. Chadwick, Die Kirche in
der antiken Welt, p. 318.

60 J.-Cl. Piguet, L'œuvre de philosophie, Neuchâtel, La Baconnière, 1960,

pp. 56 et s.; 84 et s.

61 Rep. 6, 14; Scaur. 4 (un discours devant le tribunal de repetundis, an. 54).
62 Lael. 14 : tamquam a custodia vinclisque corporis.
83 C'est le thème de la dialectique du Livre I des Tusculanes, spécialement 76.

83-84. 100.

ßiTusc. 5, 118: haud sane periculum est ne non mortem aut optandam aut
certe non timendam putet (sujet indéterminé, de portée générale : « on »).

65 Tusc. 1, 91. Cf. 1, 109.
66 Tusc. 1, 66. P. Boyancé, L'apothéose de Tullia, REA 46, 1944, p. 180

Etudes sur l'humanisme cicéronien (Coll. Latomus, 121), Bruxelles, 1970, p. 336.
F. Cumont, Lux perpétua, Paris, Geuthner, 1949, p. 163.



SPIRITUALITÉ DE CICÉRON 11

symbolisant l'apothéose de la défunte ®7. Cicéron s'est-il recueilli dans
ce sanctuaire a-t-il « vécu » l'ascension de l'âme de sa fille Le projet

ne semble pas avoir été réalisé malgré les démarches avancées 68.

Il se heurtait à des obstacles matériels qui, avec un peu d'obstination,
n'étaient pas insurmontables. Le temps calmait la douleur, les soucis

quotidiens apportaient leur dérivatif, et l'élan vers les régions éthérées
retombait sur la nature romaine réfractaire à la contemplation.

Un rayon d'espérance en une vie future après la mort paraît luire
dans une lettre à Atticus, mai 49. C'est la guerre civile entre César et
Pompée. Cicéron envisage la possibilité d'une défaite de César. Il
écrit: « Fatalement il s'écroulera, soit par ses adversaires, soit de lui-
même, qui est son propre adversaire des plus acharnés » Cicéron
condamne le régime, non l'homme, estimable, d'où sa double
attitude) ; « j'espère que cela arrivera de notre vivant ». Il ajoute: « Il est

temps que nous songions à la vie perpétuelle, et non plus à cette courte
existence », tempus est nos de illa perpétua iam, non de hac exigua
vita cogitare 69. Beau texte, emballant à première lecture, mais,
contrairement à une interprétation répandue, il ne parle pas de vie «
éternelle » 70. Perpetuus signifie ininterrompu, continuel 71. Il n'est pas
question de vie future 72 au sens chrétien, mais de perpétuité du
souvenir, du renom. « La vie des morts repose sur le souvenir des

vivants », dit Cicéron dans son éloge funèbre de Servius Sulpicius
Rufus, mort en mission auprès d'Antoine 73. De même que pour la
conscience, l'immortalité, vie future, est historique; elle appartient à

87 Att. 12, 36, 1 (3 mai 45). Lact. Inst. div. 1, 15, 18. P. Boyancé, op. cit.,
p. 180 et s. 336 et s. M. Geizer, Cicero, Wiesbaden, Steiner, 1969, p. 292. R. J.

Goar, Cicero and the State Religion, p. 128.
68 Att. 12, 37, 2 (4 mai 45). 37, 4 (37 A Moricca) (5 mai). 41, 2 (11 mai).

M. Geizer, Cicero, p. 292.
69 Äff. 10, 8, 8 (2 mai 49). J. Vogt, Ciceros Glaube an Rom (Würzburger

Studien zur Altertumswissenschaft, 56), Stuttgart, Kohlhammer, 1935, p. 70.

70 D. R. Shackleton, Cicero's Letters to Atticus, Cambridge, University Press,

IV (1968), p. 249, traduit : « I hope I may live to see it, though it is time for me
to be thinking of eternity rather than this brief span. » Aucun commentaire.

71 Menge, Lateinische Synonymik, N° 343.

72 v. le commentaire de Tyrell-Purser, IV, p. 179. R. J. Goar, Cicero and the
State Religion, p. 128.

73 Phil. 9, 10 (4 février 43): vita mortuorum in memoria est posita vivorum.
Trad. P. Wuilleumier, Paris, Les Belles Lettres, qui commente : « Cette pensée
inspirée par Platon, Banq. p. 208 D, se retrouve Pro Arch. 29 ; Pro Rab. 29 ;

Tusc. I, 32 ; C. M. 82. » F. Cumont, Recherches sur le symbolisme funéraire des

Romains, Paris, Geuthner, 1942, réimpr. anast. 1966, p. 255.



12 ÉTUDES DE LETTRES

la Cité terrestre. « La longueur du temps quand je ne serai plus »,
écrit encore Cicéron à Atticus, « m'émeut davantage que ce temps-ci
de brève durée » 74. Qu'en dira l'histoire voilà ce qui préoccupe
Cicéron. Il y avait le tribunal de la conscience, il y aura la cour
suprême de l'histoire 75. Ce n'est pas dans une métaphysique anticipant

sur l'avenir chrétien que l'on cherchera les qualités d'âme cicéro-
niennes. C'est à l'application, l'exercice, le choix du parti à prendre,
l'inspiration des actes, à la supputation des conséquences et aux
contacts des réalités qu'il faut mesurer l'élévation de l'âme.

Cicéron a été l'homme de son temps ; il en a partagé les vicissitudes.

Toute sa vie il a voulu agir pour le bien, quitte à se tromper. A
une époque de luttes partisanes et idéologiques il a dû, dominant ses

répulsions, se jeter dans la mêlée. Il a encore supporté la personnalité
de César, mais honni son régime. Il n'a pas toléré celui des héritiers de
César et, à chances apparemment égales, il a défendu passionnément
la République. L'intellectuel hésitant s'est engagé en un ultime effort
pour ce qu'il estimait la liberté. Il a perdu et a accepté la mort sans
défaillance. La tradition ennemie lui rend involontairement
hommage, quand elle rapporte que c'était là qu'il s'était le mieux tenu 7ß.

« Tout ne meurt pas avec nous », tel est le thème du Pro Arcliia
où Cicéron affirme la survie par la littérature et les arts. Cette survie il
l'a eue. L'héritage cicéronien a passé à la postérité immédiate, dont
une morale politique si inattaquable que le régime qui prit la relève de
la République, le Principat, l'accapara à son profit et prétendit la
réaliser. Le triomphe de la force brutale a dû composer avec les
valeurs de l'esprit 77 que Cicéron léguait après leur avoir donné une
forme indestructible. L'héritage cicéronien a passé à la postérité
ultérieure sous le nom de ce qu'il est convenu d'appeler humanisme,
conception de l'homme qui, par ses propres forces s'élève au-dessus de lui-
même avec le sentiment obscur, mais aussi la certitude du divin.
Terminons sur deux pensées, suffisantes pour mesurer un essor. Imbu de

Att. 12, 18, 1 (11 mars 45): longumque illud tempus, cum non ero, magis
me movet quam hoc exiguum.

75 M. Rambaud, Cicéron et l'histoire romaine (Coll. d'études latines, 28),
Paris, Les Belles Lettres, 1953, p. 116 : «Ce n'est pas sans une raison profonde
venue de l'âme même, ou de l'inconscient, qu'il finit par édifier ce système
composite qui lui permet de rêver d'une survie fondée sur sa gloire, c'est-à-dire sur la
conservation de son nom par la mémoire de la postérité. »

76 Liv. ap. Sen. Suas. 6, 17 ; Appian. Civ. 4, 19, 74-76. L'Histoire Auguste,
Alex. Sev. 62, 3, qui reflète l'opinion commune du IVe siècle, range Cicéron
parmi les meilleurs qui ont péri de mort violente.

77 Sur la priorité de l'esprit : Brut. 256 (an. 46); Off. 1, 79 (an. 44).



SPIRITUALITÉ DE CICÉRON 13

la tradition, du mos maiorum, Cicéron a osé écrire, sous la dictature,
dans le Traité des devoirs, testament dédié à son fils (on l'oublie trop
pour dénigrer l'un et l'autre) que rien ne justifie le crime, même pas
le salut de la patrie 78

; que, si des intérêts supérieurs entraient en
conflit, primait alors l'intérêt de la communauté humaine 79.

Au bout de l'acheminement vers lequel j'ai essayé de vous
conduire par les signes révélateurs d'une grande âme, je ne dis pas adieu,
mais je prends congé, Mesdames, Messieurs, mes chers désormais
anciens étudiants.

Jean Béranger.

78 Off. 1, 159. Cicéron, contrairement à l'histoire «sainte» de Rome,
condamne le meurtre de Rémus par Romulus, Off. 3, 41: peccavit (Romulus) igitur,
pace vel Quirini vel Romuli dixerim. P. Jal, La guerre civile à Rome, Etude
littéraire et morale, Paris, PUF, 1963, p. 407. T. Oksala, Religion und Mythologie bei
Horaz (Commentationes Humanarum Litterarum, 51), Helsinki, 1973, p. 153.

79 Off. 1, 153. 156. 158. 159. A.-J. Voelke, Un point de vue nouveau sur Posi-
donius, Studia philosophica, 26, 1966, p. 288. Fr. Paschoud, Roma Aeterna
(Bibliotheca Helvetica, 7), Institut suisse de Rome, 1967, p. 206 : emprunts de

saint Ambroise à Cicéron.




	Spiritualité de Ciceron

