Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: 7 (1974)
Heft: 2
Artikel: Spiritualité de Ciceron
Autor: Béranger, Jean
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870988

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SPIRITUALITE DE CICERON

L’enfance de Cicéron s’est écoulée pendant les troubles parfois
sanglants, consécutifs aux réformes des Gracques!. Les guerres
soclale, intestine (Marius et Sylla), étrangére (Mithridate) affligérent
'adolescence. La maturité coincide avec les tentatives de restauration
sénatoriale, I’anarchie, les rivalités des chefs politiques, le complot de
Catilina, le premier triumvirat, la guerre civile entre César et Pompée,
la dictature de César. Sa vieillesse, admis que la vieillesse commence a
soixante ans, vit I’écroulement de la République dans la lutte entre
ambitieux et les idéologies, lutte qu’il alimenta, a laquelle il participa,
dont il périt victime. Il pergut encore les signes avant-courcurs du
régime qui allait suivre, le Principat et ’Empire.

Cicéron a traversé une époque agitée: il n’a pas connu la paix, en
quot il est proche de nous. Il a vécu intensément la vie de son temps,
partageant le sort commun, incapable de rester a I’écart de la société.
Il a éprouvé les joies, les angoisses, les espoirs, le découragement, les
dangers, la gloire éphémére, I'ivresse du pouvoir, les désillusions; il a
subi I’exil, il fut un fugitif, un proscrit; il a été plongé dans le désarroi,
ce que la science lui a reproché lourdement a deux millénaires de dis-
tance. Ce sont justement ces vicissitudes humaines qui nous inté-
ressent. Cicéron, doué d’une intelligence exceptionnelle, saisissait sur-
le-champ données, conséquences, avantages, inconvénients, envisa-
geait en un éclair le pour et le contre, hésitait, n’osant se décider,
puisqu’il apercevait aussitot la défectuosité, déchiré intérieurement et
malheureux. Partout il a réagi avec une sensibilité déconcertante par
sa mobilité, mais révélatrice, parce qu’elle découvre le naturel et
manifeste les élans d’une ame.

1Le jeudi 21 février 1974, M. le professeur Jean Béranger, parvenu au terme
de sa carriére universitaire, a prononcé sa derniére lecon devant un nombreux et
vibrant public d’étudiants, d’anciens étudiants et d’amis. M. le Recteur Dominique
Rivier honorait de sa présence cette manifestation.

Nous avons laissé a cette lecon son caractére d’exposé oral.



2 ETUDES DE LETTRES

Il ne s’agit pas d’ériger Cicéron en héros et en saint. Il est sage, au
départ, de fermer l'oreille aux accents chaleureux d'un Arnobe 2, de
saint Jérome ?, de saint Augustin *; des Péres de ’Eglise qui Iattirent
a eux comme précurseur du christianisme. Il s’agit d’apprécier indé-
pendamment.

Nous disposons d’un vocabulaire de notions morales, certes conve-
nant a Cicéron, revenant couramment sur ses lévres, sous son stylet,
expression d’une personnalité d’élite: bonheur, clémence, conscience,
confiance-bonne foi-fidélité (fides), dignité, honneur, humanité, jus-
tice, liberté, patriotisme, sagesse, vertu. Or ce sont des qualités banales
dont on complimente chaque individu aux bons sentiments de qui il
est fait appel dans les rapports quotidiens, consistant, a Rome, en
services réciproques, tissu d’obligations, d’entraide utilitaire indispen-
sable. Ce sont des vertus d’entregent. Il faut distinguer Cicéron de
I’ambiance, le détacher des conventions, isoler sa valeur. Paradoxe
provisoire: la philosophie, héritage culturel, est aussi une contingence.
Cicéron ne céle pas son enthousiasme envers la philosophie, « mére de
tous les arts », « invention des dieux » (ici 1l reprend Platon, Timée
47 B, enchérissant, car Platon se contente d’une périphrase pour
déclarer que rien de meilleur n’a été donné a '’homme), réconfort
dans le malheur °. Il entonne un hymne: « O philosophie, guide de la
vie, qui cherches la vertu, poursuis le vice, sans toi que serait-il advenu
non seulement de nous, mais de la vie des hommes ? » ¢ Cicéron de
lui attribuer la fondation des villes, la vie sociale, les lois, la moralité,
I'organisation, bref, la civilisation; elle est source de beauté, fonde-

2 Selon Arnobe, Adv. nat. 3, 7, des paiens proposaient de détruire, sur 'ordre
du Sénat, les ccuvres de Cicéron favorables au christianisme ! H. Chadwick, Die
Kirche in der antiken Welt (trad. de The Early Church?, Harmondsworth, Pen-
guin Books), Sammlung Go&schen, 7002, Berlin, De Gruyter, 1972, p. 253, com-
pare la retraite d’Augustin et les entretiens de Cassiciacum aux Tusculanes de
Cicéron.

3 Epist. 22, 30 (le « Songe de saint Jérome »).

4 M. Testard, Saint Augustin et Cicéron, Paris, Etudes augustiniennes, 1958.
v. E. Dutoit, Saint Augustin et Cicéron, Une somme augustinienne, Nova et
Vetera (Fribourg), 35, 1960, pp. 55-63.

5Fam. 16, 23, 3 (vers le 21 juin 44 ; a Tiron, son affranchi). H. TFuchs,
Ciceros Hingabe an die Philosophie, MH 16, 1959, p. 1 et s. K. Biichner, Cicero
(Studien zur rémischen Literatur 2), Wiesbaden, Steiner, 1962, p. 2 et s.; 6; 8; 15.

8 Tuse. 5, 5: O vitae philosophiae dux, o virtutis indagatrix expultrixque
vitiorum ! quid non modo nos, sed omnino vita hominum sine te esse potuisset ?
H. Hommel, Ciceros Gebetshymne an die Philosophie, Tusculanen V 5, Heidel-
berg, Winter, 1968.



SPIRITUALITE DE CICERON 3

ment de I'éloquence ?. Un seul jour passé selon ses préceptes vaut
mieux que I'immortalité pécheresse 8.

Ce lyrisme exubérant émane d’un cceur sincére, mais il ne dispense
pas de se souvenir des réalités. Cicéron entreprend son ceuvre philoso-
phique a plus de soixante ans, accablé par le deuil (il a perdu sa fille
Tullia). En vingt mois il écrit coup sur coup huit ouvrages princi-
paux. Subsistent essentiellement les Académiques (une épistémo-
logie), Des Termes extrémes des Biens et des Maux (le probléme du
bien et du mal), De la Nature des Dieux, De la Divination, Du Destin
qui sont une métaphysique (je laisse de c6té les ceuvres morales,
subordonnées). Cela forme un ensemble structuré, cohérent, métho-
dique, autonome. La fécondité, la rapidité s’expliquent parce que le
travail n’était pas original, mais de seconde main. Cicéron voulait étu-
dier les courants de la pensée grecque, les assimiler, informer le public
éclairé en les exposant en latin, — déja une performance, puisqu’il
devait forger une langue. Il introduisait la philosophie 2 Rome ?, bien
préparé: deés sa jeunesse il s'était intéressé a la philosophie. Il ’avoue,
s’excusant comme d’un péché mignon %, Seul le temps d’écrire lui
avait manqué. Sa retraite forcée de I’aréne politique lui donnait les
loisirs indispensables de rédiger ce qu’il portait en lui depuis long-
temps et ou il avait découvert I’expression de son expérience 1.

Retenons aussi que le développement raisonné est plus organique
que chronologique. Il n’y a pas nécessairement correspondance entre
le sujet de 'ccuvre philosophique et les préoccupations du moment, ou
la coincidence est fortuite. Cicéron remplissait un programme au con-
tenu indépendant des circonstances. Ce que celles-ci ont donné, c’est
la disponibilité enrichie de Pexpérience 2. Ce serait une erreur
d’optique que d’envisager cette partie de son ceuvre sous l'angle de
Pactualité. Le probléme de la mort que traitent les Tusculanes, écrites
en 45, méditées avant, suivies du De Natura Deorum, du De Divi-
natione, du De Officiis, ne signifie pas I'imminence de la mort. Le

7 Orat. 11; 12; 14.
8 Tusc. 5, 5.
9 Tuse. 2, 5.

10 Dit finement dans le Pro Murena (an. 63), 63 : fatebor enim, Cato, me
quoque in adulescentia diffisum ingenio meo quaesisse adiumenta doctrinae.

11 P, Boyancé, Etudes sur Phumanisme cicéronien (Coll. Latomus, 121),
Bruxelles, 1970, p. 350. Cf. D. M. Pippidi, Studii clasice, 15, 1973, p. 289.

12 Nat. deor. 1,7 (an. 45); Divin. 2, 7 ; Fat. 2 (an. 44); Off. 2, 4, ou Cicé-
ron indique les étapes de sa carriére intellectuelle : adolescent, il a appris ; magis-
trat, 1l a lu ; retiré de l'activité politique, il a écrit (ce serait un « didici, legi,
seripsi» ).



4 ETUDES DE LETTRES

style, le dialogue avec des emprunts a la réalité, apportent la note per-
sonnelle, mais ce sont des moyens d’expression. Les personnages
peuvent Etre les interprétes de la pensée et des sentiments de 'auteur.
La maturité, dit-il '*, a transformé une propension et un plaisir en
golit et en besoin véritables.

Il semble que le caractére doive apparaitre dans le choix de la
doctrine adoptée entre d’autres, et défendue, sorte de credo extériori-
sant les aspirations de I'ame. Cette ressource nous échappe: Cicéron
confie I'exposé¢ de leurs propres philosophies aux personnages repré-
sentatifs de ses dialogues, respectant la psychologie du rdle, soucieux
de I'équilibre des forces. Il ne prend pas parti, il n’adhére a aucune
école. Tel le président d’'une «table ronde », il introduit, dirige le
débat, conclut, neutre ou sympathisant. Cicéron est sceptique, mais
sainement. Lui-méme met en garde contre la négation systéma-
tique * : il cherche la vérité, non égoistement, en altruiste désireux
de rendre service a ceux que la philosophie attire 1.

Cicéron est formel: il bannit la contrainte intellectuelle. I1 clot les
Académiques sur le rejet de tout dogmatisme '%. Le De Finibus (il
réfute I'épicurisme et le stoicisme) a des conclusions dilatoires. Cicé-
ron est un agnostique au niveau de la métaphysique. Le De Fato
(incomplet) condamne le déterminisme emprisonnant ’homme dans
les mailles de son destin.

Cependant Cicéron est moins sceptique qu’il ne le professe. Par
endroits, troublé, il laisse entendre — mais 1l ne se compromet pas —
qu’il penche pour le stoicisme 7. L’essentiel, a ses yeux, est que les
accés a la connaissance restent ouverts. Il refuse le systéme, reven-
dique l'indépendance du jugement '®. Aussi donnerait-il la préfé-
rence a I’Académie qui, sans préjugé, sans intransigeance, recherche
la vérité ou, modestement, le plus vraisemblable, par la méthode du
« pour » et du « contre », chacun ayant la latitude de se faire une
opinion . Cicéron redoute de trancher, et son attitude revét parfois
une forme de relativisme moderne .

13 Fam. 4, 4, 4 (automne 46).

14 Nat. deor. 1, 12.

15 Cicéron ne préche pas la « démocratisation » de la philosophie ! Divin. 2, 5:
il n’est pas souhaitable que tous accédent aux études philosophiques.

18 Acad. 2, 147 et s. Cf. Nat. deor. 1, 10.

17 Nat. deor. 3, 95.

18 Tusc. 4, 7.

19 Divin. 2, 150.

20 H, A. K. Hunt, The Humanism of Cicero, Melbourne, University Press,
1954, p. 45.



SPIRITUALITE DE CICERON 5

Connaltre pour savoir, savoir avec probité ! : I'étre intime de
Cicéron est animé par le désir d’apprendre a connaitre, cognoscend:
cupiditate, par une passion insatiable de « voir le vrai », insatiabili
quadam cupiditate veri videndi **. Le vrai, verum (non veritas, trop
abstrait), c’est-a-dire le réel, les réalités ?*. Son ceuvre entiére, par sa
bouche ou celle de ses personnages, est une affirmation de la nécessité
instinctive, vitale 24, inhérente a la nature humaine, de I’étude et de
la recherche, de I'entrainement quotidien, de 'effort incessant 2%, et
aussi des joies (voluptas) qui en découlent 26. Cicéron trace des
limites & cette ardeur. Il rappelle les difficultés de la connaissance, la
faiblesse de ’homme, les incertitudes de la recherche 7. Loin de
s’enorgueillir de ses aptitudes et de ses progres, il s’écrie, en 55, avant
les désillusions: « O duperie des espérances humaines ! 6 fragilité de
la fortune ! 6 vanité de nos efforts ! Au milieu de la carriére, souvent
tout se brise et s’écroule, ou bien, au cours du voyage, notre barque est
engloutie avant d’avoir pu apercevoir le port. » 2 II dénonce I'ina-
nité des biens matériels, des honneurs, de la gloire, afin de mieux exal-
ter les valeurs de I’esprit 2.

Cicéron ..., un modeste ? Son exubérance de méridional, le bel
canto de son éloquence de forum, sa demande insolite a Lucceius 3°
de sauter quelques chapitres de son Histoire contemporaine en chan-
tier pour arriver plus vite au glorieux consulat de 63, son ambition du
triomphe et de la couronne de laurier de I'imperator agacent ou font
sourire. Il y a les lois du genre, du milieu ; il y a le ton, la maniére,
Phumour qui nous échappe 3!. Bergson n’a-t-il pas déclaré : « On
tient & I’éloge et aux honneurs dans '’exacte mesure ot I'on n’est pas

21 Nat. deor. 1, 1.

22 Tusc. 1, 44-45. Cf. Off. 1, 13.

28 Cf. Tusc. 3, 56 : duplex est ... ratio veri reperiendi.

24 Fin. 4, 4; 5, 48.

25 Brut. 309; 321; Fin. 5, 48.

26 Fin. 4, 12.

27 Acad. 2, 7.

28 De orat. 3, 7. Trad. Edm. Courbaud, Paris, Les Belles Lettres, retouchée.
20 Lael. 49 (an. 44).

3 Fam. 5, 12 (mi-juin 56).

31 A, Haury, L’ironie et Phumour chez Cicéron, Leiden, Brill, 1955. E. de
Saint-Denis, Introduction a des essais sur "humour des Latins, Latomus, 19, 1960,
pp. 201-220. Id. Essai sur le rire et le sourire des Latins, Paris, Les Belles Lettres,
1965.



6 ETUDES DE LETTRES

stir d’avoir réussi. Il y a de la modestie au fond de la vanité. » 32
Cicéron se complait candidement dans ses performances secondaires
qu’il désire promouvoir au degré de mérites particuliers, dignes de dis-
tinctions. Il ressemble a maints modernes, plus fiers de leur hobby
(enregistré gravement par les articles biographiques !) que du métier
ou de la profession auxquels ils doivent la notoriété et la consécration.
Cicéron a une haute opinion de lui: c’est qu’il se croit obligé de briller
pour répondre aux attentes d’autrui. Il continue ainsi a servir avec
z¢le et application. Mais, séricusement, quant a son art, sa virtuosité
oratoire ou rhétorique, sa culture, quant a ses études, ses recherches et
ses synthéses, il est discret et modeste 3, trop méme, car il oblige la
science a recourir a des hypothéses (gratuites ?) pour combler les
lacunes d’une information toute naturelle. Son refus de condamner
sans appel, de batir un systéme, le respect des écoles traditionnelles,
son sens de la faiblesse humaine ** comportent une part d’humilité.
« Je ne suis pas un sage », confesse-t-il, « je puis me tromper et errer
bien loin » 3. Il reconnait, parfaitement a l’aise, a propos de son
deuil, que son propre exemple n’a pas suivi la lecon de ses propres
préceptes 3¢, Au fond, il a besoin d’approbation 7, comme un artiste
a besoin d’applaudissements. Les succés de son éloquence aupres du
peuple sont un palmares d’examens, bien que, dit-il, I'absence d’éta-
lage et de public lui paraisse plus louable, par ailleurs, & ne pas fuir:
toute bonne action doit €tre mise a la lumiére. Or la plus grande
scéne, le plus grand théitre pour la vertu, c’est la conscience.

Le sentiment de la conscience appartient a la psychologie du
Romain, qui y voit une faculté donnée a I’homme par la nature,
presque un instinct. La nature est bonne (fondement de I'optimisme
cicéronien, d’accord avec la doctrine philosophique). Lui obéir c’est
se conformer au bien; lui désobéir, s’exposer au mal. L.e Romain res-

32 H., Bergson, Conférence Huxley, faite a 1'Université de Birmingham, le
29 mai 1911, reproduite sous le titre de Life and Consciousness dans Hibbert Jour-
nal d’octobre 1911. En frangais, avec quelques développements, La Conscience et
la Vie (Prosateurs frangais, Band 263), Bielefeld und Leipzig, Velhagen und
Klasing, 1933, p. 25.

33 0. Seel, Cicero. Wort. Staat. Welt, Stuttgart, Klett, 1953, p. 171-172;
3e éd., 1967, sans changement.

3 Acad. 2, 7. 122,

35 Acad. 2, 66. Cf. Tusc. 4, 63 : non enim sapientes eramus.
38 Tusc. 1, 76. 83.

31 Tusc. 2, 3.



SPIRITUALITE DE CICERON 7

pecte ce tribunal intérieur dont le verdict approuve, condamne inten-
tions et actes. Le critére supréme, au-dessus des contingences, est la
voix de la conscience. La conscience présuppose la connaissance dont
la simple exposition formule un jugement sans appel. Sa force de per-
suasion apparait irrésistible, toujours fraiche. Que ce soit dans les
discours, les ceuvres philosophiques, la Correspondance, Cicéron se
référe au test de la conscience: « Fort de ma conscience » 38, « avec la
conscience d’avoir rempli mon devoir » %9, ainsi justifie-t-il sa con-
duite, quand il veut avoir le dernier mot. La conscience réside dans le
souvenir, étalon des valeurs morales. Une crise n’est pas autre chose
qu’une revue de mémoire pour trouver par comparaison ou par ana-
logie, confirmation, blame, réconfort, apaisement, espérance. La cons-
cience de leurs bonnes actions est la plus belle récompense du sage 9,
du héros 1. Le remords, mauvais souvenir lancinant, punit. La cons-
cience romaine implique I’histoire enregistreuse. Il y a une profonde
unité entre I'orateur qui cherche la justice, le philosophe qui étudie les
critéres de vérité et I’historien qui collationne et inscrit les résultats de
I’expérience. Cicéron a proclamé comme nul autre les impératifs de la
conscience, d’une conscience issue de la tradition, mais enrichie et affi-
née des apports grecs.

Haussons-nous au niveau de la religion. I’Ame cicéronienne se
révéle-t-elle troublée, troublante, trahit-elle des aspirations annoncia-
trices ? Il était facile, pour un Romain, de pratiquer la religion forma-
liste de I’Etat, indissociable des institutions, de la politique et du
patriotisme, tout en restant incrédule ou, au contraire, croyant ail-
leurs. En Cicéron point n’est indispensable de distinguer I’officiel,
magistrat et prétre, et le particulier aux convictions divergentes refou-
lées. Les fréquentes invocations aux dieux dans les discours (record
dans... 'invective contre Pison, chapelet d’injures!), exigence du
style oratoire, de ’ambiance (proximité des temples), du public, ne
signifient rien. Augure et en droit pontifical, il mettait au service de la
communauté son intelligence, et non une foi, pour trier ce qui devait
étre retenu ou écarté, contre les abus de la superstition et les manceu-
vres politiques obstructives. Hors vie publique et obligations sociales,

38 Att. 10, 4, 4-5 (14 avril 49 : guerre civile).

3% Fam. 5, 7, 2 (mi-avril 62); 9, 16, 6 (juillet 46); 6, 1, 3 (janvier 46). —
Cicéron invite Lucceius justement a consigner dans son Histoire les témoignages
de la conscience cicéronienne qui ne sauraient tomber dans ’oubli.

40 Rep. 6, 8 (an. 54).
41 Mil. 83 (an. 52).



8 ETUDES DE LETTRES

Cicéron était pratiquant. Avant de partir pour l'exil, en 58, il avait
dédié au Capitole une statuette de Minerve, « gardienne de la Ville »,
qu’il conservait dans sa demeure **. Il ne craint pas les moqueries de
Pami Atticus, épicurien, au courant de cet accés de dévotion #2.
Malade, une nuit, soulagé d’avoir rendu de la bile, « comme si
quelque dieu lui avait administré une médecine », il écrit a Terentia
de faire un sacrifice a Apollon et a Esculape *%. Bien qu’il chargeit sa
femme de ce soin, Cicéron veillait a ce que, chez lui, les rites fussent
observés pieusement **. Y aurait-il le contraste non rare dans ce
domaine entre le pratique et la théorie ? Au cours des entretiens philo-
sophiques, nous I'avons vu, Cicéron admet une grande liberté d’opi-
nion. Il ne croit pas a la divination, méme expliquée scientifiquement
par la « sympathie universelle » (solidarité des parties du monde) des
Stoiciens 0. Il préfére les pronostics tirés des indices naturels aux
augures et a la consultation des poulets sacrés *?. Aucune ironie ni
ricanement. Cicéron respecte la religion des ancétres, jusque dans ses
manifestations grossiéres, ’haruspicine: a tout prendre elle est raison
d’Etat, re: publicae causa *®. Une émotion religieuse cependant, mais
elle vient d’autre part. Comme beaucoup de Romains distingués, de
passage en Gréce, Cicéron s’était fait initier aux mystéres d’Eleusis et
en avait emporté une impression durable : « Ils nous ont donné »,
dit-il 2 Atticus, « en plus d’une théorie qui nous enseigne a vivre dans
la joie, celle qui nous permet de mourir avec une espérance meil-
leure » 4. Rien ne prouve que la religiosité romaine fiit touchée.

42 [eg. 2,42. Cf. Dom. 144. Plut. Cic. 31, 6.

48 Att. 7, 3,3 (9 déc. 50). E. J. Goar, Cicero and the State Religion, Amster-
dam, Hakkert, 1972, p. 105.

44 Probablement un coq ou un poulet : Herondas, 4, 12. Fam. 14, 7, 1 (7 juin
49): ... statim ita sum levatus, ut mihi deus aliquis medicinam fecisse videatur ;
cut quidem tu deo, quemadmodum soles, pie et caste satis facies, id est Apollini et
Aesculapio.

45 R. J. Goar, op. cit., p. 126.

46 Divin. Livre II, réfutation de la thése de Quintus Cicéron.

47 Fam. 6, 6, 6-9 (fin septembre 46): Cicéron réconforte Aulus Cécina aprés
la défaite du parti républicain : les bonnes dispositions de César sont les meilleurs
signes avant-coureurs.

48 Divin. 2, 28.

49 Leg. 2, 36. Trad. G. de Plinval, Paris, Les Belles Lettres. G. Bloch - J. Car-
copino, La République romaine de 133 avant J.-C. a la mort de César (Coll.
Glotz), Paris, PUF 1919, p. 600. F. Cumont, Lux perpetua, Paris, Geuthner, 1949,
p- 239; 401.



SPIRITUALITE DE CICERON 9

Cicéron a-t-il une conception personnelle de la divinité, issue de
I'expérience et de I’étude ? A partir de I'expression spontanée, dis-
cours, lettres, ce sont «les dieux », au pluriel, le panthéon de la
mythologie sous la royauté de Jupiter, ci et la invoqué seul, ce qui
n’abolit pas le polythéisme %°. Cela ne génait pas: les Anciens étaient
libres de s’adresser a I'un des aspects de la divinité multiforme infuse
dans P'univers, autant de personnifications. Un rationaliste admettait
aisément la religion officielle. Les écrits philosophiques sont plus
nuancés : I’expression oscille entre « dieu» (singulier) et « dieux »
(pluriel). Est-ce suggérer I'idée d’un Dieu unique, en avance sur les
temps et les croyances ? Sénéque montre pareille alternance qui ne lui
semble pas contradictoire. Aprés avoir mentionné « les dieux immor-
tels », plus bas, enchainant, résumant sa pensée, il écrit « Dieu » 5.
Ce passage de plain pied établit 'équivalence dez, les dieux addition-
nés, la divinité multiforme, deus, collectif dénommant leur somme, la
divinité. Deus et dei sont 2 peu prés synonymes.

Tel n’est pas le cas chez Cicéron ou les nombres, pluriel et singu-
lier, représentent des notions différentes. Dans les écrits philosophiques
la divinité, abstraction, est exprimée par dez, les dieux. Deus désigne
un concept, création des philosophes, étranger a la pensée cicéro-
nienne 52, le dieu de Platon 3 ; « un » dieu relativement a d’autres,
individualisé 34, 11 est prudent, faute d’article en latin, de ne pas abu-
ser de I'indétermination et de ne pas traduire deus par Dieu, mais par
un ou le dieu en question *. Le moins qu’on puisse dire c’est que
Cicéron n’est pas monothéiste 3¢, qu'une clarification des idées a ce
sujet et dans le sens d’'un progrés ne lui paraissait pas nécessaire.
L’intelligence et I’dme y trouvaient leur compte, mais cette sou-
plesse offrait plus de résistance qu’elle ne préparait I'avénement du
christianisme.

50 8. Rosc. 131: Tuppiter Optimus Maximus cutus nutu ...; Catil. 3, 18; Mur.
84 et 88.

51 Sen. Dial. 1 (De providentia) 5, 5-6.
52 Cic. Off. 3, 102.

58 Tim.9;17; 19; 24. Tusc. 1, 63.

54 Acad. 2, 61; Nat. deor. 1, 101; 3, 93.

85 Par exemple : Tusc. 1, 66 : deus ipse : « God Himself ». 118 : « by God » ;
3, 60 : « against God », trad. J. E. King, éd. Loeb ; Nat. deor. 1, 102 ; Acad. 2,
61, trad. H. Rackham, éd. Loeb.

56 H. A. K. Hunt, The Humanism of Cicero, p. 139 : le contrdle de la Provi-
dence tel que Cicéron le décrit est I’action non d’un Dieu supréme, mais de dieux.



10 FTUDES DE LETTRES

Cicéron admet I'immortalité comme une des croyances les plus
universelles et les moins discutables. L’immortalité de ’ame est un
donné de la nature ™ : 'homme se comporte en étre immortel ; il
batit, plante des arbres, procrée des enfants, adopte, songe a I’avenir,
légifere... ¥ L’immortalité est un instinct vital que ne nie pas la
mort, entrée dans I'immortalité 5*. Mort et immortalité, immortalité
et mort, pour nous, jeu de mots, pour les Anciens, figures étymolo-
giques et recherche du sens originel, volonté de remonter a la source
de la connaissance %°. De magnifiques pensées se déroulent : la vie
d’ici-bas est en réalité une mort %' ; 'dme s’évade du corps comme
d’une prison %; rien ne prouve que la mort soit un mal, elle est méme
un bonheur %; nul risque a croire que ou la mort est souhaitable ou,
en tout cas, non redoutable ¢*. Cicéron puise au fonds commun cultu-
rel (un idéalisme de raison devant 'inéluctable) et philosophique (le
platonisme), mais il a choisi et retenu. Il appose la marque de son
style. Il a des convictions, et sa sincérité ne laisse aucun doute. Inté-
ressent ses accents personnels, I'usage, attitude face a I’épreuve.

Cicéron remarque, aveu qui doit cotiter au Romain, que la gloire,
par ailleurs mobile et fin de 'exploit et de la célébrité, n’est qu'un
succédané de I'immortalité . Tl nous autorise ainsi a abréger en
allant a I’essentiel. Lors de son deuil (il a perdu sa fille unique, Tullia,
en 45), Cicéron trouve une consolation dans sa foi réfléchie en
I'immortalité de I'dme, inclinant vers un mysticisme qui filtre au tra-
vers du projet d’ériger une chapelle 4 la mémoire de la morte 9. Il ne
veut pas d’'un monument funéraire habituel, mais une construction

57 Tusc. 1, 31 : naturam ipsam de immortalitate animorum tacitam tudicare.
58 Tusc. 1, 31.

5 Tuse. 2, 20. Dés le IIIe siecle ap. J.-C., le jour de la mort d’un martyr est
désigné et célébré comme son « jour de naissance », H. Chadwick, Die Kirche in
der antiken Welt, p. 318.

80 J.-Cl. Piguet, L’ceuvre de philosophie, Neuchitel, La Baconniére, 1960,
pp- 56 et s.; 84 et s.

81 Rep. 6, 14; Scaur. 4 (un discours devant le tribunal de repetundis, an. 54).
82 Lael. 14 : tamquam a custodia vinclisque corporis.

63 C’est le théme de la dialectique du Livre I des Tusculanes, spécialement 76.

83-84. 100.

%4 Tusc. 5, 118: haud sane periculum est ne non mortem aut optandam aut
certe non timendam putet (sujet indéterminé, de portée générale : < on »).

65 Tuse. 1, 91. Cf. 1, 109.

68 Tusc. 1, 66. P. Boyancé, L’apothéose de Tullia, REA 46, 1944, p. 180 =
Etudes sur Uhumanisme cicéronien (Coll. Latomus, 121), Bruxelles, 1970, p. 336.
F. Cumont, Lux perpetua, Paris, Geuthner, 1949, p. 163.



SPIRITUALITE DE CICERON 11

symbolisant ’apothéose de la défunte 7. Cicéron s’est-il recueilli dans
ce sanctuaire ? a-t-il « vécu » I’ascension de I’ame de sa fille ? Le pro-
jet ne semble pas avoir été réalisé malgré les démarches avancées 8.
Il se heurtait a des obstacles matériels qui, avec un peu d’obstination,
n’étaient pas insurmontables. Le temps calmait la douleur, les soucis
quotidiens apportaient leur dérivatif, et I’élan vers les régions éthérées
retombait sur la nature romaine réfractaire a la contemplation.

Un rayon d’espérance en une vie future aprés la mort parait luire
dans une lettre a Atticus, mai 49. C’est la guerre civile entre César et
Pompée. Cicéron envisage la possibilité d’une défaite de César. Il
écrit: « Fatalement il s’écroulera, soit par ses adversaires, soit de lui-
méme, qui est son propre adversaire des plus acharnés » (Cicéron
condamne le régime, non ’homme, estimable, d’ou sa double atti-
tude) ; « j’espére que cela arrivera de notre vivant ». Il ajoute: « Il est
temps que nous songions a la vie perpétuelle, et non plus a cette courte
existence », tempus est nos de illa perpetua iam, non de hac exigua
vita cogitare %°. Beau texte, emballant a2 premiére lecture, mais, con-
trairement a une interprétation répandue, il ne parle pas de vie « éter-
nelle » 7. Perpetuus signifie ininterrompu, continuel 7. Il n’est pas
question de vie future 7 au sens chrétien, mais de perpétuité du sou-
venir, du renom. « La vie des morts repose sur le souvenir des
vivants », dit Cicéron dans son éloge funébre de Servius Sulpicius
Rufus, mort en mission auprés d’Antoine . De méme que pour la
conscience, 'immortalité, vie future, est historique; elle appartient 2

87 Att. 12, 36, 1 (3 mai 45). Lact. Inst. div. 1, 15, 18. P. Boyancé, op. cit.,
p- 180 et s. = 336 et s. M. Gelzer, Cicero, Wiesbaden, Steiner, 1969, p. 292. R. J.
Goar, Cicero and the State Religion, p. 128.

68 Att. 12, 37, 2 (4 mai 45). 37, 4 (37 A Moricca) (5 mai). 41, 2 (11 mai).
M. Gelzer, Cicero, p. 292.

6 Att. 10, 8, 8 (2 mai 49). J. Vogt, Ciceros Glaube an Rom (Wiirzburger
Studien zur Altertumswissenschaft, 56), Stuttgart, Kohlhammer, 1935, p. 70.

70 D. R. Shackleton, Cicero’s Letters to Atticus, Cambridge, University Press,
IV (1968), p. 249, traduit : « I hope I may live to see it, though it is time for me
to be thinking of eternity rather than this brief span. » Aucun commentaire.

71 Menge, Lateinische Synonymik, No 343,

72y. le commentaire de Tyrell-Purser, IV, p. 179. R. J. Goar, Cicero and the
State Religion, p. 128.

73 Phil. 9, 10 (4 février 43): vita ... mortuorum in memoria est posita vivorum.
Trad. P. Wuilleumier, Paris, Les Belles Lettres, qui commente : « Cette pensée
inspirée par Platon, Bang. p. 208 D, se retrouve Pro Arch. 29 ; Pro Rab. 29 ;
Tusc. 1, 32 ; C. M. 82.» F. Cumont, Recherches sur le symbolisme funéraire des
Romains, Paris, Geuthner, 1942, réimpr. anast. 1966, p. 255.



12 ETUDES DE LETTRES

la Cité terrestre. « La longueur du temps quand je ne serai plus »,
écrit encore Cicéron a Atticus, « m’émeut davantage que ce temps-ci
de bréve durée » 7*. Qu’en dira Thistoire ? voila ce qui préoccupe
Cicéron. Il y avait le tribunal de la conscience, il y aura la cour
supréme de histoire 7. Ce n’est pas dans une métaphysique antici-
pant sur 'avenir chrétien que 'on cherchera les qualités d’ame cicéro-
niennes. C’est a 'application, 'exercice, le choix du parti a prendre,
I'inspiration des actes, a la supputation des conséquences et aux con-
tacts des réalités qu’il faut mesurer I’élévation de I'ame.

Cicéron a été 'homme de son temps ; il en a partagé les vicissi-
tudes. Toute sa vie il a voulu agir pour le bien, quitte a se tromper. A
une époque de luttes partisanes et idéologiques il a dii, dominant ses
répulsions, se jeter dans la mélée. Il a encore supporté la personnalité
de César, mais honni son régime. Il n’a pas toléré celui des héritiers de
(Ciésar et, a chances apparemment égales, il a défendu passionnément
la République. L’intellectuel hésitant s’est engagé en un ultime effort
pour ce qu’il estimait la liberté. Il a perdu et a accepté la mort sans
défaillance. La tradition ennemie lui rend involontairement hom-
mage, quand elle rapporte que c’était la qu’il s’était le mieux tenu 6.

« Tout ne meurt pas avec nous », tel est le théme du Pro Archia
ou Cicéron affirme la survie par la littérature et les arts. Cette survie il
I'a eue. L’héritage cicéronien a passé a la postérité immédiate, dont
une morale politique si inattaquable que le régime qui prit la reléve de
la République, le Principat, 'accapara a son profit et prétendit la
réaliser. Le triomphe de la force brutale a di composer avec les
valeurs de I'esprit 77 que Cicéron léguait aprés leur avoir donné une
forme indestructible. L’héritage cicéronien a passé a la postérité ulté-
rieure sous le nom de ce qu’il est convenu d’appeler humanisme, con-
ception de ’homme qui, par ses propres forces s’éléve au-dessus de lui-
méme avec le sentiment obscur, mais aussi la certitude du divin. Ter-
minons sur deux pensées, suffisantes pour mesurer un essor. Imbu de

74 Att. 12, 18, 1 (11 mars 45): longumque illud tempus, cum non ero, magis
me movet quam hoc exiguum.

75 M. Rambaud, Cicéron et Uhistoire romaine (Coll. d’études latines, 28),
Paris, Les Belles Lettres, 1953, p. 116 : « Ce n’est pas sans une raison profonde
venue de I’Ame méme, ou de l'inconscient, qu’il finit par édifier ce systétme com-
posite qui lui permet de réver d’une survie fondée sur sa gloire, c’est-a-dire sur la
conservation de son nom par la mémoire de la postérité. »

76 Liv. ap. Sen. Suas. 6, 17 ; Appian. Civ. 4, 19, 74-76. L’Histoire Auguste,
Alex. Sev. 62, 3, qui refléte 'opinion commune du IVe siécle, range Cicéron
parmi les meilleurs qui ont péri de mort violente.

77 Sur la priorité de Pesprit : Brut. 256 (an. 46); Off. 1, 79 (an. 44).



SPIRITUALITE DE CICERON 13

la tradition, du mos maiorum, Cicéron a osé écrire, sous la dictature,
dans le Traité des devoirs, testament dédié a son fils (on I'oublie trop
pour dénigrer I'un et 'autre) que rien ne justifie le crime, méme pas
le salut de la patrie 7® ; que, si des intéréts supérieurs entraient en
conflit, primait alors I'intérét de la communauté humaine 7.

Au bout de 'acheminement vers lequel j’ai essayé de vous con-
duire par les signes révélateurs d’'une grande ame, je ne dis pas adieu,
mais je prends congé, Mesdames, Messieurs, mes chers désormais
anciens étudiants.

Jean BERANGER.

78 Off. 1, 159. Cicéron, contrairement a I’histoire « sainte » de Rome, con-
damne le meurtre de Rémus par Romulus, Off. 3, 41: peccavit (Romulus) igitur,
pace vel Quirini vel Romuli dixerim. P. Jal, La guerre civile ¢ Rome, Etude litté-
raire et morale, Paris, PUF, 1963, p. 407. T. Oksala, Religion und Mythologie bei
Horaz (Commentationes Humanarum Litterarum, 51), Helsinki, 1973, p. 153.

 Off. 1, 153. 156. 158. 159. A.-]J. Voelke, Un point de vue nouveau sur Posi-
donius, Studia philosophica, 26, 1966, p. 288. Fr. Paschoud, Roma Aeterna
(Bibliotheca Helvetica, 7), Institut suisse de Rome, 1967, p. 206 : emprunts de
saint Ambroise & Cicéron.






	Spiritualité de Ciceron

