Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: 6 (1973)
Heft: 4
Artikel: Etudes bouddhiques : domaine, disciplines, perspectives
Autor: May, Jacques
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870982

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES BOUDDHIQUES
DOMAINE, DISCIPLINES, PERSPECTIVES

Le Fonds national suisse de la recherche scientifique a créé en
1968 une chaire ad personam d’études bouddhiques. Selon I'usage,
tout nouvel enseignement doit étre présenté par une lecon inaugurale
dans les deux ans qui suivent son institution. Dans le cas présent, la
lecon inaugurale a été quelque peu retardée, du fait qu’on ne savait
pas trés bien, au début, dans quelle université la nouvelle chaire allait
s’établir d’'une maniére durable. Unique en Suisse, cette chaire est,
méme a I’échelle mondiale, d’un type assez rare. Il existe des chaires
de bouddhisme, par exemple, dans des universités japonaises, notam-
ment a I’Université de Kyodto, ot 'auteur du présent exposé a achevé
sa formation. Mais au Japon, terre d’élection du bouddhisme, I’étude
scientifique en est souvent répartie entre plusieurs chaires, d’une
maniére analogue aux « études chrétiennes » dans les facultés occi-
dentales. En Occident, le bouddhisme représente, malgré son trés vif
intérét, une tradition étrangeére, plus ou moins lointaine, appartenant
a des univers de civilisation qui ne sont pas le ndtre ; son étude
tend a se trouver tributaire de I'’étude de ces civilisations. Ainsi en
va-t-il des études bouddhiques & Paris, pour prendre un exemple
que 'auteur connait bien. Elles sont représentées, en tant que telles,
par une direction d’études de philologie bouddhique a I’Ecole des
hautes études, et par des chaires du Collége de France. Ces ensei-
gnements sont d’un niveau trés élevé ; ils supposent toute une for-
mation préalable, qui s’acquiert en partie a I’Institut de civilisation
indienne de la Sorbonne, en partie 2 ’Ecole des langues orientales,
en partiec & I’Ecole des hautes études elle-méme. La formation de
base est celle d’un indianiste ; il s’y ajoute I’étude au moins des
langues principales du bouddhisme hors de I'Inde, tibétain, chinois,
japonais. Ces langues ne sont pas enseignées dans la perspective du

Lecon inaugurale, prononcée dans la Salle Tissot du Palais de Rumine, le
31 janvier 1973.



) ETUDES DE LETTRES

bouddhisme, mais dans celle, plus vaste, des civilisations qu’elles
expriment, et dont le bouddhisme n’est qu’un des ingrédients. L’étu-
diant aura donc a apprendre beaucoup plus de chinois ou de tibé-
tain, par exemple, qu’il ne lui serait strictement nécessaire pour une
formation générale en bouddhisme (nous ne parlons pas des études
spéciales des bouddhismes chinois ou tibétain). Ce sera, a la vérité,
tout bénéfice pour sa compréhension du bouddhisme ; mais les con-
ditions d’une telle formation impliquent un trés gros effort, et un
certain danger de dispersion. On voit ’avantage que représente, par
contraste, I'existence d’une chaire spécialement consacrée aux études
bouddhiques, et cela aussi bien dans la perspective de la recherche,
qui est celle du Fonds national, que de I’enseignement de base que
la recherche présuppose.

Les études bouddhiques embrassent un domaine a la fois trés
vaste et trés bien délimité : assez vaste pour qu’on s’y sente a Paise,
assez circonscrit pour qu’on ne s’y sente pas perdu. Ce domaine a
considérablement varié, au cours des siécles, dans son ampleur et
ses limites. Aussi nous a-t-il paru que la meilleure maniére d’en
donner une idée était encore de présenter une bréve esquisse de
’histoire du bouddhisme.

Le bouddhisme est né en Inde, vers la fin du VI° siécle avant
notre €ére. On admet en général, pour les dates de naissance et de
mort du Bouddha : 566-486 ou 558-478. Le terme Bouddha est une
épithéte, qui signifie littéralemeent « celui qui s’est éveillé », éveillé
du sommeil de I’ignorance et des ténébres de I’erreur, ou dorment
les €tres.

Dans son essence, le bouddhisme est une religion du salut. Il
vise a « délivrer » I’homme, 2 lui donner I'autonomie a I’égard du
monde et de lui-méme. Dans le bouddhisme sous sa forme ancienne,
la condition premiére de la délivrance est de renoncer au monde.
Ne peut prétendre au salut que celui qui se fait moine et vit de
mendicité. La vie du moine bouddhiste est tout entiére absorbée par
des disciplines morales, intellectuelles et psycho-physiologiques. Il
doit se conduire d’une maniére irréprochable, en accord avec le
code trés détaillé de la discipline bouddhique. Il étudie et enseigne
la doctrine ou la « Loi » du Bouddha. Enfin, il se livre a I’entraine-
ment psycho-physiologique qu’on appelle yoga : exercices de disci-
pline du souffle, de concentration, de méditation qui contribuent 2
donner a celui qui les pratique cette autonomie qui est la substance
méme du salut ou de la délivrance.



ETUDES BOUDDHIQUES 3

A coté des moines, le bouddhisme groupe trés tot des fidéles
laiques. Ils restent dans le monde, ont une famille, un statut social,
un métier. Ils sont soumis & des exigences beaucoup moins astrei-
gnantes que les moines. En revanche, ils ne peuvent prétendre au
salut dans leur condition de laics. Ils ne peuvent que s’y préparer,
par la bonne conduite et les bonnes ceuvres, notamment I'aumone
aux moines, en vue d’une vie ultérieure ou ils seront mfiirs pour
prendre ’habit monastique. A I'époque du Bouddha, I'idée de trans-
migration semble déja €tre universelle en Inde, et avoir force
d’évidence.

Dans son contexte indien, le bouddhisme se présente notamment
comme une réaction contre la suprématie des brahmanes. Il ne
s'attaque pas tellement au régime des castes, d’ailleurs moins rigide
a I’époque qu’il n’est devenu par la suite. Pour les moines, la caste
est abolie; mais il en va ainsi, en principe, de tous ceux qui renoncent
au monde. En revanche, les fidéles laiques, restant dans le monde,
conservent leur caste. Ce que combat le bouddhisme, c’est la pré-
tention des brahmanes a régler le salut des étres, leur prospérité en
ce monde, leur renaissance heureuse, au moyen de sacrifices qu’ils
sont seuls habilités a2 administrer. Le bouddhisme rejette cette con-
ception ritualiste du salut, qui assure aux brahmanes un monopole
dont ils ont tendance 2 abuser. Ce qui méne au salut, ce ne sont
pas des rites compliqués et cofiteux ; c’est avant tout la pureté de
la vie, les bonnes actions et, pour les moines, le renoncement, 1’étude
et le yoga. Le bouddhisme oppose a la conception ritualiste du salut
une conception morale. Il y a donc dans le bouddhisme une univer-
salité de droit, en ce sens que la délivrance ne dépend pas de rites
monopolisés par un intermédiaire indispensable ; chacun trouve en
lui-méme la possibilité du salut.

Le bouddhisme rejette 'autorité des Veda, textes sacrés des
brahmanes. Il rejette également une idée fondamentale de la doc-
trine brahmanique : I'idée d’un dtman, c’est-a-dire, en gros, d’un
sujet permanent, d'une dme éternelle qui transmigre de vie en vie ;
pour les bouddhistes, n’existe et ne transmigre qu’'un complexe
psycho-physiologique en devenir constant. Enfin, et c’est encore 1a
un facteur de large diffusion et d’universalité, le bouddhisme, se
voulant accessible & tous, se détourne, dans les premiers si¢cles de
son existence, de I'usage du sanscrit, langue sacrée des brahmanes,
archaique et savante, d’accés difficile; les bouddhistes s’exprimeront
dans la langue du pays ot ils se trouvent. Ce fait aura, en ce qui
concerne les sources des études bouddhiques, des conséquences que
nous verrons par la suite.



4 ETUDES DE LETTRES

Dans sa ligne générale, I'histoire du bouddhisme en Inde pré-
sente une expansion d’une dizaine de siécles (du V* avant notre
ére au IVe® aprés notre ére), suivie d’'un déclin presque aussi lent
(du Ve au XIII¢), plus ou moins masqué, jusqu’au VII=-VIII® siécle,
par une activité intellectuelle brillante. Cette courbe est modifiée, a
deux reprises, par des périodes de prospérité extraordinaire, en rela-
tion avec lhistoire politique, au III® siécle avant notre ére et au
Ier siécle de celle-ci. Inversement, la tradition garde le souvenir de
persécutions qui ont pu étre violentes, mais qui sont restées locales
et bréves : dans la région a I'ouest du Bengale au II° siécle avant
Jésus-Christ, dans le Nord-Ouest au V° siécle de notre ére, au Ben-
gale méme au VII® a Ceylan au XI°. Enfin, I’évolution du boud-
dhisme se marque par des transformations profondes et par ’appa-
rition de formes nouvelles, qui se manifestent au I** et au VII°
siécles, mais dont les prodromes sont bien antérieurs.

Du Ve au III° siécle avant notre ére, le bouddhisme se déve-
loppe dans des conditions qui nous restent obscures, car il ne subsiste
de cette période ni textes ni monuments. On peut supposer qu’il se
propage de proche en proche, au gré des pérégrinations des moines,
dont la prédication est un des premiers devoirs.

Au III° siécle, nous voyons le bouddhisme, soudainement, faire
figure de religion pan-indienne. A cette époque, la dynastie des
Maurya fait l'unité de presque toute I'Inde, & part le sud de la
péninsule. Le troisitme et le plus glorieux représentant de cette
dynastie, Pempereur Acoka, se convertit au bouddhisme et devient
fidéle laique. Le bouddhisme, sous son régne, n’est pas religion d’Etat
a proprement parler ; la notion de « religion d’Etat » n’est d’ailleurs
guére indienne. Mais il est la religion du souverain, et c’est assuré-
ment un facteur capital de diffusion et de prestige. A noter que
c’est durant le régne d’Acoka que le bouddhisme s’implante a Cey-
lan, ot il se maintiendra jusqu’a nos jours.

Dés la fin du III° siécle, I'Inde se morcéle politiquement, mais
Pessor de la civilisation n’en est nullement compromis. Il subsiste
cette fois des monuments qui signalent la prospérité du bouddhisme.
Celui-ci se subdivise en de nombreuses écoles, mais ces divisions
concernent surtout le bouddhisme savant ; les écoles, si elles dis-
putent abondamment sur des points de discipline et de doctrine,
vivent en fait en bonne harmonie. Comme presque tout au long de
son histoire, le nord-ouest de I’Inde, porte des invasions, est a cette
époque le théitre d’événements compliqués. Le bouddhisme y entre
en contact avec I’hellénisme apporté par Alexandre et les premiers
Séleucides. Ce contact aura des conséquences capitales pour l’art



ETUDES BOUDDHIQUES 5

bouddhique : il sera a lorigine d'un style dont on retrouvera
I'influence jusqu’au Japon.

Au I°* siécle de notre ére, le Nord-Ouest est le centre de gravité
d’un empire nouveau, I'empire indo-scythe ou kushdna, qui n’est
pas de création indienne autochtone comme l'avait été I'empire
maurya, mais dont la formation représente le terme dernier d’une
longue série de migrations qui avaient affecté ’Asie centrale depuis
le II® siécle avant notre ére.

Si le bouddhisme se révele étendu a toute 'Inde sous Agoka, c’est
au temps des Kushdna que va s’affirmer sa vocation universelle. Le
plus important et le plus illustre de ces empereurs barbares, Kanishka,
se convertit au bouddhisme et devient fidéle laique, comme I’avait
fait Acoka. Son empire n’englobe pas I'Inde entiére; la cdte du golfe
du Bengale reste indépendante, ainsi que le sud de la péninsule. En
revanche, il s’étend trés loin vers le Nord, probablement, dans ses
plus beaux jours, jusque dans la région de ’actuel Tachkent. A Test
de cette région, il déborde sur la partie occidentale de ’actuel Sin-
kiang ou Turkestan chinois. Chose plus importante encore, il est en
contact avec deux autres empires : a l'ouest, en Perse, I'empire
parthe ; mais surtout, a I'est, I'empire chinois, qui, au I°** siécle de
notre ére, étend son protectorat sur les oasis qui s’échelonnent le
long du fleuve Tarim, alors habitées par une population de langue
indo-européenne. Grace a la pacification, au moins temporaire,
du vaste territoire couvert par I'empire kushdna, a la faveur du
souverain, a la facilité des relations internationales, le bouddhisme
réalise a cette époque une avance considérable. Il s’installe en Asie
centrale. Il fait son apparition en Chine, ou il est attesté déja en
65 de notre ére, et ou il connaitra des destinées glorieuses. A I’ouest,
il est moins heureux : on trouve pendant quelque temps des com-
munautés bouddhistes en Perse, mais Pintolérance des Sassanides
mazdéens, successeurs des Parthes, y mettra fin dés le III° siécle.
Enfin, c’est probablement aussi du début de notre ére que datent
les premiers contacts avec 1’Asie du sud-est, Indochine et Indonésie ;
ces contacts-la se produisent a partir des régions cotiéres du golfe
du Bengale, indépendantes de I'empire kushina, et qui étaient en
relations commerciales avec le sud-est, par voie de mer. De tous les
pays voisins de I'Inde, seul le Tibet, peu accessible et encore profon-
dément barbare, reste pour le moment hors de cause.

En Inde méme, le bouddhisme prospére, et aussi se transforme.
C’est en effet toujours a cette méme époque que se manifeste une
forme nouvelle de la religion, le Mahdyana, « Grand Véhicule » ou
« Moyen de progression universel ». Divers traits le distinguent de



6 ETUDES DE LETTRES

’ancien bouddhisme ; pour notre propos, mentionnons les suivants :
une littérature nouvelle ; une tendance a rendre le salut encore plus
universellement accessible : non plus aux seuls moines, mais aux
fidéles laiques en tant que tels ; le Mahayana affirmera que chaque
étre porte en lui la nature d’un Bouddha. Enfin, une tendance a la
dévotion, qui s’adresse principalement aux Bodhisattva, €tres spiri-
tuellement trés avancés et proches de la délivrance, mais qui par
compassion restent dans le monde pour aider au salut des autres
étres. A coté des écoles anciennes, qui subsisteront et continueront a
briller, pour certaines, le Mahayana se développera avec une magni-
fique ampleur.

Propagation sans précédent, apparition du Grand Véhicule : tels
sont donc les traits essentiels de I’histoire du bouddhisme a cette
époque capitale du début de I’ére chrétienne.

C’est alors que s’ouvre en Inde la période la plus brillante du
bouddhisme, celle des grands poétes, tel Agvaghosha, contemporain
de Kanishka ; celle surtout des grands docteurs, qui se succédent
du II* au VIII® siécle. Le bouddhisme participe a la prospérité, a
I’équilibre, a I'épanouissement de la civilisation indienne sous la
dynastie nationale des Gupta, qui fait & nouveau I'unité de I'Inde
du nord au IV® et au Ve siécle. Les empereurs Gupta sont person-
nellement vichnouites, ce qui ne les empéche pas de protéger aussi
le bouddhisme.

Mais cette position si brillante du bouddhisme est peut-étre déja
menacée en profondeur. Le premier millénaire de 1’ére chrétienne
est également I’époque ol se développent en Inde les religions dites
sectaires, centrées sur la dévotion aux diverses formes des dieux
Vichnou et Civa. Elles vont étre pour le bouddhisme du Grand
Véhicule des concurrentes redoutables. D’autre part, le brahmanisme
traditionnel connait un essor intellectuel paralléle a celui du boud-
dhisme. Il a fort a faire 2 encadrer les religions sectaires, dont la
dévotion menace de faire éclater le vieux ritualisme brahmanique ;
il finira par y parvenir, et ce compromis entre le brahmanisme tra-
ditionnel et les cultes de Vichnou et de Civa sera & proprement parler
I’hindouisme. Mais ce durcissement dogmatique du brahmanisme
’aménera a4 combattre I’archi-ennemi, le bouddhisme, plus vigou-
reusement qu’il ne 'avait jamais fait. Les religions sectaires com-
portent nombre d’éléments qui permettent de les brahmaniser, ne
flit-ce que le fait que Vichnou et Civa sont des dieux védiques. Le
bouddhisme, lui, sous ses formes dévotes et populaires, peut paraitre
proche des religions sectaires ; mais, quant au fond, il est irrécupé-
rable. Pour un brahmane de stricte observance, ’existence méme



ETUDES BOUDDHIQUES 7

d’une religion qui nie P'autorité du Veda et Pefficacité du sacrifice,
ne peut étre qu’un scandale, et ce qui est étonnant, c’est bien plutét
que la réaction brahmanique ait été si longtemps différée. Quoi
qu’il en soit, dés le II® siécle de notre ¢ére, la polémique est engagée
entre les écoles brahmaniques et le bouddhisme. Elle se doublera
plus tard d’une véritable activit¢é missionnaire de conversion des
bouddhistes & ’orthodoxie brahmanique.

Le VII® siécle marque encore un tournant dans lhistoire du
bouddhisme indien. C’est a cette époque que se manifeste encore
une nouvelle forme de la religion, qu’on appelle le tantrisme, du
nom d’un certaine catégorie de textes qui portent le titre générique
de Tantra, c’est-a-dire tout simplement « Textes » 1. Je dis « se mani-
feste », car les tendances portées par les Tantra sont trés anciennes :
on les voit déja préfigurées dans certains passages du Veda, et elles
ne sont nullement absentes de la littérature mahayaniste, méme
ancienne.

Le culte dans le bouddhisme ancien et méme dans le Mahayana
était resté fort simple, consistant essentiellement en offrandes de
fleurs, de fruits, de gateaux, présentées aux images de Bouddhas et
de Bodhisattvas, 2 ces monuments caractéristiques du bouddhisme,
reliquaires ou édifices commémoratifs, qu’on appelle des stiipa, voire
aux textes sacrés. Dans le tantrisme, ce culte va servir de support a
des cérémonies trés élaborées, strictement ordonnées, et visant en
général des fins magiques. Ritualisme et magie : voila les deux
caractéres essentiels du tantrisme. De méme que les formes dévotes
du Mahiyina, le mouvement tantrique expose le bouddhisme a
perdre sa spécificité. Il est en effet universellement indien : paralle-
lement au tantrisme bouddhique se développe un tantrisme hindou,
associé aux cultes civaites ; et, dans leurs rites et leurs pratiques, ces
deux tantrismes se ressemblent comme des fréres, méme si leurs
justifications philosophiques, d’ailleurs souvent perdues de vue, sont
différentes.

C’est cette forme du bouddhisme qui marquera les derniers
siecles du bouddhisme indien, notamment au Bengale. C’est elle
également qui se répandra au Tibet. Les premiers contacts de ce
pays avec le bouddhisme datent du VII°® siécle, mais la premiére
pénétration importante se produit dans la seconde moitié du VIII®
siecle.

1 Au sens concret, tantra désigne la chaine d’un tissu, L'image est donc ana-
logue & celle de notre mot « texte ».



8 ETUDES DE LETTRES

Aprés avoir poussé ce dernier surgeon, le bouddhisme indien
entre définitivement en décadence, pour des raisons multiples et
complexes, dont certaines viennent d’€tre évoquées: confusions entre
le Mahayana dévot et les religions sectaires, entre le tantrisme boud-
dhique et le tantrisme hindou, opposition active des brahmanes. A
la fin du XII* siécle, les invasions musulmanes, par le massacre des
moines et la destruction des monastéres, portent au bouddhisme un
coup fatal. On en trouvera encore des traces sporadiques et fugitives,
en diverses régions de I'Inde, jusqu'au XVII® siécle. Au Népal, le
bouddhisme a subsisté, trés corrompu, trés mélé d’hindouisme, mais
sans solution de continuité, jusqu’a nos jours.

Hors de I'Inde, le bouddhisme s’est maintenu plus ou moins
longtemps dans les divers pays qu’il avait gagnés. Je me bornerai a
indiquer jusqu'a quand, sans entrer dans les détails d’une histoire
riche et mouvementée.

En Asie centrale, le bouddhisme disparait dés le milieu du VIII®
siecle de I’actuel Turkestan russe ; dans le Turkestan chinois, il se
maintient jusqu’au XI° siécle ou méme, ici et la, jusqu’au XIVe,
conjointement a d’autres religions, manichéisme, christianisme nes-
torien. Leur grand ennemi a été I'Islam, qui a fini par les évincer
toutes.

En Chine, le bouddhisme, qui est mahayaniste et tantrique, mais
trés différent du bouddhisme indien, & travers une histoire riche en
vicissitudes, marquée par un conflit permanent, tantdt aigu, tantot
latent, entre I’Eglise bouddhique et I’Etat confucéen, a subsisté jus-
qu’a nos jours. Mais le régime populaire I’a trouvé si profondément
décadent, et depuis si longtemps, qu’il ne semble pas avoir eu a se
donner la peine de le persécuter, mais seulement de lui couper les
vivres. Une fois sécularisés les biens des temples, beaucoup de moines
sont retournés a la vie du siécle ; on laisse ceux qui restent vivoter
et mourir ; on n’encourage pas les rares vocations ; et 'on veille
sur les trésors architecturaux et artistiques, révérés comme partie
intégrante du patrimoine culturel, et que I'on a pris soin de protéger
contre les excés de la révolution du méme nom. Le bouddhisme
chinois n’est donc plus guére qu’un objet de musée et de folklore.

De Chine, le bouddhisme a rayonné, avec la civilisation chinoise,
au Vietnam dés le II° siécle de notre ére, en Corée dés le IVe, au
Japon dés le VIe. Il s’est maintenu dans tous ces pays. Au Vietnam,
il a donné lieu, il y a quelques années, aux manifestations spectacu-
laires que I'on sait ; il cherche a s’affirmer comme force politique.
Le Japon demeure, avec Ceylan, le haut lieu du bouddhisme : il y
est encore agissant, vivant malgré des difficultés matérielles, objet



ETUDES BOUDDHIQUES 9

d’une vaste activité universitaire qui, loin de se limiter au bouddhisme
japonais, s'étend au bouddhisme chinois, tibétain, indien. A noter
I'imposture du parti prétendu bouddhiste, qui, sous le couvert d’une
secte, est un parti d’extréme-droite, actuellement en régression,
semble-t-il.

En Indochine (mis a part le Vietnam qui est dans l'orbe chi-
noise) et en Indonésie, le bouddhisme, venu de 'Inde avec la civi-
lisation indienne, s’est présenté sous des formes variées, relevant des
écoles anciennes, puis mahayanistes et méme tantriques. L’école qui
a fini par prévaloir en Indochine est I’école cinghalaise, qui s’est
implantée en basse Birmanie a la fin du XII* siécle, et s’est propagée
et maintenue dans le reste de la péninsule indochinoise, sauf le
Vietnam mahayaniste. En Indonésie au contraire, et aussi en Malai-
sie, il recule peu a peu devant I'Islam, & partir du XIII® siécle ; dés
le XVIe© siécle, on ne le trouve plus qu’a Bali, qui est également un
conservatoire de I’hindouisme, et ou il subsiste encore des textes
bouddhiques, en sanscrit mélé de balinais, mais incompréhensibles
pour les prétres eux-mémes.

Le bouddhisme tibétain, lui, est en train de périr de mort vio-
lente : la Chine, qui ménage chez elle un bouddhisme moribond, a
adopté une attitude toute différente au Tibet, o le bouddhisme est
la religion d’un peuple allogéne et représentait encore une force
capable de s’opposer a la mainmise chinoise.

Au XVI° siécle, a une époque ou le bouddhisme était déja en
régression partout, il a gagné un dernier pays : la Mongolie, conver-
tie au lamaisme tibétain. Le domaine mongol est maintenant coupé
en trois. La Mongolie intérieure est une région autonome de la
République populaire chinoise ; le bouddhisme y a subi probable-
ment un sort analogue a celui du bouddhisme tibétain, puisque dans
les deux pays le gouvernement chinois poursuit une politique d’assi-
milation intégrale. En Mongolie extéricure, alias République popu-
laire de Mongolie, indépendante et fidéle a I'alliance soviétique, une
purge paralléle aux purges staliniennes, de 1937 a 1939, a liquidé
I'opposition des princes et des lamas, fermé les monastéres, confisqué
leurs biens. Un troisiéme territoire, la Bouriatie, au sud et a I'est du
lac Baikal, a été annexé a I'empire russe dés la fin du XVII® siécle,
et forme maintenant une république autonome de 1'Union sovié-
tique, mais il est aussi authentiquement mongol que les deux autres
par la langue et la population. Le bouddhisme parait y survivre sous
un aspect plus ou moins folklorique, d’aprés le rapport du professeur
indien Lokesh Chandra, invité la-bas par le gouvernement soviétique

en 1967.



10 ETUDES DE LETTRES

Ce bref tour d’horizon nous permet de mesurer ampleur du
domaine couvert par les études bouddhiques. A P'ampleur dans
I’espace se joint 1’épaisseur dans le temps. Il n’est pas de pays de
I’Asie centrale, méridionale, orientale et de I’Asie du sud-est ou le
bouddhisme ne joue un role historique ou encore actuel. Quiconque
s'attachera a étudier I’histoire et la civilisation de I'un ou lautre de
ces pays est appelé a y rencontrer le bouddhisme, revétu d’un rdle
presque toujours important.

L’approche de ce vaste domaine peut se faire de bien des manicres
et pour bien des raisons différentes. Je ne parlerai ici que de 'approche
académique, en tant qu’elle se caractérise par une exigence bien pré-
cise, celle d’avoir accés aux sources, qui s’avére ici particuliérement
astreignante. Les sources sont principalement de trois ordres: archéo-
logiques (avec la numismatique et I’épigraphie), artistiques et philo-
logiques. Je centrerai mon exposé sur les disciplines philologiques.
Par souci de briéveté, tout d’abord: I’archéologie et ’art bouddhiques
sont des mondes dont la description nous entrainerait trop loin. Pour
une raison pratique ensuite : la base des études, dans leur organisa-
tion actuelle, est une base philologique. Enfin, pour une raison de
fait, qui justifie la précédente : c’est que, si riches et si nombreux
que soient les monuments et les ceuvres d’art inspirés par le boud-
dhisme, les textes constituent néanmoins la grande masse des sources
des études bouddhiques.

La littérature bouddhique n’est pas seulement considérable, mais
d’une extréme diversité. Nous avons mentionné plus haut que les
bouddhistes avaient pour coutume d’enseigner dans la langue du
pays. Cet usage s’étend aux écrits, et au bouddhisme hors de 'Inde.
Les écrits indiens ont fait I’objet d’un immense travail de traduction ;
sur ces traductions s’est développée toute une littérature d’exégese,
comme ¢’avait été déja le cas en Inde sur les textes originaux. Aussi
existe-t-il des documents en plus de vingt langues, pour plusieurs des-
quelles il faut encore distinguer entre deux couches littéraires, celle
des traductions d’ouvrages indiens et celles des écrits originaux.

Il y aurait la de quoi décourager le néophyte le mieux disposé.
Hatons-nous de le rassurer. Parmi les vingt et quelques langues du
bouddhisme, certaines ne livrent que des documents trés fragmen-
taires, dont I’étude est affaire de spécialistes : c’est le cas, en particu-
lier, des anciennes langues indo-européennes d’Asie centrale. D’autres
ne sont requises que si 'on se propose d’étudier le bouddhisme local :
telles les langues de I'Indochine, birman, thai, cambodgien, vietna-
mien. Pratiquement, pour I'accés aux sources du bouddhisme indien,
il suffit de savoir lire aux quatre langues, qui ne sont plus celles



ETUDES BOUDDHIQUES 11

d’Agrippa d’Aubigné, le francais, le latin, le grec et I’hébreu, mais
bien le sanscrit, le pali, le tibétain et le chinois. Encore, pour la pre-
miére et les deux derniéres de ces langues, I’exigence n’est-elle que
partielle: il ne s’agit pas de les connaitre dans leur ensemble, comme
nous le verrons. Le japonais occupe une place particuliére: il devient
de plus en plus indispensable, non pas tant au titre des sources, qui
ne concernent que le bouddhisme japonais, et dont la plus grande
partie, d’ailleurs, est écrite en chinois, qu’a celui de la production
scientifique. Quant a ce dernier point, ’anglais et I'allemand, bien
entendu, sont supposés connus ; il est de plus en plus rare qu’une
publication en langue occidentale soit traduite dans une autre langue
occidentale.

Voyons donc comment ces disciplines philologiques se définissent
et se limitent.

Pour le bouddhisme indien, y compris sa variante cinghalaise, les
faits sont compliqués dans le détail, comme d’habitude. Je m’en
tiendrai aux grandes lignes. On a principalement, d’une part, un
corpus homogéne de textes en pali ; d’autre part, une masse assez
considérable de textes en diverses variétés de sanscrit, qui sont : le
sanscrit hybride, le sanscrit bouddhique, le sanscrit classique. Je rap-
pelle que le sanscrit est la grande langue de culture de I'Inde, dont
la littérature s’étend sur trois millénaires environ, et embrasse les
genres les plus divers ; c’est une langue indo-européenne, non pas
meére, mais sceur ou cousine des autres langues de la méme famille,
trés proche dans sa morphologie du grec ancien, par exemple. Quant
au pali, langue parente du sanscrit, son nom signifie « texte sacré »,
et c’est effectivement la langue canonique et liturgique de I’école
cinghalaise.

La plus ancienne de ces diverses langues, c’est le sanscrit clas-
sique, fixé et codifié dés le V¢ ou le IV® siécle avant notre ére. Et
pourtant, elle est la derniére a apparaitre dans la littérature boud-
dhique. Ce fait s’explique fort bien : le sanscrit sous sa forme clas-
sique est la langue des brahmanes, et c’est une langue savante et dif-
ficile, trés éloignée de la compréhension populaire. Or, comme nous
Pavons vu plus haut, le bouddhisme est toujours plus ou moins
I’adversaire des brahmanes; et un des grands soucis de la prédication
bouddhiste, c’est d’€tre accessible a tout le monde. C’est donc plutét
I’adoption de sanscrit classique qui serait de nature a surprendre.

Elle peut néanmoins s’expliquer. D’une part, le sanscrit clas-
sique parait avoir connu, dés les derniers siécles de I’ére ancienne,
une diffusion et méme, pourrait-on dire, une vulgarisation progres-
sives, qu’atteste notamment, a partir du début de I’ére chrétienne



12 ETUDES DE LETTRES

environ, 'existence d’un théatre en langue sanscrite ; or un théatre
en une langue liturgique inaccessible au profane serait un non-sens.
Le sanscrit a donc pu étre, durant les premiers siécles de notre ére,
un idiome de large diffusion, et méme, du moins dans certaines
couches sociales, ce qu’il n’avait probablement jamais été jusqu’alors:
une langue parlée 2.

D’autre part, dés la méme époque environ, le bouddhisme, a
tout le moins le bouddhisme monastique, est devenu une religion
fort savante, pourvue d’une littérature technique de plus en plus
élaborée. Pour I'expression de notions psychologiques et philoso-
phiques de plus en plus raffinées, pour la description des techniques
compliquées du yoga, pour la controverse avec les écoles brahma-
niques, le sanscrit classique, avec sa grammaire rigoureusement cons-
truite et sa longue tradition littéraire, constitue un instrument
privilégié.

Les plus anciens textes pali datent du I°* siécle avant Jésus-
Christ. Les textes en sanscrit hybride et en sanscrit bouddhique se
situent dans les premiers siécles de I'ére chrétienne, disons du I°* au
VIe. Enfin, le classique apparait en littérature bouddhique a la fin
du I°* siécle de notre ére, et son usage s’y perpétuera jusqu’a la
disparition du bouddhisme indien. Il faut encore mentionner un
état de langue antérieur au sanscrit classique : c’est le sanscrit
védique, qui est représenté par les Veda, les plus anciens textes de
la littérature sanscrite, et qui est ici hors de cause, puisque les Veda
sont notablement antérieurs a I'apparition du bouddhisme.

En revanche, il est de toute importance que I’étudiant en boud-
dhisme acquiére en premier lieu une formation siire en sanscrit clas-
sique. D’une part, la littérature bouddhique en classique, d’ailleurs
pas toujours treés correct, est considérable. D’autre part, le sanscrit
bouddhique, le sanscrit hybride et aussi bien le pili s’apprennent sur
la base du classique.

La connaissance de ce dernier constitue donc la clef de I'accés
aux sources indiennes. Mais il y a bien plus : nous allons voir que
I’étude du tibétain et du chinois, en tant que langues véhiculaires du
bouddhisme, repose pour une bonne part sur la connaissance du
sanscrit classique ; et que d’autre part la connaissance du tibétain
et du chinois, ou du moins d’un certain tibétain et d’un certain
chinois, est requise non seulement pour I’étude du bouddhisme au
Tibet et en Chine, mais aussi pour 1’accés aux sources indiennes.

2 Cf. Louis Renou, Histoire de la langue sanskrite, Paris, 1956, p. 86 et suiv.;
L’Inde classique, Paris, 1947, vol. I, p. 62.



ETUDES BOUDDHIQUES 13

Parmi les textes indiens, comme je l'ai déja remarqué, seuls
les textes pali forment un corpus homogéne et complet. Mais ils
sont bien loin de représenter le bouddhisme indien dans son
ensemble ; en fait, ils ne représentent qu’une parmi les écoles
anciennes ; et quant au Mahédyana, les textes pali lui sont, dans
I’ensemble, étrangers. Or, pour les autres écoles anciennes et pour
le Mahiyéna, il subsiste certes des textes en sanscrit. Mais, méme
si leur masse apparait assez importante, il faut bien se rendre
compte que ce ne sont que les membra disjecta d’une littérature
immense qui s’est perdue dans la proportion de 90 % peut-étre.
Beaucoup de ces originaux perdus sont conservés dans des traduc-
tions tibétaines et chinoises, et c’est pourquoi le recours a ces traduc-
tions s’impose.

Je commencerai par dire un mot des traductions tibétaines, bien
que les premiéres d’entre elles soient postérieures de quelque sept
siécles aux plus anciennes traductions chinoises. Elles sont en effet
beaucoup plus proches des originaux indiens : de ce point de vue,
on a pu opposer, dans la transmission des textes bouddhiques, une
tradition indo-tibétaine d’une part, et une tradition sino-japonaise
ou extréme-orientale de I'autre.

Le tibétain est, dans sa structure, une langue totalement diffé-
rente du sanscrit. Celui-ci est une langue a flexions typique, avec
un arsenal particuliérement bien fourni de déclinaisons et de conju-
gaisons ; les rapports grammaticaux s’y expriment au moyen de
désinences. Dans le tibétain, ils s’expriment par des suffixes ; et la
gamme des rapports grammaticaux, si on la considére pour elle-
méme, est fort différente de celle du sanscrit.

Et pourtant, les traductions tibétaines sont de véritables calques
des originaux sanscrits, comme on peut le constater dans les cas pri-
vilégiés ot 'on dispose des deux a la fois. Cela s’explique par les
circonstances dans lesquelles le tibétain est devenu langue écrite et
langue de culture.

Lorsque le Tibet, au VII* siécle, est entré en contact avec I'Inde,
il ne possédait pas d’écriture, et n’avait qu’une littérature orale.
L’élaboration de cette langue encore assez rudimentaire trahit une
influence indienne massive. Elle fut pourvue d’une écriture alpha-
bétique inspirée de modéles indiens, et, malgré la structure foncie-
rement différente des deux langues, d’'une grammaire calquée sur la
grammaire sanscrite, norme prestigieuse. Soucieux de traduire les
textes qu’ils apportaient, les missionnaires indiens enrichirent le
lexique du tibétain, forgérent des équivalents aux termes techniques
du bouddhisme indien. On voit donc pourquoi ce tibétain des



14 ETUDES DE LETTRES

traductions s’apprend a partir du sanscrit. Ecriture, grammaire,
lexique, tout est en dépendance du sanscrit.

Cette adaptation fut faite avec une extréme habileté ; le génie
propre de la langue tibétaine en souffrit néanmoins quelque peu,
et le tibétain des traductions est un idiome assez artificiel : contrai-
rement a la tendance générale du bouddhisme, qui est de rechercher
la simplicité et Paccessibilité, il s’agit 12 d’une langue savante ;
C’est peut-étre le reflet de la situation du bouddhisme indien dans
les derniers siécles de son existence, avec une petite élite de moines
trés érudits, mais quelque peu coupés du gros de la communauté
monastique et plus encore des fidéles laiques. Mais, pour le philo-
logue, ces traductions sont de précieux succédanés des originaux
perdus. Méme lorsqu’ils sont conservés, elles donnent souvent le
reflet d’'un état plus ancien et moins altéré du texte, car beaucoup
de manuscrits sanscrits sont tardifs et corrompus, alors que la grande
époque des traductions tibétaines se situe entre le IX¢ et le XI* siécles.
En outre, comme elles étaient faites par des équipes groupant des
savants indiens et des savants tibétains, elles fournissent de précieuses
indications sur linterprétation par les contemporains de termes ou
de passages obscurs ou difficiles.

Les textes traduits représentent déja une masse imposante. Mais
le tibétain a aussi produit une littérature originale considérable,
encore mal connue hors du Tibet. La langue y reprend son auto-
nomie : le tibétain des traductions, précis mais pesant, avec ses
termes compliqués et ses phrases démesurément allongées pour ne
rien laisser échapper de I'original sanscrit, céde la place & un idiome
plus nerveux, plus concis, non dépourvu d’'une tendance a I’ellipse.

Reste la langue parlée. Elle est d’apprentissage difficile, méme
pour qui connait le tibétain littéraire. La prononciation est aussi
éloignée de l'orthographe qu’elle peut I’étre en anglais ou en fran-
cais, par exemple ; la syntaxe différe profondément de celle de la
langue écrite.

Pratiquement, I’exigence peut se limiter, au niveau de la licence
en tout cas, au tibétain de traduction. Toutefois, depuis quelques
années, 'afflux de réfugiés tibétains, un peu partout dans le monde,
accroit I'importance de la langue parlée.

Le chinois offre un tableau a tous égards trés différent de celui
du tibétain. Les traductions s’étendent sur une période beaucoup
plus longue, pratiquement depuis le milieu du II° siécle jusqu’a I'an
mil, soit une période de huit siécles et demi ; et elles ont une allure
tout a fait autre. Lorsque le bouddhisme s’infiltre dans le monde
chinois, dés le I°r siécle, il trouve un univers hautement civilisé ;



ETUDES BOUDDHIQUES 15

une tradition philosophique multiple et diverse ; une langue litté-
raire, le chinois classique, fortement élaborée, avec une écriture, un
lexique, une syntaxe qui lui sont propres, et des habitudes et exi-
gences stylistiques rigoureuses. La méthode de la table rase ne pou-
vait s’appliquer ; il était exclu d’enfermer cette langue dans des
cadres d’inspiration étrangére. Les équivalences terminologiques
n’ont jamais été fixées une fois pour toutes en chinois comme elles
le furent en tibétain. La syntaxe sanscrite est 2 peu prés perdue en
chinois : le sanscrit affectionne les longues périodes trés articulées, le
chinois s’exprime par petits groupes de caractéres, apparemment
indépendants ; sa syntaxe, fondée sur I'équilibre entre ces groupes,
et sur tout un jeu subtil, assez impondérable, de parallélismes et
d’échos, pour ainsi dire, d’'une groupe a l'autre, est tout a fait dif-
férente de celle du sanscrit, qui procéde par corrélations explicites,
par subordination, et par le jeu des composés nominaux.

Le résultat, c’est qu’entre un original indien et sa traduction
chinoise, il y a toujours un hiatus considérable. Le fond y est plus
ou moins, suivant le talent du traducteur, et aussi suivant la nature
du texte : quand le sanscrit se fait par trop prolixe, le chinois coupe
court, par souci de style ; ou, dans le cas d’un texte philosophique
a Pargutie par trop subtile, il résume, par souci de clarté, et aussi
parce qu’il entre mal dans les raisonnements trop sinueux. Mais la
forme différe, et parfois trés sensiblement. Lisons par exemple la
traduction francaise du Lotus de la Bonne Loi par Burnouf, faite
sur le texte sanscrit, et la traduction anglaise du méme texte par
Soothill, faite sur la version chinoise : il s’agit bien du méme texte,
mais le « phrasé » est tout a fait différent. On comprend mieux dés
lors la distinction entre tradition indo-tibétaine et tradition sino-
japonaise : le tibétain adhére & Poriginal indien, le chinois s’en
éloigne toujours plus ou moins. Une traduction chinoise est donc
rarement littérale ; en revanche, 12 ou le tibétain se perd dans
I'analyse du détail, ou se contente de calquer sans comprendre, ce
qui lui arrive parfois, la version chinoise pourra fournir des indi-
cations plus claires sur l'interprétation générale, sur le mouvement
de texte.

On appelle chinois bouddhique la langue des textes du boud-
dhisme chinois, traduits ou originaux. Du point de vue de la langue
chinoise, ce chinois bouddhique se situe a mi-chemin du chinois
classique, c’est-a-dire de la langue littéraire en général, et du chinois
parlé. Cette position intermédiaire traduit un double souci : celui de
plaire aux lettrés par un style aussi correct que possible, et celui de
se faire entendre du plus grand nombre de gens possible.



16 ETUDES DE LETTRES

Comme pour le tibétain, il faut, de plus, distinguer la langue des
traductions et celle des textes chinois originaux. L’initiation au chi-
nois de traduction comporte les étapes suivantes :

Tout d’abord, ’apprentissage de I'écriture qui, comme on sait, est
compliquée. Il ne s’agit pas nécessairement de savoir écrire les carac-
téres, mais du moins de savoir les reconnaitre, et les chercher dans le
dictionnaire, ce qui requiert déja un certain entrainement et beau-
coup de patience, surtout au début.

Ensuite, la voie la plus rapide et la plus économique est encore,
sans trop s’attarder au chinois classique, d’aborder une traduction
suffisamment correcte d’un texte facile dont 'original indien soit
conservé. Cette confrontation du sanscrit et du chinois montrera a
I’étudiant comment est faite une traduction chinoise. Il conviendra
de la répéter un certain nombre de fois : les traductions chinoises
n’ayant pas le caractére tout analytique et quelque peu mécanique
des traductions tibétaines, des lectures extensives sont en effet indis-
pensables pour acquérir le sentiment de la langue.

Parallélement, une initiation systématique a la terminologie
s'impose. Mais il faut que I’étudiant connaisse déja bien la termino-
logie sanscrite, d’autant plus que celle du chinois est mouvante et
diverse. Tout de méme, il y a des repéres. L’'une au moins des écoles
chinoises de traduction dispose d’un systéme d’équivalences relative-
ment constantes.

Que si I'on veut s’attaquer aux textes chinois originaux, P'entre-
prise devient notablement plus difficile. En effet, dans ces textes
écrits par de savants moines qui ont souvent recu la formation du
lettré confucéen, on trouve, 2 un degré beaucoup plus grand que
dans les traductions, les caractéres particuliers de I'expression litté-
raire chinoise, concise, volontiers primesautiére, et surtout farcie
d’allusions aux classiques et & des notions qui sont familiéres au
sinologue, mais beaucoup moins au bouddhisant. A défaut d’une
double formation, la collaboration d’un sinologue et d’un bouddhi-
sant est souvent nécessaire pour lire des textes de ce genre.

Mais, de méme que pour le tibétain, la formation élémentaire
peut et doit étre arrétée au chinois des traductions. Méme ainsi
entendue, I’étude du chinois bouddhique est certainement le plus
redoutable des obstacles proposés a I'étudiant ; c’est déja un beau
résultat si, au terme de sa formation, il arrive a s’orienter sans trop
de mal dans une traduction chinoise de bon style.



ETUDES BOUDDHIQUES 17

Pour terminer cet exposé, je voudrais esquisser briévement les
perspectives qui pourraient s’ouvrir a un étudiant qui aborde ce
domaine difficile. A la vérité, c’est 12 un sujet qui m’embarrasse,
parce qu’il me parait ressortir quelque peu a la dissertation abstraite.
Dessiner des perspectives pour d’autres est trés peu mon fait ; elles
varient selon les projets, elles sont fuyantes, changeantes, aléatoires.
Et dans cette répugnance, l'influence du bouddhisme est sfirement
pour quelque chose. Ce qui compte pour lui, c’est le particulier, ce
sont les situations. Il ne perd jamais de vue la variété des dispositions
des étres, a laquelle correspond la variété dans la maniére d’enseigner
la Loi.

Ce n’est pas a dire qu’il faille tout laisser dans le vague, et les
étudiants, d’ailleurs peu nombreux, qui s’intéressent a ces études et
qui ont le courage de s’y engager, ont bien droit a quelques repéres,
a quelques indications sur ce qui les attend, pour autant qu’on puisse
le prévoir.

On a vu par la deuxiéme partie du présent exposé quel serait
a peu prés un programme au niveau de la licence: formation rigou-
reuse en sanscrit, initiation aux autres langues principales du boud-
dhisme. Aucune n’est facile, sauf peut-étre le pali. Et 'on avance
vite. Donc, beaucoup de travail. Mais un résultat certain. En quatre
ans, on peut prendre avec les textes un contact déja trés enrichissant:
il est d’'un haut intérét de voir par soi-méme comment les bouddhistes
se sont exprimés, de pénétrer a l'intérieur de leur univers de pensée.
Cet éveil a la pensée bouddhique se fonde avant tout sur la lecture
expliquée, donc sur le travail de séminaire ; les auxiliaires en sont
des lectures judicieusement conduites sur les indications du profes-
seur, car un choix judicieux est ici particulierement important, et les
cours magistraux, rubrique actuellement mal famée, mais qui ont ici
une fonction bien précise : non pas tellement celle d’une introduc-
tion générale, que 'on peut trouver dans les livres, mais celle d’une
approche de la terminologie et de la problématique, d’une initiation
visant A rendre un peu moins abrupt, autant que faire se peut, le
premier contact avec les textes.

En tant que fait historique, le bouddhisme intéresse les trois
quarts de I’Asie. Il a été un agent de liaison entre les diverses civili-
sations qui couvrent cette aire immense. Imaginons, par exemple, un
bouddhiste d’Asie centrale au VIII* siécle : son pays est sous protec-
torat chinois ; sa religion est d’origine indienne ; elle est menacée
par I'Islam; il a pour voisins des chrétiens nestoriens dont la religion
est venue du monde méditerranéen, des manichéens liés & la Perse
anté-islamique. Les études bouddhiques mettent en contact avec deux



18 ETUDES DE LETTRES

civilisations de portée universelle, I'indienne et la chinoise ; avec la
civilisation japonaise, moins rayonnante, moins prestigieuse, qui n’a
pas, comme la civilisation chinoise, tout tiré de son propre fonds,
mais que des emprunts chinois puis occidentaux massifs n’ont pas
empéchée de conserver une originalité fascinante ; avec la civilisa-
tion tibétaine aussi, plus modeste, mais qui, eu égard aux conditions
de son développement, espaces immenses, climat rigoureux, ressources
maigres, population clairsemée, mérite 1’admiration.

Voyons maintenant le bouddhisme en tant que fait contemporain.
Assurément, il n’est plus ce qu’il a été, tant s’en faut. D’aprés la
tradition, le Bouddha lui-méme, qui savait bien 'impermanence des
choses, estimait que sa Loi ne durerait pas plus de cinq cents ans.
Elle en a duré 2500, mais ne conserve de positions fermes qu’a Cey-
lan, au Japon, et dans une certaine mesure en Indochine. Partout
ailleurs, elle fait plutdt figure de survivance, ou alors de diaspora :
le bouddhisme tibétain est en exil en divers points du monde ; de
petites communautés se forment un peu partout dans le monde occi-
dental. Pour I'universitaire, un contact prolongé avec le bouddhisme
contemporain, dans I'une ou l'autre des terres d’élection qui lui
restent, représente une expérience sans prix. Rien de tel pour éprou-
ver la continuité vivante du bouddhisme, pour voir les livres reprendre
vie et consistance.

Quant 2 la pratique méme de la religion, elle peut certes se com-
biner avec I’érudition universitaire. Le cas est fréquent au Japon, ou
bien des professeurs d’université, méme dans les universités d’Etat,
sont en méme temps prétres bouddhistes, certains éminents dans les
deux sphéres. Il I'est moins en Occident, ot la tradition religieuse
est différente.

Les études bouddhiques ouvrent aussi d’amples perspectives phi-
losophiques, que ce soit sur les enquétes philosophiques des boud-
dhistes eux-mémes, ou sur I'univers de pensée et de vie qui est' celui
du bouddhisme en général. Réduire le bouddhisme & une philosophie,
C’est en prendre une vue trop étroite ; il vaudrait mieux dire que le
bouddhisme, tout comme le christianisme d’ailleurs, a inspiré des
enquétes philosophiques, qu’il enveloppe et déborde en tant que
« mouvement humain, infiniment varié en ses aspects et ses effets » 3.
Ce qui frappe, dans cet univers bouddhique, une fois qu'on y a
quelque peu pénétré, c’est & quel point il est différent du nétre. On
peut trouver des ressemblances, notamment dans les préceptes de la

8 J. Filliozat, dans ¢ Présence du houddhisme », France-Asie, Saigon, 1959,
Nos 153-157, p. 184.



ETUDES BOUDDHIQUES 19

morale. Mais il est trop clair que ces préceptes se situent dans un
univers religieux tout a fait différent de celui auquel nous sommes
traditionnellement rattachés. Dans le bouddhisme, ni Dieu personnel,
ni création, ni péché, ni grice, ni providence, ni rédemption. Le
germe du mal, le bouddhisme le met dans le monde, d’ailleurs incréé
— dans le monde et non dans 'homme. L’homme est partie inté-
grante d’'un monde douloureux par essence. Le monde, tel qu’il est,
n’est pas améliorable. L’homme ne peut que s’en délivrer. Du moins
peut-il s'en délivrer : c’est la, au fond, le seul point sur lequel le
bouddhisme soit optimiste.

Il faudrait pourtant se garder de voir dans le bouddhisme une
pure doctrine et une pure technique de I’évasion. L’action, karman
ou karma, est la loi de ce monde et des €tres qui le peuplent. Egoiste,
elle est un facteur d’engluement dans le monde et de renforcement
de la douleur. Il s’agit, non pas de la supprimer, mais de la détacher
de ses fins égoistes. En fait, le bouddhisme a fait appel a toutes les
formes de P’activité humaine : non seulement les activités artistiques
et culturelles, mais méme les activités sociales, politiques, économiques.

L’étude du bouddhisme est une introduction 4 un univers vaste,
simple dans ses principes, qui tiennent dans quelques propositions,
infiniment divers dans ses développements qui pourtant gardent tou-
jours et partout une saveur unique, pour parler comme les textes, et
qui sont toujours gouvernés par le souci du particulier et le dédain
des solutions abstraites.

Les études bouddhiques, qui donnent accés a cet univers trés dif-
férent du ndtre, et aux civilisations originales ou le bouddhisme s’est
développé, redressent les perspectives, remettent la civilisation occi-
dentale & sa juste place, la confrontent avec Pautre, et sont ainsi
une école privilégiée d’universalité.

Jacques May.






	Études bouddhiques : domaine, disciplines, perspectives

