Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: 8 (1965)
Heft: 4
Artikel: Caton ou I'engagement du sage dans la guerre civile
Autor: Adatte, Jean-Marie
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CATON OU L’ENGAGEMENT DU SAGE
DANS LA GUERRE CIVILE

Victrix causa deis placuit, sed victa Catoni : « la cause du vain-
queur plut aux dieux, mais celle du vaincu plut a Caton. »

Le vers 128 du livre I de la Pharsale présente les quatre acteurs
principaux de la guerre civile : d'un c6té César et ceux qui lui four-
nissent un appui inconditionnel, les dieux — qu’on peut d’ailleurs
identifier avec le fatum et la Fortune — de I’autre le vaincu, Pom-
pée, et le garant de sa cause : Caton. La hardiesse de I'antithése fait
d’emblée la part belle 2 Caton : dans la balance du jugement de
I'histoire, Lucain place ici la justification de César : la faveur des
dieux ; la celle de Pompée, la caution d’un homme, et il demande :
qui avait le plus le droit de prendre les armes ? Réponse paradoxale :
Scire nefas ; magno se judice quisque tuetur (1, 127). Le choix du
mot nefas confére 3 Caton un prestige égal a celui des dieux, dont
ne se pare aucun autre héros de la Pharsale. Conséquence : la lutte
de Pompée contre César se double d’un affrontement de Caton et
du destin. D’oti, dans I’épopée congue par Lucain, un développe-
ment philosophique paralléle a celui de T’histoire et la jugeant. Ce
trait original fait aisément comprendre que, parmi les quatre études
consacrées ici a Lucain, 'une ait choisit pour théme le personnage
de Caton.

Les thémes « catoniens » traités par Lucain se répartissent entre
les livres II et IX. Au livre II, Lucain rapporte une conversation de
Caton avec Brutus, futur meurtrier de César ; le sujet en est le pro-
bléme posé par I’engagement politique du sage dans une guerre civile.
Cette discussion est immédiatement suivie d’un morceau fort pitto-
resque : le remariage, purement spirituel, de Caton et de Marcia,
cédée autrefois 2 Hortensius et reprise — fort enrichie, insinuait
César — a la mort de ce dernier; on trouvera dans L’amour a Rome,
de Pierre Grimal, par quels mobiles trés romains peut s’expliquer ce
comportement a premiere vue plutét choquant. Enfin, ces deux



CATON OU L’ENGAGEMENT DU SAGE 233

thémes & caractére apologétique — il s’agit de justifier le héros aux
yeux des philosophes et des moralistes — sont coiffés d’un portrait
de Caton présenté comme le type idéal du sage stoicien, dont la rhé-
torique brillante vise & emporter 'adhésion des plus sceptiques; René
Pichon y voit un des sommets de la Pharsale, mais la transcription
oratoire des grands canons du Portique est d’une inspiration assez
conventionnelle.

On sait que Caton joua un role effacé dans la guerre civile tant
que vécut Pompée, qui se défiait de son intransigeance républicaine
et de ses conseils modérateurs. Pompée mort, Caton devient pom-
péien sans scrupule et prend la reléve. Le livre IX insiste tour a tour
sur le politique, le patriote, le philosophe et 'homme d’action qui
préche d’exemple. Le politique prononce I’éloge funébre de Pompée
avec une réserve inhabituelle dans un panégyrique : le mérite de
Pompée, aux yeux de Caton, c’est la modération relative dont il a
su faire preuve chaque fois qu’il a outrepassé ses droits : ... rectorque
senatus, sed regnantis, erat (9, 194-195). Sa chance, c’est d’avoir
été assassiné, parce que le courage du suicide lui a ou lui aurait peut-
étre manqué : Scire mori sors prima viris, sed proxima cogi (9, 211).
Aussitdt aprés, le patriote, arrétant une tentative de désertion parmi
les débris pompéiens qu’il a rassemblés en Afrique, corrige la bien-
veillance de Porateur ; & ceux qui jugent opportun de rallier le parti
de César, il lance cette invective, la critique assurément la plus dure
que Lucain ait faite de Pompée dans la Pharsale : « Rougissez : le
palais du Nil (I’assassinat de Pompée) et 'arc du Parthe (la mort
de Crassus) ont plus fait que vous pour nos lois. Allez, dégénérés,
méprisez le présent de Ptolémée et vos armes» (9, 266-268).
L’homme d’action entraine ses troupes a travers le désert infesté de
serpents : c’est le prétexte d’une suite de morceaux de bravoure a la
mode stoicienne. Enfin, le philosophe refuse hautement de consulter
Poracle d’Hammon : c’est 'occasion d’une vibrante profession de foi,
stoicienne elle aussi ; on jugera du ton de celle-ci par la formule qui
la clét : ... Pavido fortique cadendum est: Hoc satis est dixisse
Jovem (9, 583-584).

Ainsi que le montre un résumé pourtant trés succinct, Lucain
exalte 2 la fois un idéal philosophique et un idéal républicain, et son
projet vise certainement a couronner le second de I'auréole du pre-
mier en profitant du prestige unique de Caton qui ne concevait pas
I'un sans ’autre. L’histoire ne contredisait pas cette sorte d’annexion,
puisque Caton, aux yeux des Romains, était sans doute le plus grand
« saint » du stoicisme en méme temps qu’il incarnait la volonté de
résistance a toute dictature. Néanmoins, peut-€tre a cause des



234 ETUDES DE LETTRES

tendances abstentionnistes de son oncle Sénéque a qui il devait sans
doute I'essentiel de sa formation philosophique, Lucain s’est gardé
de considérer que les choses allaient de soi ; il a tenu a justifier son
héros de deux reproches qui n’ont rien de fictif, puisque I'un se trouve
sous la plume de Sénéque précisément. C’est le sujet d’'une contro-
verse passionnante entre Caton et Brutus, qui se fera I'avocat du
diable, controverse dont le développement va du vers 242 au vers 325
du livre II. Ce dialogue n’est pas sans analogie avec les causes fic-
tives et les controverses a la mode dans les écoles de rhétorique ; un
souvenir d’école a donc pu inspirer a Lucain le choix de la forme,
et il n’est pas impossible que le sujet lui-méme ait fait partie de
’arsenal des rhéteurs.

Lucain commence naturellement par donner la parole a Brutus.
Pour les besoins de la cause, le futur conjuré est pour I’heure enclin
a P’absention; sa thése s’insére dans le livre IT comme la suite logique
des horreurs commises naguére par Marius et Sylla, horreurs que
Lucain vient de décrire avec une complaisance d’un gofit douteux
200 vers durant. Brutus développe deux arguments de type fort dif-
férents : le premier, d’ordre religieux, est longuement traité (242 a
277); le second, de caractére politique, fort briévement (277 a 284).
Paradoxalement, Caton répondra en quelques vers (3 ou 7 selon
I'interprétation de 289-292) au premier point, plus longuement au
second (33 vers), et je ne crois pas que cette proportion inversée soit
due au hasard ; elle trahit plut6t un certain embarras que Lucain a
dissimulé sous une formule brillante, mais qu’il ne tenait pas a com-
menter de trop pres.

Premier argument de Brutus : il repose sur 'impiété fondamen-
tale de toute guerre civile, la plus grave souillure qui puisse atteindre
un peuple ; Brutus ne le dit pas, pressé d’envisager les conséquences
et parce qu’aux yeux d’un Romain cette thése est indiscutable ; c’est
Caton lui-méme qui, dans le premier vers de sa répartie, montre
qu'il a fort bien compris : Summum, Brute, nefas civilia bella
fatemur. Nefas, parce que la guerre civile est d’abord un crime reli-
gieux : en attaquant son pays, on attaque ses propres dieux ; cet
aspect proprement sacrilége fait 'objet d’une pénétrante analyse de
Jal (Rev. Et. Lat. 40, 1962, 170 sq.). Or Caton est déja, au début
de la guerre, du moins selon Lucain, le type du sage en qui réside
la vertu stoicienne qu’on ne voit s’incarner dans un homme qu’une
fois par siécle, voire par millénaire ; jamais, dira Epictéte. Sénéque
allait jusqu’a dire de lui : Vereor ne supra exemplar nostrum sit !
Dés lors, le summus sapiens peut-il tremper dans un summum nefas ?
ce serait absoudre la guerre civile, ce serait servir César, qui se moque



CATON OU L’ENGAGEMENT DU SAGE 235

bien du camp choisi par Caton pourvu que ce dernier y perde son
intégrité de sage : tel me parait du moins le sens probable des vers
276-277: Nimium placet ipse (César) Catoni, si bellum civile placet
(Catoni). Et les autres ? demandera-t-on. Les autres, fulmine Brutus,
n’ont rien a perdre; seul Caton a tout a perdre, n’ayant jamais connu
ni passion, ni intérét personnels, ce que Lucain exprime avec une
concision saisissante: Accipient alios, facient te bella nocentem (259).

Second argument de Brutus : vanité totale d’'un engagement poli-
tique dans la guerre civile. Caton ne peut se battre que pour les liber-
tés républicaines traditionnelles, contestables aux yeux de I’histoire,
mais identifiées avec le régime politique idéal par Lucain. Pour Bru-
tus, cela exclut toute adhésion de Caton au parti césarien, il va sans
dire, mais aussi au parti républicain, parce qu’il est présentement
sub juga Pompeii (280). Défendre ce dernier n’est pas servir, mais
aliéner sa propre liberté. Pourquoi se souiller puisque de surcroit
c’est inutile ? Dans son livre sur les sources de Lucain, Pichon signale
la concordance fortuite ou volontaire de cette thése avec les reproches
que Sénéque adresse a Caton dans sa 14¢ lettre a Lucilius. Tout sage
qu’il était, Caton, dit Sénéque, a eu tort de se méler de politique a
une époque ou la liberté était morte ; la guerre civile n’était que le
choix sanglant d’une dictature ; le moins mauvais des deux antago-
nistes, en cas de victoire, devenait par nécessité pire que le vaincu :
Potest melior vincere, non potest non pejor esse qui vicerit (epist. 14,
13); sentence 2 laquelle Lucain fait écho au vers 706 du livre VII,
quand, exaltant Pompée non pas malgré, mais a cause de sa défaite,
il s’écrie : Vincere pejus erai.

Ce jugement de Sénéque ne doit pas faire illusion ; tout d’abord,
il s’agit de la seule critique qu’il ait exprimée a propos de Caton ;
on sait quelle admiration sans bornes et parfois lassante il lui voue
par ailleurs. Ensuite, cette opinion isolée dans son ceuvre n’engage
pas la doctrine du Portique, dont les maitres, en matiére d’engage-
ment politique, ont toujours adopté une position trés souple répu-
gnant a tout dogme étroit : certes Zénon conseille 3 'homme de
mettre la main aux affaires, mais il ajoute : & moins qu’une circons-
tance I'en empéche. Et Séneque de comparer ironiquement, dans le
De otio, cette maxime a celle d’Epicure : le sage ne mettra pas la
main aux affaires... 2 moins d’une circonstance exceptionnelle. Cette
égale souplesse des prémisses entrainait une casuistique assez sem-
blable dans ses conséquences : §’il est vrai que le cosmopolitisme stoi-
cien fait placer I'intérét de la communauté avant celui de I'individu,
comme l’affirme Cicéron dans le De finibus, Sénéque utilise ce point
de doctrine a des fins opposées ; dans le De tranquillitate animi, le



236 ETUDES DE LETTRES

cosmopolitisme invite a l'action : Patriam nobis mundum professi
sumus, ut liceret latiorem virtuti campum dare (De trang. an. 4, 4).
Dans le De otio, la méme conception aboutit a la primauté de la spé-
culation : il y a une grande (mundus) et une petite (civitas) répu-
blique, et il est plus valable de s’occuper de la premiére, par la philo-
sophie, que de la seconde, par l'action. Ainsi, qu'on en blame
Popportunisme ou qu’'on en apprécie la souplesse, la morale de
Séneque est trop flottante pour que la critique de la lettre 14 puisse
étre interprétée comme une condamnation de Caton ; n’est-ce pas
Pauteur du De providentia qui fournit au héros une de ses plus belles
justifications quand il fait dire a la Fortune qu’elle a accablé de maux
Caton ut sciant non esse haec mala, quibus dignum Catonem putavi
(dial. 1, 3, 14).

Mais ce qui rend la discussion assez vaine sur ce point, c’est la
cloison étanche qui sépare, dans la doctrine stoicienne, le monde des
faits, indifférents, et le monde moral, purement intérieur. Le sage
est totus in se conversus ; il est insuffisant de dire qu’il est vertueux :
il s’identifie au bien et 2 Dieu méme. Par rapport a cette disposition
intérieure, le monde des officia constitue une morale des imparfaits
absolument secondaire et de valeur toute relative, au point que telle
action ne se justifie pas par elle-m&me, mais parce qu’elle est posée
par un sage, ce qu’illustre bien une boutade de Séneéque (De trang.
an., dial. 9, 17, 9): « On a reproché son ivrognerie a Caton ; bon
moyen de réhabiliter ce vice plutét que de déshonorer Caton !»
Rambaud a montré avec pertinence (Rev. Et. Lat. 33, 1955, 258 sqq.)
comment Lucain avait profité, sinon abusé de ce point de doctrine
pour exalter la fuite de Pompée au livre VII. Or la réponse de Caton
aux arguments de Brutus, qu’il est temps d’examiner maintenant,
utilise le méme procédé de maniére encore plus apparente, dans les
trois premiers vers, que voicl :

Summum, Brute, nefas civilia bella fatemur ;
Sed quo fata trahunt, virtus secura sequetur ;
Crimen erit superis et me fecisse nocentem. (2, 286-288)

Ces trois vers ne constituent nullement un syllogisme en trois
parties, mais une thése, une antithése contradictoire, et une tentative
ingénieuse de conciliation. La thése confirme 1'opinion de Brutus :
la participation a la guerre civile est en effet un sacrilége. L’antithése
y oppose la conception stoicienne exposée ci-dessus en la fondant sur
P'acquiescement au fatum, qui désigne le déroulement nécessaire d’une
loi immuable, mais rationnelle et providentielle; le sage est celui qui
se rend le fatum intelligible, en saisit la nature profonde, qui est



CATON OU L’ENGAGEMENT DU SAGE 237

bienfaisante, et y consent de tout son étre ; cette adhésion active
implique, nous venons de le dire, une certaine identification du sage
et de la vertu qui confére au vers 287 une valeur philosophique et
du méme coup apologétique : Caton y est représenté sous le nom
de virtus plut6t que sous celui de sapiens. Le sens est donc trés clair:
la participation au destin ne peut faire courir aucun risque a la vertu
du sage. Si 'opposition entre thése et antithése est irréductible, c’est
que s’affrontent des notions incompatibles : I'impiété de la guerre
civile et I'intégrité du sage : or Lucain, stoicien et romain, s’attache
passionnément aussi bien a la premicre, religicuse et traditionnelle,
qu'a la seconde, purement philosophique. Il s’ensuit un accommo-
dement forcé d’une ingénieuse audace : Crimen erit superis... les
dieux feront les frais de cette contradiction ; si I'on ajoute que les
mots det, superi, fortuna, fatum sont constamment confondus dans
la Pharsale — Pichon pense du moins I’avoir démontré — on cons-
tate que le dogme de la providence est pris en défaut par un Caton
qui rejette sur elle la responsabilité de la souillure qu’il va contracter.
Cette échappatoire est un cas remarquable de l’achoppement de
I'optimisme stoicien au probléme du mal, et 'embarras de Lucain
me parait étre la cause du laconisme de Caton dans sa réponse au
premier argument de Brutus.

Les commentaires que le poéte nous a refusés, d’autres ont tenté
de les restituer, et leurs divergences posent le probléme délicat de
I'interprétation de la pensée philosophique et religieuse de Lucain,
qu’il est & peine possible d’effleurer dans le cadre de cet exposé. Pour
Pichon, Lucain est un stoicien sincére a qui la dureté du sort arrache
des cris de révolte qui ne mettent pas en cause sa pensée profonde.
Beaucoup d’autres, comme Friedrich et plus récemment Jal et Ram-
baud, voient en lui un poéte révolté et en Caton une sorte de Pro-
méthée cherchant a assurer contre les dieux le salut des hommes.
On objectera a Pichon qu’il rend mal compte de I’agressivité sar-
castique et soutenue dont Lucain fait preuve a ’encontre des dieux :
Mentimur regnare Jovem ! (7, 447) sécrie-t-il avant le combat
décisif. Et d’ajouter que si les dieux ont abandonné les hommes,
ces derniers se sont bien vengés en divinisant leurs empereurs ;
tant de subtilité dans l'ironie dénote moins la révolte passagére
que la rancceur fielleuse. De leur c6té, Jal et Rambaud accumulent
les piéces a conviction, mais en négligeant le dossier de la défense ;
en voici deux exemples. Pompée meurt dans une attitude de défi :
« Je suis heureux malgré vous, o dieux, et ce bonheur, aucun de
vous ne peut me larracher » (8, 630 sq.). Mais cette arrogance
n’empéche nullement son apothéose, et on le voit mal se figer dans



238 ETUDES DE LETTRES

sa révolte postquam se lumine vero Implevit (9, 11 sq.). Deuxiéme
exemple : « Drame destiné a opprobre a jamais sur les dieux !»
vitupére Lucain quand Pompée tombe sous les coups de Septimius
(8, 604-606). « C’est un cadeau de Ptolémée a nos lois ! » rétor-
quera Caton (9, 266 sqq.). Ces rapprochements font songer a I’expli-
cation habituelle que le stoicisme propose a ceux qui trouvent inhu-
main son optimisme systématique : le mal n’existe pas, il n’est qu'un
défaut de vision: il y a pour le sage qui embrasse un champ de vision
assez large dans le temps et dans I'espace un équilibre harmonieux
et providentiel. Ce qui déconcerte dans la Pharsale, c’est qu’on peut
fort bien réunir les piéces éparses susceptibles de former un tout
homogéne grace 2 un mécanisme de compensation, mais que Lucain
lui-méme, soit par impuissance, soit par un art consommé, ne se
hausse pas ou ne veut pas se hausser au niveau de la vision stoicienne
de T'univers.

Plutét que la feinte d’un grand artiste, j’incline a voir dans les
contradictions de Lucain les effets d’une éducation stoicienne mal
assimilée par un homme encore trés jeune, déchiré entre la violence
de son tempérament et les dogmes de ’Ecole. Or la Pharsale n’est
pas un poéme philosophique, mais une épopée dans laquelle il arrive
a Lucain de se poser en philosophe. En ce cas, il est stoicien avec la
constance et la docilité d’un bon éléve qui utilise consciencieusement
les termes consacrés de ses maitres, par exemple dans le domaine de
la physique ou dans le fameux portrait de Caton. Le poéte épique,
lui, lache la bride a son tempérament bouillant ; du stoicisme, il
conserve les vertus agressives, le sens de I’affrontement; mais ’adver-
sité fait écran entre I’homme et la Providence qui s’efface comme
un simple souvenir d’école. Lucain me parait sincére dans ses inco-
hérences, qui enrichissent la Pharsale, sinon de logique, du moins
de chaleur humaine : un fatum tour a tour haissable et bienveillant,
un Pompée a la fois rempart et fossoyeur de la liberté, voila des élé-
ments d’une richesse singuliére sans lesquels la Pharsale ne serait pas
ce qu’elle est, de méme qu’il manquerait quelque chose a I'Enéide
si Didon ne nous faisait pas, ’espace de quelques vers, détester Enée.

J’ai accordé une importance prépondérante a la tentative de
Lucain de fonder en raison aux yeux des philosophes d’obédience
stoicienne l’engagement de Caton, précisément parce que cette
démarche présentait une faille indiscutable dont I’analyse met en
cause toute la portée philosophique de la Pharsale. Mais d’autres
questions se posent ; on demandera d’aprés quel critére le sage peut
décider du sens du destin, du contenu de ce quo ou il affirme étre
entrainé par la fatalité, et qui représente ici la guerre civile ; a cette



CATON OU L’ENGAGEMENT DU SAGE 239

question répondent — peut-étre — les vers suivants, ott Lucain insiste
sur le caractére universel de la conflagration; accumulant les hyper-
boles, il parle de I’écroulement des astres, de I'effondrement des hau-
teurs de ’éther, de la terre qui chancelle sous le poids du monde :
on peut se risquer a voir 13 le fameux théme de 'embrasement final
du monde cher 4 I'ancien stoicisme et auquel Lucain fait clairement
allusion au moins une fois dans la Pharsale (7, 812-815). César a
refusé la sépulture aux pompéiens ; sans importance, dit Lucain, car
ils auront un jour le biicher de I’embrasement du monde. Ainsi,
Caton pourrait avoir interprété de cette maniére la guerre civile, et
refusé de s’y dérober parce qu’il la croyait marquée au coin d’un
déterminisme rigoureux.

Quoi qu’il en soit, ayant épuisé les ressources des « propria »,
arguments réservés aux initiés, Lucain aborde celui des « communia »
accessibles a tous pour réfuter le second argument de Brutus, a savoir
I'inutilité pour un républicain de servir sous la banniére de Pompée.

Bien que l'ombre de la victoire de César plane sur toute la
réplique de Caton, il envisage néanmoins les deux issues théorique-
ment possibles de la guerre. Si César 'emporte, a tous ceux qui s’inter-
rogent en répétant : « A quoi bon ? », c’est une image pathétique
qui répond, développée du vers 297 au vers 303 : « Comme un pére
qui a perdu ses enfants prolonge les funérailles devant les tombeaux
sous le coup de la douleur, comme il se plait & porter de ses propres
mains les torches funébres, puis, le blicher construit, a y mettre le
feu lui-méme, de méme on ne m’écartera pas de toi avant que j’aie
embrassé ton cadavre, 6 Rome, et je resterai fidéle, 6 Liberté, a ton
nom, a I’ombre vaine que tu es devenue. » Si I'identification de Rome
et de la liberté n’a rien qui puisse surprendre, on peut se demander
si Caton ne confond pas volontairement la liberté politique et la
liberté personnelle du sage qui, dans la doctrine du Portique, mérite
seule un dévouement aussi absolu, un culte aussi exclusif. Le sens
profond de cette comparaison typiquement épique, Lucain I’a pro-
bablement exprimé au livre I, vers 670-672, quand le devin Figulus,
apres avoir prédit 'horreur des guerres civiles, ajoute : « O Rome,
fais durer longtemps ce désastre, tu n’es libre que tant que dure la
guerre civile. » Par un paradoxe ou fanatisme et philosophie ne
s'excluent point, il faut se battre avec d’autant plus d’acharnement
que l'issue apparait comme plus désespérée, parce que tant que deux
rivaux se disputent la dictature, la liberté agonise, mais ne meurt pas.
La méme idée sera reprise dans I’éloge funébre de Pompée: « La réa-
lité de la liberté a disparu au temps de Marius et Sylla; Pompée mort,
C’est son image méme qui s’efface: nunc et ficta perit » (9, 204-206).



240 ETUDES DE LETTRES

Mais si c’était Pompée le vainqueur ? Caton n’est pas dupe de
Pambition de ce dernier : lui aussi se promet 'empire du monde.
Pourquoi dés lors suivre ses armes ? Parce qu’une victoire pom-
péienne avec un Caton dans les rangs du vainqueur restera en par-
tie une victoire républicaine ; c’est encore une sententia d’une con-
cision brillante qui 'exprime: Ideo me milite vincat, Ne sibi se vicisse
putet (322-323). Telle est chez le héros d’Utique la conscience hau-
taine, un peu théatrale, de sa propre valeur ; elle n’a d’égale que
celle de sa solitude ; s’apitoyant avec mépris sur le sort de ceux qui
ne vont a la mort que pour se donner un maitre, il les excite au
meurtre du seul champion de la liberté : Post me regnare volenti
Non opus est bello : « aprés moi, pas besoin de guerre pour qui vou-
dra régner » (318-319).

Il est temps de conclure. S’il est vrai que, dans la controverse
que j’ai tenté d’analyser, Lucain cherche a2 donner au parti de la
république la caution du stoicisme et de son plus illustre représen-
tant romain, il est vrai aussi que Caton et le stoicisme sont une arme
a double tranchant. Lucain voudrait tirer du stoicisme un peu plus
qu’il ne peut donner, et il ne parvient a ses fins que par une associa-
tion abusive, en idéalisant la liberté politique et en lui conférant la
dignité de celle, tout intérieure, du sage. La preuve finale de cette
équation devait étre le suicide du héros : si 'idéal républicain est
érigé en valeur stoicienne, donc en valeur absolue, Caton doit quit-
ter un monde asservi a César. En contrepartie de cette annexion, il
fallait bien sacrifier a la rigueur de Caton et de I’Ecole une partie
du prestige de Pompée, 2 moins de se livrer 2 une équation plus
périlleuse: identifier le parti pompéien a un parti de la liberté: c’efit
été de la mauvaise foi. Lucain a préféré se servir honnétement de
Caton en payant le prix qu’il fallait. Ainsi se campe dans la Phar-
sale un personnage étonnant de lucidité, véritable conscience morale
dans le champ des passions, et sans lequel il manquerait a cette épo-
pée sa dimension peut-Etre la plus originale.

Jean-Marie ApATTE.
Neuchatel.



	Caton ou l'engagement du sage dans la guerre civile

