
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 8 (1965)

Heft: 3

Artikel: Cérémonie de collation du grade de docteur honoris causa à monsieur
Marcel Raymond, professeur à la faculté des lettres de Genève, 18
février 1965

Autor: Biaudet, Jean-Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CÉRÉMONIE DE COLLATION
DU GRADE DE DOCTEUR HONORIS CAUSA

A MONSIEUR MARCEL RAYMOND,
PROFESSEUR A LA FACULTÉ DES LETTRES DE GENÈVE

18 février 1965

Sur la proposition de la Faculté des Lettres, l'Université de

Lausanne a conféré le grade de docteur honoris causa à Monsieur

Marcel Raymond

en reconnaissance pour son œuvre créatrice,
où le souci très attentif de l'art

s'unit aux plus hautes inquiétudes de l'esprit.

Au cours de la cérémonie publique, M. le Doyen Jean-Charles
Biaudet et M. le professeur Marcel Raymond ont pris successivement

la parole.

Adresse de M. Jean-Charles Biaudet :

Mon cher Collègue,

Au moment de célébrer votre gloire, je me sens également
confondu par la grandeur du sujet et — il est permis de l'avouer —
par l'inutilité de la chose. Membre de l'Académie royale de
Belgique, Docteur honoris causa des Universités de Montpellier, de

Nancy, d'Aix en Provence, de Liège, de Glasgow, de Rome, vous
ne m'en voudrez pas, j'en suis sûr, si je ne répète pas l'éloge justifié



190 ÉTUDES DE LETTRES

qu'à l'envi ont prononcé de vous tant d'autres déjà et si je me borne
à retracer seulement, et brièvement, une carrière et une œuvre qui
sont à tous présentes.

Monsieur le Conseiller d'Etat,
Monsieur le Recteur,
Mesdames, Messieurs,

M. Marcel Raymond a fait ses études à Genève et à Paris, études
couronnées, en 1927, par sa grande thèse de Sorbonne : L'influence
de Ronsard sur la poésie française, 1550-1585, doublée d'une
Bibliographie critique de Ronsard en France, œuvre à la fois d'érudition
et de critique qui marque une étape capitale dans la connaissance
de la poésie française du XVIe siècle. M. Raymond est alors lecteur
de français à l'Université de Leipzig, avant d'enseigner à Genève,
pendant quelques années, au Gymnase des jeunes filles. C'est là que
l'atteint, en 1931, un appel de l'Université de Bâle, qui lui confie la
chaire de littérature et de civilisation françaises, qui, sous la forme
d'un enseignement en français, est une création nouvelle. Le séjour
à Bâle ne durera que cinq ans, au regret non seulement des étudiants
de la Faculté des Lettres mais aussi, je le sais de source sûre, de
nombreux étudiants en médecine qui, comme leurs camarades, se

pressaient aux cours du professeur genevois. Mais c'est que Genève
précisément a besoin de lui : en 1936, M. Raymond succède à Albert
Thibaudet et c'est de Genève désormais que, pendant plus de vingt-
cinq ans, son influence rayonne au-delà de nos frontières.

Des étapes de son œuvre, nous ne retiendrons que les principales.
Après l'étude savante de la poésie du passé, M. Raymond s'oriente
vers la poésie moderne et il fournit, en 1933, avec De Baudelaire au
Surréalisme, la première étude suivie du développement d'une période
particulièrement féconde de la poésie française. Le succès de ce livre,
qui s'est sans cesse renouvelé depuis lors, confère à son auteur une
place maîtresse dans la critique. Avec Génies de la France en 1942,
Paul Valéry et la tentation de l'esprit en 1946, Baroque et Renaissance

poétique en 1955 et, tout récemment, l'année dernière, Vérité
et Poésie, M. Raymond donne une série d'essais d'une richesse
d'intuition et d'une qualité d'analyse exceptionnelles.



CÉRÉMONIE DE COLLATION 191

Ce n'est pas tout : M. Raymond a pris encore, dès 1956, avec
Bernard Gagnebin, la direction de l'édition des Œuvres complètes
de Jean-Jacques Rousseau dans la « Bibliothèque de la Pléiade ».
Il consacre à cet auteur plusieurs années de travail, assurant le
commentaire littéraire du premier volume, Les Confessions et autres textes
autobiographiques, qui a paru en 1959, réunissant ensuite plusieurs
études en un volume indépendant : Jean-Jacques Rousseau, la quête
de soi et la rêverie, en 1962, si bien qu'il est permis d'affirmer que
le visage de Rousseau est sorti rajeuni de ses mains, plus vivant et
plus vrai. Et je devrais mentionner encore telle ou telle édition de

texte, telle anthologie, travaux dans lesquels, toujours, l'érudition
est mise au service d'un goût vécu et communicatif des lettres.

Car c'est là le trait dominant de l'œuvre de M. Raymond :

savante, rigoureuse, souvent érudite, elle domine ses propres moyens
et les porte plus haut : jusqu'à un pouvoir de saisie globale et
d'évocation intime des auteurs et des œuvres qui leur rendent la vie et ne
s'adressent pas seulement aux spécialistes mais en font le délice des

lettrés. L'activité critique de M. Raymond se distingue par un rare
équilibre entre la connaissance des motifs spirituels les plus profonds
et le sens de la qualité littéraire dans ce qu'elle a d'unique. Sa
pénétration philosophique ne méconnaît pas un instant le charme du
langage ; son souci des modes de la pensée et de la vie de l'âme sait en
déceler l'expression dans l'accent et le rythme d'un texte ; il sonde
les cœurs, mais c'est par la voix de la poésie qu'ils se révèlent à lui.
Sa capacité d'attention et de sympathie est aiguë, mais l'oreille
demeure vigilante : ce sont des artistes qu'il interroge, des écrivains
dont il nous découvre le secret et nous transmet le message.

Il faut le relever : c'est par ce trait que M. Raymond a fait, qu'il
fait figure de maître. Il fut un temps en effet, où entre l'Université,
les travaux d'érudition, l'histoire littéraire et la critique académique
d'une part, et d'autre part la littérature vivante, celle des écrivains
et des lettrés, il s'était créé un fossé infranchissable. M. Raymond a
été l'un des premiers en France, et l'un des plus notables, à combler
ce fossé, non seulement par son intérêt ouvert pour les œuvres récentes

ou par sa curiosité littéraire, mais par la nature même de son activité
critique, pour qui un ouvrage poétique — qu'il appartienne au passé

ou au présent — est un être vivant, sensible, toujours riche en
promesses non encore accomplies, qui exige le respect, mais un respect
fraternel, par où l'on participe en quelque manière à son destin. Conçue

dans cet esprit, une critique devient une activité littéraire ; la
leçon ou l'essai entrent dans le courant actuel de la littérature ; le



192 ÉTUDES DE LETTRES

maître est un chercheur, mais aussi un témoin. C'est à ce titre que
M. Raymond a donné à son travail un caractère exemplaire, et pour
cet exemple inspirateur que nous tenons à lui rendre hommage.

Mais dans cet hommage au maître que vous avez été par vos
leçons pour tel ou tel d'entre nous et que vous êtes pour nous tous

par des travaux qui ont donné une physionomie nouvelle aux études
littéraires, je forme le vœu que vous voyiez aussi, mon cher collègue,
le témoignage de l'amitié entre nos deux Facultés de Genève et de
Lausanne, cette amitié dont vous avez toujours eu le souci et à

laquelle, ici, nous sommes tous attachés. Et c'est pourquoi vos
collègues de Lausanne sont particulièrement heureux qu'après tant
d'Universités étrangères, l'Université de Lausanne soit la première
en Suisse à s'honorer elle-même en votre personne

Réponse de M. Marcel Raymond :

Monsieur le Conseiller d'Etat,
Monsieur le Recteur,
Monsieur le Doyen,
Mesdames et Messieurs,

Mon premier mouvement est de dire ma reconnaissance aux
autorités universitaires de Lausanne, et d'abord à mes collègues de
la Faculté des Lettres. Il est exact que l'Université de Lausanne est
la première en Suisse à me remettre un diplôme de docteur. Je suis

d'autant plus sensible à l'honneur qui m'est fait, à sa portée comme
signe de bon voisinage, à ce qu'il représente aussi de sympathie amicale.

Il s'en est fallu de peu, m'a-t-on assuré à l'époque — on ne
m'en voudra pas de rappeler ce souvenir — que je ne fusse des vôtres,
Messieurs, dès 1929. J'étais alors très jeune. La chaire de littérature
française de votre Université était à repourvoir. Le Doyen Arnold
Reymond m'invita à venir faire ici quelques visites « de candidature

». Vos prédécesseurs me préférèrent un homme qui avait des

qualités éminentes et, si j'ose dire, une carrure intellectuelle que je
n'ai jamais possédée. Au reste, dès notre première rencontre, René
Bray, à qui vous avez rendu tout récemment un si juste hommage,
devint un ami pour moi, et il l'est demeuré jusqu'à son dernier jour.



CÉRÉMONIE DE COLLATION 193

Dois-je ajouter, innocemment (l'idée d'une captaiio benevolentiae
serait tout de même tardive qu'à Lausanne je me suis toujours senti
à l'aise En premier lieu, peut-être, parce que Lausanne n'est pas
Genève. Puis, Lausanne est presque une ville suisse Une ville où
j'ai des amis, au sein même de la Faculté des Lettres. D'autres, ou les

mêmes, au Comité littéraire de la « Guilde du Livre » et au Conseil
de la « Fondation Ramuz ». Pendant la guerre, je fus en rapport
avec la petite revue Traits, où l'on écrivait ce qui ne s'écrivait pas
ailleurs. C'est dans ce cercle que je rencontrai plus d'une fois l'auteur
du Veilleur et d'Alectone. J'ai frappé ensuite à la porte de Pierre
Thévenaz. Enfin, Lausanne a la chance d'être la tête d'un grand
pays, alors que ce qu'on nomme par habitude la campagne genevoise
est menacé de n'être bientôt plus qu'une banlieue. J'aime les hautes
terres qui, du Jorat, s'étendent vers Saint-Cierges, Thierrens, jusqu'à
l'horizon du lac de Neuchâtel, du lac de Morat ; ce sont les terres
de mon ami Gustave Roud. J'aime autrement ce Haut-lac, où tant
de mes souvenirs, heureux ou douloureux, également chers à mon
cœur, trouvent leur port d'attache, leur paysage, ce Haut-lac et ses

montagnes, qui sont entrés dans la littérature universelle avec Rousseau,

avec Senancour, que je suis en train de lire de près, dont le

regard de C.-F. Ramuz s'est longuement nourri — et je me rendrai
devant vous cette justice d'avoir, le premier dans une Faculté, il y a
plus de quinze ans, consacré à l'œuvre de Ramuz une série de leçons,
durant une année entière. A moins qu'un Vaudois, le très regretté
Pierre Köhler, que je me garderai d'oublier jamais, ne m'ait devancé,
à l'Université de Berne. On a bien voulu faire allusion, tout à l'heure,
à la part que j'ai eue dans la composition du commentaire des

Confessions, de l'Edition des Œuvres complètes de Rousseau. II faut
dire que nous avions obtenu d'abord, Bernard Gagnebin et moi, la
collaboration de Pierre Köhler. C'est lui qui devait commenter les

Confessions. Une mort prématurée l'a arraché à son travail, et nous
avons été forcés de prendre le relais.

* * *

M. le Doyen de la Faculté des Lettres a parlé, avec une générosité
un peu troublante pour moi, des quelques livres que j'ai eu le temps
d'écrire. Il a même prononcé, je crois, le mot de « maîtrise ». Sans
doute était-il indispensable que le choix de la Faculté fût justifié.
J'avouerai toutefois que, devant les grands écrivains, je me suis
toujours senti, plutôt que dans la situation du maître, dans celle de



194 ÉTUDES DE LETTRES

l'élève. Il m'a semblé que j'avais tout à apprendre, qu'à chaque fois
les moyens d'approche de l'œuvre devaient changer, que le chemin
(la méthode) devait prendre un autre tour. C'est qu'il y a toujours
eu en moi un fond d'incertitude, matière à des questions plus qu'à
des réponses. René Bray me dit un jour, avec l'accent et le sourire

que vous lui connaissiez : « Ce que vous faites est bien, mais cela ne
peut pas s'enseigner. » Un autre de mes collègues, Parisien celui-ci,
observant mon attitude lors des congrès d'histoire littéraire auxquels
nous participions l'un et l'autre, me plaça une fois, gentiment, au
banc des « objecteurs de conscience ». Il est vrai, qu'à tort ou à

raison, je me suis toujours moins soucié de fournir des cadres de travail,
de transmettre des principes dûment éprouvés, que de donner à mes
étudiants une certaine éducation, j'entends la possibilité de se cultiver

par eux-mêmes, de se libérer, par l'amour des lettres. Il est vrai
que je me suis parfois hérissé devant les méthodes de l'histoire
littéraire positive, méthodes qui constituent encore, ou peu s'en faut, avec
quelques nuances, la doctrine officielle de l'Université. Non certes
avec le projet de rejeter les recherches d'érudition, ou de nier la nécessité

d'une information solide, précise, étendue (et Dieu sait si l'on a
besoin, en cela, de patience et longueur de temps mais pour dépasser

la pure histoire littéraire.
En quels sens s'accomplirait ce dépassement Dans le sens de

diverses sciences humaines, la philosophie, la sociologie, la psychologie

ou psychanalyse, soit médicale, soit existentielle, l'esthétique, etc.
J'ai fait moi-même quelques pas en une ou deux de ces directions,
avec le propos, par exemple, de regarder « la littérature comme un
des beaux-arts ». J'ai été de ceux qui ont tenté d'éclairer latéralement
(imprudemment, diront quelques-uns) la littérature du XVIIe et du
XVIe siècle par l'idée du baroque et par celle du maniérisme. Il m'est
même arrivé d'imaginer, à l'horizon — je puis être, au besoin, pédant,
tout comme un autre — quelque phénoménologie de l'esprit, saisi
dans ses créations, se révélant dans des formes.

Ces dernières années, des représentants de ce qu'on appelle « la
nouvelle critique » se sont avancés plus loin, avec intrépidité, tout
bardés de connaissances et d'exigences rigoureuses. J'applaudis ; ou
bien je me méfie. Symptôme, en moi, de vieillissement, de faiblesse
Sans doute. Mais il y a autre chose, sur quoi se fonde cette méfiance:
l'horreur de l'esprit de système. Je m'inquiète, lorsqu'un auteur ou
une œuvre est mis à la question, et cela par un inquisiteur, qui se

fait fort de le dominer, de le surplomber, par un lecteur prévenu,
dont la conscience est meublée d'arrière-pensées et de présuppositions.
On court le risque, alors, que les auteurs et les œuvres n'existent plus



CÉRÉMONIE DE COLLATION 195

que pour faciliter la démonstration de la vérité du système. On les

manipule avec une extraordinaire habileté et subtilité. Mais le
commentaire critique tend à se substituer à l'œuvre, à la rendre
méconnaissable ou à la reléguer à peu près dans l'oubli. Par l'analyse, elle
a été préalablement réduite en miettes. On en considère la matière
première comme le biologiste examine au microscope les cellules
d'un organe ; mais jamais l'organe entier. Et pourtant, l'œuvre est

comparable à un organisme complet, qui vit et respire en toutes ses

parties, dont il importerait de suivre le mouvement, le sentiment, qui
l'a progressivement informée. L'appareil intellectuel dont s'arme le

critique ne remplacera pas l'intuition, l'intuition globale ; le savant
(et la science) ne s'installeront pas sans dommage à la place de
l'homme.

Une œuvre d'art verbale ne peut pas être ramenée à l'état d'objet,
ou de simple document, sur « la manière d'être au monde » d'un
écrivain. Elle est un être, qu'on doit essayer d'amener à vivre avec
soi, en soi, mais conforme à lui-même, selon sa nature propre. C'est
dire que l'explication ne saurait être purement analytique, ou exhaustive,

encore moins démonstrative. Elle est le fruit d'une expérience,
d'une tentative d'assumer l'œuvre, disons plus nettement le poème,
en sa réalité singulière, en sa fleur d'humanité, en son mystère. Et
cette expérience n'est possible que par une ascèse, un exercice, exercice

d'accueil et d'extrême attention. Non que l'idéal soit de fermer
les yeux et de céder à une extase vague, où se confondraient le même
et l'autre... Par ce chemin, on n'aboutirait qu'au silence, ou à quelque
vérité intransmissible. L'intuition globale, qui cherche dans l'œuvre
un centre vital, a besoin d'être à chaque moment contrôlée, rectifiée

par l'examen le plus lucide du détail, de la particularité linguistique,
rythmique, stylistique. Ici, le critique est embarrassé, car son activité
confine au paradoxe. Il faut croire pour comprendre, disent les

théologiens, mais il faut comprendre pour croire. Le détail ne vaut que
par l'ensemble, mais l'ensemble est composé de mille détails qui sont
fonction les uns des autres et se correspondent. L'œil du critique va
et vient du centre à la périphérie, mais aussi de la périphérie au
centre. Et ce qu'il a en vue, c'est de saisir l'œuvre en sa réalité la plus
haute, la plus intense, la plus évidente ; mais d'une évidence qui
pourra être tout autre que cartésienne.

En bref, qu'il s'agisse de poésie ou de prose, sitôt qu'on a affaire
à une œuvre d'art, dans l'élaboration de laquelle l'écrivain s'est

engagé avec toutes ses puissances, il faudrait s'engager soi-même et
se porter de tout son pouvoir à la découverte de ce qui, en cette œuvre,
est l'essentiel. Le difficile est que cet essentiel n'est pas toujours situé



196 ÉTUDES DE LETTRES

au même point, ni précisément définissable. Mais toujours il sera à
chercher dans un mouvement ou dans un état intérieur. Je n'oublie
pas que des philosophes s'appliquent aujourd'hui à nous persuader
que l'homme n'a pas de « vie intérieure ». Ils ont raison, si on entend

par vie intérieure une vie qui serait sans attache avec le monde, qui
serait hors du monde. Nous savons bien que ce qu'il y a en l'homme
de plus intime, il lui arrive de le lire dans la couleur d'un nuage,
dans le parfum d'une fleur, dans le regard d'un être aimé. Ainsi en
prend-il conscience, une conscience plus ou moins claire, ou voilée,
ou figurée. C'est souvent en avançant devant soi qu'on rencontre
« le chemin qui va vers l'intérieur ». Mais prendre conscience, a dit
Henri Focillon, c'est déjà prendre forme. Et pour un écrivain, la
forme, ce sont d'abord des mots, des mots arrangés ensemble. De
sorte qu'en définitive, si loin que descende un auteur dans ses réserves

profondes ou dans les enfers du songe, c'est par le langage et dans le

langage que cet essentiel dont j'ai parlé, de quelque nature qu'il soit,
se révèle à nous, lecteurs, liseurs, critiques.

Peut-être ai-je l'air, depuis quelques minutes, de poser à mon
tour des principes. Vous avez deviné qu'il ne s'agit ici que d'une
petite confession personnelle. Ayant été présenté à vous, il convenait
qu'à mon tour, et en manière de remerciement, je vous fisse part de

quelques-unes de mes incertitudes et de mes intentions. Ce que j'ai
dit ne vaut donc que pour moi, ne saurait s'enseigner, et explique,
non pas le peu que j'ai fait, mais seulement ce que j'aurais désiré faire.


	Cérémonie de collation du grade de docteur honoris causa à monsieur Marcel Raymond, professeur à la faculté des lettres de Genève, 18 février 1965

