Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: 8 (1965)
Heft: 2
Artikel: Témoignages
Autor: Bourtoux, Em. / Frangois, Alexis / Gagnebin, Elie
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TEMOIGNAGES

Innombrables furent les correspondants d’Henri-L. Miéville, qui
S'entretinrent avec lui des problémes de tous ordres, posés par Uactua-
lité religieuse ou politique, par ses livres, par leurs propres recherches.
De cette correspondance trés vaste déposée a la Bibliothéque canto-
nale et universitaire, aussi riche qu’émouvante puisque vient s’y reflé-
ter plus d’un demi-siécle de la vie spirituelle en Suisse romande, nous
avons tiré avec Pautorisation de Madame Henri-L. Miéuville quelques
lettres qui traduisent quelques-unes des réactions suscitées par les
principales publications du philosophe. Nous avons précisé certaines
références par des notes ou des citations.

La Philosophie de M. Renouvier et le probléeme
de la connaissance religieuse

(These présentée a la Faculté de théologie de I'Eglise libre
du canton de Vaud, Lausanne, 1902)

[D’E. Boutroux a H.-L. Miéville]

FONDATION THIERS
5, Rond-Point Bugeaud 24 111 03

Cher Monsieur,

Je vous remercie bien cordialement de I’envoi de votre excellente
these sur la Philosophie de M. Renouvier. Je lis avec grand plaisir et
profit ce livre bien informé, si riche en analyses et discussions serrées,
trés philosophique et animé d’un sens sérieux et profond des choses
religieuses. Je suis touché et reconnaissant de I'attention que vous
avez bien voulu accorder a mes essais. Il est toujours réconfortant de
se voir en communion d’idées avec des esprits partis de points diffé-
rents et mus par un égal amour de la Vérité.

Votre dévoué
Em. Boutroux



TEMOIGNAGES 123

La Pensée de Maurice Barrés (Paris, 1934)

[D’A. Frangois a H.-L. Miéville]
Genéve, le 19 octobre 1934

Mon cher ancien camarade (car je vous vois encore fort bien
portant I’écharpe présidentielle rouge et blanche), croyez que je suis
trés sensible a I'attention que vous avez eue de m’envoyer vos der-
niéres publications. Il m’est bien agréable de rentrer en contact avec
vous sur le terrain littéraire, ol vous €tes en train de tracer un sillon
trés personnel. Ayant cessé d’étre rousseauiste — I’Université de Lau-
sanne a laquelle vous appartenez le sait mieux que personne — et
n’étant pas du tout barrésien — Barrés m’a toujours fait 'effet d’'un
esprit faux — je ne peux vous suivre que de loin. Vous avez bien
raison, me semble-t-il, de ne pas accorder une grande importance au
discours de Barrés sur Rousseau dans lequel la politique — ou il a
souvent déraillé — joue un trop grand réle. Il m’a toujours paru
piquant qu’il ait cru devoir accabler son défunt adversaire de I’épi-
théte de « musicien ». Car enfin qu’a-t-il été d’autre lui-méme, en
dehors de son talent satirique ? Et cela peut d’ailleurs suffire a sa
gloire. Quant a ses idées, elles n’ont pas encore révolutionné le
monde. Son traditionnalisme méme, qui en est la meilleure partie,
repose sur des bases bien fragiles, encore que trés poétiques. En lisant
plus tranquillement votre livre peut-€tre modifierai-je mes idées. Pour
en rendre compte, il se présente un assez sérieux obstacle: le Journal
de Genéve a son équipe de rédacteurs attitrés dont je ne fais pas par-
tie. Il est 2 peu prés slir que je ne serais pas agréé. Mais j’ai parlé de
votre livre tout a I’heure & Thibaudet beaucoup mieux qualifié que
moi pour en connaitre, et qui, lui, écrit des chroniques pour le Jour-
nal. Il m’a promis d’en consacrer une a votre livre s’il 'intéresse. Au
cas contraire il m’en aviserait, et alors ’on pourrait s’adresser a P.
Chaponniére qui détient la rubrique littéraire dans notre solennelle
gazette. Il suffirait de lui écrire un mot. Veuillez donc attendre un
peu pour voir ce que fera Thibaudet. A 'occasion je le relancerai s’il
est nécessaire.

Veuillez croire, mon cher camarade, & mon meilleur souvenir.

Alexis Francois



124 ETUDES DE LETTRES
[D’A. Frangois a H.-L. Miéville]
Genéve, le 2 décembre 1934

Mon cher Collégue,

J’ai revu hier M. Thibaudet. Votre livre I'a intéressé. Il se pro-
pose d’en parler dans le Journal de Genéve. Ainsi ma commission
est finie. Mais je ne veux pas quitter la plume sans vous avoir remer-
ci¢ de votre envoi, cette fois-ci en connaissance de cause. J’ai lu votre
remarquable étude avec le plus vif intérét. Elle m’a permis de nuan-
cer mon jugement sur Barres, sans le modifier fondamentalement ;
car au fond nous sommes du méme avis. Ce qui me plait en particu-
lier dans votre livre, c’est que le point de vue suisse romand y est trés
accusé, sans étroitesse. Ainsi il ne fait double emploi avec aucun
autre, et il témoigne a la fois de notre culture et de notre intelligence.
Merci encore.

Croyez a mes sentiments trés cordiaux,

Alexis Francois

Le Journal de Genéve publiera le 31 décembre 1934 Particle
d’Albert T hibaudet, sous le titre « La pensée de Maurice Barrés » ;
nous en retenons le passage suivant :

« M. Henri Miéville publie, avec un titre que portait un ancien
livre d’Henri Massis, un essai professé a Lausanne sous les auspices
des Etudes de Lettres. Il y a mis au point des legons sur les théses du
barrésisme. Les idées de Barrés y sont exposées en une bonne lumiére,
avec une parfaite impartialité. Le livre s’arréte cependant a la mort
et a la personne de Barrés. M. Miéville a laissé de c6té I'influence de
ces idées. Ce serait d’ailleurs tout un nouveau livre, et il ne sera
guere possible avant la publication de la vaste correspondance qui
succédera a la publication des Cahiers [...]

» Une part considérable d’une étude sur l'influence de Barres
concernerait son action a I’étranger. M. Miéville reléve de lui sur la
Suisse une phrase de 'Ennemi des Lois qui lui parait, avec raison,
marquer beaucoup d’incompréhension. Cette incompréhension, la
Suisse ne la lui a pas rendue. Non seulement le livre de M. Miéville
en témoigne. Mais I'influence de Barrés sur certains écrivains suisses,



TEMOIGNAGES 125

en particulier sur M. Gonzague de Reynold et ses Cités et Pays suisses
est incontestable. Cependant ce serait plutét hors de Suisse qu’on
rencontrerait les divers nationalismes auxquels Barrés a apporté une
idéologie ou une aide morale. Je les trouvais il y a douze ans en
Suéde, et naguére en Portugal.

Un singulier paradoxe fait que le nationalisme qui se rapproche-
rait aujourd’hui le plus de celui de Barrés soit apres tout le national-
socialisme allemand. »

Nietzsche et la Volonté de Puissance ou l'Aventure
nietzchéenne et le Temps présent (Lausanne, 1934)

[D’Elie Gagnebin a H.-L. Miéville|
Lausanne, le 16 novembre 33
Cher Monsieur,

Voici un prospectus qui vous donnera l'adresse de la revue
« Esprit », ou je vous serais bien reconnaissant d’envoyer votre
manuscrit 2 Mounier, car c’est pour le numéro de janvier qu’il envi-
sage cette mise au point des déviations fascistes. Et sur ce que je lui
ai dit de votre étude, il serait enchanté de I’avoir pour ouvrir ce
numéro.

Je saisis 'occasion pour vous remercier encore de ce magnifique
travail 1, ot vous avez haussé un débat d’actualité a un niveau d’ou
I’'on embrasse tout Nietzsche, ol 'on sent a la fois sa grandeur et le
point précis de son erreur, qui s’exprime a nu dans sa théorie de la
connaissance. Ce sont des choses que depuis longtemps je ruminais,
sans parvenir a les exprimer avec justesse. Aprés le numéro (si déce-
vant) qu’« Aujourd’hui » avait consacré a Nietzsche 2, javais méme

1 H.-L. Miéville a d’abord parlé de Nietzsche dans une conférence donnée
sous les auspices des Etudes de Lettres en juin 1928 ; il a ensuite repris ce sujet
devant la section vaudoise de la Société romande de philosophie : c’est a cet
exposé que fait allusion Elie Gagnebin.

2 Aujourd’hui, 21 aofit 1930 : numéro consacré a Nietzsche & 'occasion du
trentiéme anniversaire de sa mort avec des articles de P. Beausire, C.-A. Ber-
nouilli, R. Berthelot, D. Simond, A. Wild.



126 ETUDES DE LETTRES

commencé d’écrire précisément sur cette notion de la vérité chez lui,
qui me semblait la clé de volite de sa « philosophie » et le lieu de
son déchirement le plus tragique. Mais bientdt j’ai reconnu qu’il me
fallait tout relire, toute reprendre — c’est vous dire quelle joie pro-
fonde et pleine m’a apporté votre étude, ou je ne voudrais pas voir
changer un mot, tant elle touche juste. Il est rare que je sente un
accord parfait avec ce que j’entends ou lis — et vous vous rappelez
que je ne m’étais pas géné pour vous I’écrire, il y a quelques années.
J’ai d’autant plus de joie aujourd’hui a vous sentir — et en somme
sur le méme sujet, puisqu’il s’agit surtout de la notion de vérité —
en harmonie si entiére, et je tenais d’autant plus a vous le dire. Mais
je sens aussi que jamais je n’aurais su dire si fortement et si exacte-
ment a la fois, ce que je pensais de fagon vague. Et c’est de cela que
je voudrais vous remercier, car c’est une vraie délivrance spirituelle
que de trouver dans une ceuvre l'expression que l'on désespére de
trouver soi-méme.

C’est aussi un tel sentiment qui m’attache a « Esprit ». Et vous
comprendrez que j’aie immédiatement proposé la liaison, qui j’espere
va réussir.

Aprés la conférence, mardi, la conversation s’est un peu égarée
sur la personne de M. Regamey et sur ses opinions. Cependant, Mou-
nier a saisi 'occasion pour préciser et développer, admirablement,
certains points de son exposé. Il aurait voulu fonder le soir méme,
comme dans les autres villes ou il a passé, un groupe amical, les
« amis d’Esprit ». Mais I’assemblée était trop nombreuse et houleuse.
Alors nous avons donné rendez-vous a ceux qui voudraient réelle-
ment s’attacher a ce groupe, le samedi soir 2 décembre, a 20 h. 30,
dans la salle du Café Viennois, angle Riponne - Madeleine. Pour
commencer, nous en assumerons la formation, M. André Bonnard
et moi. Et je dois voir M. Bonnard dimanche a ce sujet.

Je me permettrai de vous demander ensuite une entrevue, car
votre adhésion nous serait extrémement précieuse; et sinon du moins
vos conseils. J’espére donc vous voir bientdt; peut-étre pas la semaine
prochaine, ou je dois m’absenter plusieurs jours, mais la suivante.

Je dois vous écrire en hite, et je le regrette; mais j'espére qu’entre
les lignes vous pourrez lire ma profonde admiration et ma trés vive
reconnaissance.

Elie Gagnebin



TEMOIGNAGES 127

[De L. Brunschwicg a H.-L. Miéville]

Evian-les-Bains
6 septembre

[..]

Jai beaucoup apprécié la double attitude de largeur de réception
et de fermeté de réaction que vous pratiquez vis-a-vis de Nietzsche ;
mais j’avoue quoique tombant par 1a sous une de vos condamnations,
que je suis tout a fait mécréant dans le culte de Nietzsche comme
dans celui de Goethe : pour moi ce sont des hommes de lettres chez
qui I'appel a la vie se résout en écritures. Amiel avait vu clair dans
le jeu de Goethe, et s’il avait connu Nietzsche, il aurait discerné
I’éternel velléitaire qui aurait eu horreur de lui ressembler et qui,
pourtant...

Avec toute ma sympathie dévouée

Léon Brunschwicg

[De Jean Schlumberger a H.-L. Miéuville]

78, rue d’Assas Vle
26 février 35

Je vous remercie, Monsieur, de m’avoir envoyé cette étude si riche
en réflexions sur Nietzsche et a propos de Nietzsche. Vous éclairez
judicieusement sa pensée par les prolongements qu’on peut lui trou-
ver dans le monde présent ; et en en cherchant les clefs psycholo-
giques, vous en proposez qui nous intéressent chacun dans notre vie
personnelle.

Je vous remercie également de m’avoir écrit. Si le terrain semble
abandonné aux extrémistes de droite et de gauche, c’est peut-étre que
nous n’essayons pas suffisamment de définir les positions intermé-
diaires. Ce n’est pas vers celles-ci que conduit aujourd’hui la pente
du moindre effort.

Je vous prie, Monsieur, de croire a mes sentiments bien sym-
pathiques.

Jean Schlumberger



128 ETUDES DE LETTRES

[D’A. Lalande & H.-L. Miéville]

(a Paris : 95, boul. Jourdan, XIVe)
Murols, 10 aotit 1935

Monsieur et cher Collégue,

M. Jean de la Harpe m’a envoyé de votre part votre remarquable
étude sur Nietzsche et la Volonté de Puissance, que j’ai lue rapide-
ment avant de quitter Paris. Si je ne vous en ai pas encore remercié,
c’est que j’étais trés pressé & ce moment par les examens, et par tout
le travail de fin d’année. Et d’autre part, étant donné I'intérét que j’y
avais pris, je ne voulais pas me borner a vous en accuser réception
par quelques mots sur une carte. Je ’ai donc emportée avec moi, et
je viens de la relire de plus pres.

Dans sa forme bréve et précise, c’est un des travaux les plus péné-
trants que j’aie lus sur les rapports actuels de la philosophie et de la
politique européenne, en méme temps qu’une étude historique impar-
tiale sur un grand poéte dont les idées troubles doivent pour une part
a leurs contradictions internes leur air de profondeur et leur puis-
sance de séduction. Sans doute vous indiquez trés bien, en plusieurs
passages, ce qu'il y a de successif dans ses inspirations ; mais vous
montrez aussi que la forme la plus achevée qu’elles ont prise — et
qui est malheureusement celle dont I’action s’est fait le plus fortement
sentir — retient en elle ces disparates, et réunit a une « grandeur »,
une élévation de caractére que vous reconnaissez si justement, des
erreurs et des contradictions absurdes qui empoisonnent ’esprit con-
temporain. Dans un ouvrage déja ancien et qui n’est pas trés connu,
le Crépuscule des Philosophes, Papini avait apercu que le culte de la
force, chez Nietzsche, avait été une réaction contre sa propre fai-
blesse. Dans ce « complexe d’infériorité », sous ses diverses formes,
vous avez relevé bien des preuves et des effets. Papini y écrivait aussi,
non sans raison, que la volonté de puissance n’est au fond « qu’une
transformation dithyrambique de I’évolutionnisme spencérien ».
Grande cause de popularité... et de malfaisance. La plupart des phi-
losophes de profession ne parlent aujourd’hui qu’avec un sourire de
la « philosophie d’Exposition universelle » déroulée par Spencer dans
ses gros volumes. Mais en fait P’esprit public, les conversations, les
journaux en sont si profondément pénétrés depuis un demi-siecle



TEMOIGNAGES 129

qu'eux-mémes 'ont dans le sang ; des hommes pourtant cultivés se
servent couramment d’« évolué », de « différencié » comme de syno-
nymes de supérieur. Nietzsche a été le héraut et le poéte de ces con-
fusions. Rien de plus fondé que votre rapprochement avec Rousseau,
lui aussi admirable par certains c6tés, méme au point de vue moral,
et dangereusement apologiste de la nature. Au reste, ’évolutionnisme
se rattache de la manicre la plus étroite au XVIIIe siécle, par ex. au
Systéme de la Nature du baron d’Holbach (qui d’ailleurs, dit-on, est
en grande partie de Diderot): jen ai été frappé quand un hasard il
y a plus de trente ans, m’a amené a le lire au moment ou je m’occu-
pais justement de Spencer : la communauté de la Weltanschauung
est saisissante entre eux, bien qu’il n’y soit pas question de transfor-
misme, ou a peine.

La doctrine que le progrés résulte de Ieffort pour absorber ou
dominer les autres étres, c’est ce que Darwin exprimait avec un pieux
et naif optimisme dans I’Origine des Espéces, justifiant et remerciant
Dieu qui « par la guerre universelle, la famine et la mort fait naitre
ce quil y a de plus admirable au monde, I'organisation des formes
supérieures des étres vivants ». Lui aussi, ce jour-la, était un homme
qui « bénissait la vie et lui disait oui ». Cette philosophie de la guerre,
détachée de son providentialisme, servait trop bien les tendances fon-
damentales des individus et des peuples pour ne pas rencontrer un
joyeux assentiment dans les masses. Vous avez admirablement dégagé
les racines de cet antimoralisme et de cet antichristianisme. Vos notes
si riches contiennent a cet égard bien des textes intéressants. Peut-
étre, dans le désir de réduire au minimum « I'incohérence peu com-
mune » de Nietzsche, avez-vous un peu atténué son bellicisme. S’il
prévoit quelquefois la paix pour I’avenir, ce n’est pas toujours comme
un état supérieur. Je me souviens d’un texte ou il annonce triompha-
lement que ’Europe va entrer dans le siécle des guerres universelles,
des guerres formidables, que tous les ages futurs admireront et regret-
teront comme 1’apogée de son histoire. Ce doit €tre, je pense, dans
la Volonté de Puissance. Mais sans doute vous le connaissez.

Spencer aussi a cru jusqu’a un certain moment pouvoir fonder
une société industrielle et pacifique sur la différenciation, la sélection,
I'intégration. « Il est sfir, disait-il dans un de ses premiers ouvrages,
que le mal et la douleur doivent disparaitre, que I’homme doit deve-
nir parfait. » C’est qu’il a toujours méconnu la grande dualité qui
existe dans les sociétés comme dans les individus: sociétés-organismes,
sociétés-communautés (de religion, comme disait Malebranche) fon-
dées respectivement sur la différenciation hiérarchisée, et sur le rap-
port du semblable a ses semblables. Si la grande route de la nature



130 ETUDES DE LETTRES

humaine était, comme celle de la vie, la formation d’organismes et de
super-organismes, les évolutionnistes auraient raison de s’attendre a
Iavénement d’une humanité unifiée par la victoire, et dans laquelle
une rigoureuse organisation subordonnerait les faibles au fort, les
nations spécialisées et servantes a un Herrenvolk qui en serait la téte.
Terrible confusion, qu’on retrouve dans les Dialogues philosophiques
de Renan. En ce sens, le surhomme, ce serait ce Dieu collectif et
monstrueux qu’il appelle lui-méme un Léviathan.

Il y a un antagonisme entre ces deux idéaux, auxquels tendent
simultanément les civilisations modernes. L’harmonie peut bien défi-
nir un état, ou plutdt une suite d’états d’équilibre momentanés entre
ces forces adverses, et il est déja tres utile d’opposer comme vous le
faites la société saine et normale, fondée sur la différence et la com-
munauté, au nationalisme violemment biomorphique *. Mais quand
il s’agit de leur orientation générale, de la loi qui les domine, il faut
bien reconnaitre, je crois, que le progrés de la spiritualité est la
dépense ou la limitation de la vie biologique, comme un voilier qui
marche « au plus prés », ne cédant au vent que juste ce qu’il faut
pour avancer contre lui. J’entends limitation par la personne elle-
méme : il va de soi que dans ma pensée cette communauté et cette
assimilation sont aux antipodes de la « mise au pas » totalitaire, du
conformisme imposé du dehors et par une autorité. On ne devient
vraiment le semblable de ses semblables que par la maturation et la
convergence spontanée des personnalités, qui s’identifient d’autant
plus aux autres qu’elles sont plus purement ellessmémes. Autrement,
c’est farder la figure d’un malade au lieu de le guérir ; bien plus,
c’est enfermer I'abcés au lieu de le vider.

Excusez-moi, Monsieur et cher Collégue, de cette trop longue
lettre, comme je n’ai guére le temps d’en écrire dans le courant de
I'année. Mais votre excellent ouvrage m’a tellement intéressé que je
me suis laissé entrainer. Je vous en renouvelle mes remerciements, je
tacherai de le faire lire autour de moi ; et je vous prie de croire a
mes sentiments de haute considération et de sympathie

A. Lalande

* Je songe ici a ce que vous dites a la fin de votre chapitre sur la
théorie de la connaissance chez Nietzsche — d’ailleurs si profondé-
ment vrai dans la critique de cette horrible forme du pragmatisme (il
y en a d’autres) qui réduit le vrai et le faux a des idéologies utiles
au triomphe vital du plus fort.



TEMOIGNAGES 131

Vers une Philosophie de 1’ Esprit ou de la Totalité

Réflexions et recherches. (Lausanne et Paris, 1937)

[De Léon Brunschwicg a H.-L. Miéville]
53 R. Schetfer XVI

Cher Collégue et Ami

J’ai lu trés attentivement le manuscrit que vous avez bien voulu
m’adresser, ce qui m’a mis en retard pour vous répondre parce que
j’ai, entre temps, dii m’absenter. Je vous ai suivi sans peine, avec
grande sympathie pour la netteté courageuse de votre attitude; mais
je suis embarrassé pour vous donner un conseil utile. Je crois bien
que le public destiné a étre touché pas vos réflexions est, non pas
exclusivement, mais surtout un public protestant. Un catholique pur
et un philosophe pur s’accorderaient pour vous demander d’otu vient
ce résidu de foi et de tradition que vous désirez conserver par dela
toute justification rationnelle comme aussi cet appel au vocabulaire
de la transcendance qui suppose un minimum d’ontologie ; c’est ce
qui explique peut-tre les appréciations contradictoires que Jean
Paulhan vous a transmises dans la lettre que vous m’avez fait parve-
nir et que je vous renvoie. Je demeure naturellement a votre dispo-
sition pour parler de votre manuscrit, soit a Lavelle, soit 2 Le Senne
(y a-t-il un des deux que vous préféreriez ?) qui dirigent la Collec-
tion Philosophie de I’Esprit.

Ma conférence de Montreux a paru dans le ]ournal Suisse de
Médecine !, du Professeur Gigon ; ce qui fait qu’elle n’est plus tout
a fait inédite, bien que les publics ne soient guére les mémes.

Croyez-moi votre trés cordialement dévoué,

L. Brunschwicg

1 Intelligence et Intuition, conférence donnée lors de la Semaine médicale
internationale en Suisse, 3 Montreux (9-14 septembre 1935) et publiée dans le
Journal suisse de Médecine, 14 septembre 1935, pp. 894-898.



152 ETUDES DE LETTRES

[De Paul Desjardins a Henri-L. Miéville]

Abbaye de Pontigny 3-4 septembre 1937
Foyer international
d’étude et de repos
Tél. Pontigny (Yonne)
Nos 4 et 16

Monsieur,

Je viens de recevoir (hier, deux septembre) votre précieux livre
« Vers une philosophie de I’Esprit ». Je ne sais qui vous a si bien fait
deviner 'opportunité de cet envoi. Nous sommes, depuis neuf jours,
a converser sur 'unité de la philosophie, sans apercevoir encore la
conclusion out nous sommes entrainés. C’est vous trés probablement
qui allez nous la fournir, soit par adhésion, soit par opposition a la
votre. Naturellement, je n’ai pas lu encore, méme partiellement, la
paraphrase de I'authentique Présence sur laquelle vous nous apportez
votre témoignage. Mais en feuilletant, j’ai recueilli toutes les allusions
qui sont collectionnées dans vos épigraphes ; presque tous les textes
me sont déja familiers. Nous sommes donc, vous et moi, du méme
cercle intime. Comme nous nous entendrions d’emblée, si jamais vous
veniez faire une visite au logis tranquille, dont je vous écris ceci ! Je
suis tombé en arrét (p. 215) sur vos variations empruntées d’un
théme de Péguy !. Il y a trés longtemps que je n’ai rencontré rien qui

1 Variation sur un théme de Péguy.
Vous qui les avez pétris de cette terre,
ne vous étonnez pas qu’ils soient trouvés terreux.
Je n’aime pas, dit Dieu, ces louanges
Que vous faites de moi.
Me louer selon ’exacte mesure,
Cela n’est pas chose facile ;
On force la mesure,
De crainte de ne pas me louer assez.
Comime si je ne m’en apercevais pas !
Comme si j’étais assez aveugle,
Assez aveuglé d’amour-propre,
Pour ne pas m’en apercevoir !
Comme si je ne savais pas
Tout ce que le monde contient de souffrance,
Meéritée et imméritée ;
Tout ce qu'’il contient d’imperfection et d’injustice !
Car le monde que j’ai fait
N’est pas parfait.
..... (Vers une Philosophie de UEsprit ou de la Totalité, pp. 215-217).



TEMOIGNAGES 133

me donnat un si juste avant-goiit des symboles de piété virile dont je
voudrais que chaque pas de notre recherche nous efit rapprochés. Ces
trois pages de vous sont, me semble-t-il, contemporaines et soulevées
par le méme flot que le récit de la mort de Rachel, a la fin du pre-
mier tome des Jakobs Geschichten de Thomas Mann, ou Priére a
PInconnu, que Jules Supervielle a insérée dans le no. de juillet de la
N. R. F. Jai lu a haute voix vos Variations d’aprés Péguy, justement
le dernier matin de notre Décade, 3 septembre !, dans le cercle de
nos participants. C’est avec unanimité qu’ils me chargent de vous
transmettre la réponse tout a fait consonnante de leur pensée a la
votre.
Veuillez agréer, Monsieur, ’hommage de notre gratitude,

Paul Desjardins

1 Cette décade (24 aolit - 3 septembre), la deuxiéme de P’année 1937, avait
pour théme : De Punité de la philosophie. Sur les Entretiens de Pontigny, voir
Pouvrage récent Paul Desjardins et les Décades de Pontigny, Etudes, Témoi-
gnages et Documents inédits présentés par Anne Heurgon-Desjardins, Paris, 1964.

[D’A. Lalande a H.-L. Miéuville]
3 septembre 1937
Cher Monsieur,

Comme je vous ’avais écrit, j’ai emporté votre livre avec moi en
quittant Paris, je I'ai lu, et je viens de le mentionner assez longue-
ment dans un article que jenvoie a la Philosophical Review de
New York.

Il est trés attachant, d’abord par I’élévation des idées et des sen-
timents, ensuite par la liberté de Pallure, originale, aisée a suivre,
suggestive, sans rien de dogmatique dans la forme, et pourtant
appuyée sur un sens des valeurs trés ferme et trés profond. On m’a
dit que ces impressions ont été celles de beaucoup d’autres, et que le
souhait de votre préface, « €tre la voix de plusieurs » avait immédia-
tement trouvé tant d’écho que votre premiére édition était déja épui-
sée. Je n’en suis pas surpris aprés vous avoir lu.

Jai été particulierement frappé de la force avec laquelle vous
soutenez les droits de la raison (bien que vous écartiez le nom de
rationalisme, en lui donnant un autre sens). Vos réflexions sont d’une
vigueur et d’une netteté remarquables contre l'autorité en matiére
de croyance, les appels équivoques au « besoin d’ordre » et a «la



134 ETUDES DE LETTRES

parole de Dieu », contre le traditionalisme hostile au progres, contre
les « sophismes pascaliens » et contre le surnaturel naivement anthro-
pomorphique. Ici je ferais cependant quelques réserves, mais que
vous accepteriez sans doute, sur la possibilité d’actions spirituelles
rares, et qui peuvent porter sur des objets ou des valeurs bien éloi-
gnés de I'absolu. Mais ceci n’est qu'une parenthése.

Vous avez des pages décisives, et quelquefois aussi mordantes
que du Voltaire, sur les contradictions érigées par les théologiens en
systéme imbattable, sur la prétendue fécondité du faux, sur les opti-
mistes consolateurs qui trouvent toujours une justification du mal, ou
qui veulent le faire apparaitre comme un moindre bien. Je com-
prends que des hommes sincéres aient lu tout cela avec un vrai plai-
sir, et une sorte de soulagement.

Enfin je vous remercie de la mention que vous avez bien voulu
faire en quelques endroits de mes idées sur I'involution. Permettez-
moi seulement de préciser que je ne reconnais aucunement pour une
véritable involution « fout ce qui nivelle et unifie les comportements
et les idées » (228): il faut, comme je vous I’ai déja écrit, je crois,
a propos de votre article, que cette assimilation se fasse par une con-
vergence spontanée, sans contrainte, sans séduction, sans tromperie,
et surtout qu’elle ne soit pas Peffet d’'un groupement produit par des
causes étrangeres a la pensée : car alors elle n’est assimilation que
sur une petite région et, méme en général assimilation purement exté-
rieure, et différenciation par rapport a I'ensemble des esprits.

Je ne crois pas non plus que le progrés vers une similitude plus
grande ait pour ferme l'identité (223), car je ne vois point de terme
a ce progres dans le domaine qui nous est accessible. Pour moi I'iden-
tité est une sorte de catégorie normative qui dirige I'esprit, et point
du tout un but a atteindre, sauf lorsqu’il s’agit de certaines identités
partielles et relatives : par exemple I'identité du résultat obtenu par
plusieurs méthodes différentes de calcul, qui nous assure de I’exacti-
tude de nos opérations, ou I'identité d’opinion qui s’est établie sur la
structure du systéme solaire, et qui a fait disparaitre la variété des
anciennes hypothéses a ce sujet.

Ce qui me parait discutable dans votre belle ceuvre — et 1'objec-
tion vous semblera sans doute paradoxale de la part d’'un défenseur
des assimilations — ce sont précisément des assimilations qui me
paraissent trop hardies. Je crois en effet qu’il faut commencer par
distinguer et presque exagérer les diversités données pour avoir le
droit de dire ensuite comme Spinoza: unum et item sunt, ou méme,
comme vous le faites en plusieurs passages : ces contraires sont
inséparables.



TEMOIGNAGES 135

Vous identifiez 'Esprit a 'effort vers la Totalité; il est pour vous
exigence de liaison, d’harmonie, tendance a un maximum de diver-
sité dans le maximum d’unité. Je vois la bien des choses différentes.
Il y a «liaison » entre un théoréme et sa conséquence, ou encore
entre tous les arbres que nous appelons des chénes : liaison logique,
radicalement différente de la liaison organique qui unit les membres
a I’estomac, ou le producteur au commercant et au consommateur ;
et toute différente encore de la liaison entre deux anes qui ont le
méme idéal, ou au contraire des « liaisons dangereuses » que Laclos
a rendues célebres. Il y a dans tout cela du bon et du mauvais, et je
ne vois guére que le nom de commun. T otalité n’est pas moins équi-
voque : il va de Iindividualit¢ d’un animal, ou d’'un Etat puissam-
ment organisé pour la lutte, 3 la complétude d’une induction par-
faite. « S’intégrer dans un tout plus grand que soi-méme », pour un
individu qui accepte de n’€tre qu’un organe dans un Etat totalitaire,
et d’en observer toutes les consignes intellectuelles et morales, c’est
renoncer a I'Esprit. « Etre, dites-vous, c’est former un tout avec les
autres &tres. » Mais ce tout peut €tre une individualité plus vaste,
une termitiére, un corps politique ol chacun a son grade, une maffia:
auquel cas cette insertion est une déchéance. Il n’y a donc pas de
valeur intrinséque dans cette organisation. Mais ce peut €tre aussi
I’ensemble des hommes de bonne volonté, ou des savants, ou des
artistes doués et sincéres : et alors seulement c’est un facteur de spi-
ritualité et de progres. La racine premieére de la valeur doit donc étre
cherchée, non dans ce que les deux cas ont de commun, mais dans
ce qui distingue le second du premier : et c’est la « mémeté ».

Vous citez la « collaboration des classes » comme un exemple
d’harmonie (185). L’existence de classes sociales différenciées est un
fait, mais qui n’a rien de respectable. Maintenir ou augmenter ces
différences dans le niveau de vie des hommes, les organiser dans un
systtme économique fortement hiérarchisé serait peut-€tre avanta-
geux 2 un Etat: mais ce serait un mal pour la personnalité humaine,
qui suppose au contraire un effacement des différences pénétrantes,
héréditaires, créées entre les individus par leur classe sociale — et qui
ne peut s’accommoder que d’une division du travail aussi purement
fonctionnelle, aussi temporaire et aussi mobile que possible. Encore
cette division du travail est-elle une nécessité de fait, méme dans
Pordre intellectuel, souvent nuisible au corps ou a l’esprit, et point
du tout un idéal souhaitable.

Au reste, vous parlez de la raison, en bien des passages, en termes
auxquels je souscrirais entiérement: p. ex. p. 12 et p. 26, quand vous
dites que la raison travaille a construire un univers qui puisse



136 ETUDES DE LETTRES

devenir « la propriété de tous les esprits » et qui leur permette d’unir
leurs efforts. J’ajouterais : non pas seulement d’unir leurs efforts
comme des alliés, mais de s’unir eux-mémes comme des Ames frater-
nelles ; et ne le diriez-vous pas aussi avec moi ? Car P'essentiel n’est
pas ici d’augmenter sa force, individuelle ou collective, mais ce que
chaque esprit a de commun avec les autres esprits. Le mot si carac-
téristique de communion, que vous employez si justement p. 238 a
propos de l'art, vous ne refuseriez pas sans doute de 'appliquer a la
science, a la justice, a la bonté. Votre remarque sur « l'identifica-
tion » de soi a un non-soi (206), votre opposition des normes sociales
et des normes universelles (264), la distinction du génie et de la folie,
que vous faites si vigoureusement page 15, tout cela confirme cette
appréciation des valeurs de communauté. Mais les mémes jugements
de valeur n’excluent-ils pas, comme des expressions étrangeéres a votre
pensée la plus profonde, de dire que la victoire de ce qui dépasse
Pindividu « le porte a sintégrer a une réalité plus haute » (idéal et
méme langage de I’évolutionnisme spencérien) ou que la loi de la
pensée est une loi de croissance organique (croissance différencia-
trice, qui irait directement contre la communauté spirituelle) ? Ce
biomorphisme, si populaire de nos jours qu'on le respire malgré soi,
et qu’'on en emploie la terminologie sans y penser (cela m’est arrivé
quelquefois 2 moi-méme), ne s’introduit-il pas du dehors dans votre
théorie de la raison, ou plutét dans les formes ol elle s’exprime,
comme les formules empiristes dans les ceuvres de d’Alembert ou de
Condillac, au fond si rationalistes (au sens épistémologique et moral
de ce mot) ?

Jéprouve un doute du méme genre devant ce que vous dites de
Dieu, dont vous parlez avec une largeur et une variété d’images qui
fait penser a Renan. Mais identifiez-vous réellement I’Etre absolu,
total, infini, tel que vous le considériez surtout entre les pages 162
et 168, avec I’Esprit qui travaille, qui pénétre le monde, qui est ce
qu’il y a de commun entre tous les efforts convergents vers le mieux,
sous toutes ses formes ? Je 1’avais d’abord supposé, et vous pensez
bien que j’avais peine a y souscrire. Mais en relisant votre ceuvre, si
]’y trouve certains textes qui iraient en ce sens, d’autres me paraissent
limiter singuliérement cette identification : p. ex. quand vous posez
expressément qu’on n’a pas le droit de considérer I'univers en tant
que totalité (227), ce qui d’ailleurs est bien d’accord avec votre sen-
timent si vif de la réalité du bien et du mal: car ceux qui identifient
Dieu et le Tout, comme p. ex. M. Lavelle, se trouvent nécessaire-
ment conduits a tout diviniser (c’est presque une tautologie) et a
considérer le mal comme une simple apparence, qui s’efface d’un



TEMOIGNAGES 137

point de vue plus élevé. Vous qui refusez si fortement d’« évider la
croix du Christ », vous qui sentez avec tant de force « l’extraordi-
naire raffinement de cruauté dont la nature et le hasard se montrent
capables », vous ne mettez certainement pas le mal comme le bien
au compte de Dieu. Je me rappelle aussi que vous citez avec éloge
la conception de Dieu de Mill et de M. Wilfred Monod (on pour-
rait ajouter W. James et Wells): la conception d’un Dieu sans toute
puissance, principe et unité des valeurs, mais non de tout €tre et de
toute réalité, et a 'ceuvre duquel collabore 'homme de bien. N’en
faut-il pas conclure que l'idée la plus profonde n’est pas 'idée du
Tout ou de I'Infini, mais I'idée dynamique, progressiste, qui fait de
Dieu une puissance en travail dans un monde ou bien des choses ne
sont pas en lui ; un Dieu qui « purifie », qui « libére » (180), qui
a des résistances a surmonter, non pas seulement en apparence,
comme le Christ fantdme des docétistes, mais en toute réalité ? L’indi-
vidu veut se faire le centre du monde ; il tend comme vous dites, a
I'auto-divination (196). Cela n’est pas de Dieu. Au contraire, «1a
ou régne 'amour, 1a est Dieu » (212). Il différe donc profondément
du Tout. N’est-ce pas ainsi que vous I'entendez ?

Je crains, cher Monsieur, d’avoir trop longuement et pourtant
bien imparfaitement exprimé tout ce que j’ai admiré dans votre
remarquable ouvrage, et mes réserves sur quelques-unes des formes
ou s'exprime la haute confiance intellectuelle, morale et religieuse
dont il est pénétré. Mais je pense que vous suppléerez au défaut
d’une élaboration plus parfaite de mes remarques, et que vous y
reconnaitrez en tout cas le trés grand intérét que j’ai pris a vos pen-
sées, ainsi que ma bien vive sympathie pour les sentiments ou elles
prennent racine.

A. Lalande

[D’Emile Bréhier & H.-L. Miéville]

Paris 16 juin 1939
40 Rue de I'Yvette XVle

Monsieur,

Jai recu avec beaucoup de gratitude votre Philosophie de
PEsprit, que j’ai commencé 2 lire avec un vif intérét; I'on doit vous
savoir beaucoup de gré, 2 mon avis, d’avoir écrit un livre qui res-
pecte et qui précise des distinctions nécessaires, qui avant tout,
refuse d’employer les réalités religieuses comme des termes ou des



138 ETUDES DE LETTRES

moyens de Dexplication intellectuelle des choses; a Iépoque
d’effroyable confusion ol nous vivons, il est bon d’insister sur le :
« Cela est d’'un autre ordre. »

Avec tous mes remerciements, veuillez agréer, Monsieur, I'expres-

sion de mes meilleurs sentiments
Emile Bréhier

Bien qu’elles soient postérieures de quelques années a I'ouvrage
Vers une Philosophie de I’Esprit ou de la Totalité, les deux lettres
suivantes, motivées au départ par d’autres publications, apportent
sur ses theéses fondamentales des points de vue qu’il nous a paru inté-
ressant de retemir :

[D’Arnold Reymond a H.-L. Miéuville]

La Rouvenaz, Pully/Lausanne
29 mai 1942

Cher ami, Je te remercie de m’avoir communiqué les docu-
ments ' que je te retourne ci-joint et de m’inviter si aimablement.
Hélas ! Je suis pris demain soir par un engagement que je ne peux
remettre. Je regrette vivement de ne pouvoir, pour la 2me fois, me
trouver chez toi avec les amis que tu y as convoqués. Je le regrette
d’autant plus que par la conversation j'aurais pu compléter les
quelques réflexions que je vais essayer de te soumettre.

Je ne crois pas que sur le probléme de la méthode il y ait réelle-
ment entre toi et Rochedieu un fossé. Il y a, je crois, un malentendu,
qui provient du fait que ta définition de « I'examen non prévenu »
(pp- 3-4) prend par la suite une application plus précise qu’elle ne
semblait le comporter. Selon la définition donnée « I'examen non
prévenu » ne comporte aucune idée précongue, aucun résultat arrété
d’avance, il exige une suspension provisoire de tout jugement ; bref
il semble s’agir la d’une véritable fabula rasa. Par la suite toutefois
on voit que ce n’est pas le cas.

L’examen non prévenu porte toujours sur tel ou tel jugement
déterminé, dont il s’agit de savoir s’il est vrai ou faux. Cela étant
que l'on soit théologien, philosophe, savant, ou épicier, on a le sen-
timent ou la conviction que le jugement en question est plutdt vrai

1 Discussion du travail présenté par M. Edmond Rochedieu, Théologiens et
philosophes devant le probléme de la Révélation, a I’Assemblée de la Société
romande de philosophie du 22 juin 1942. Von Revue de Théologie et de Philo-
sophie, 1942, pp. 272-276 et 288.



TEMOIGNAGES 139

que faux, ou au contraire plutdt faux que vrai. Il y a ainsi un « pré-
jugé », ce qui n’empéche nullement que I'on puisse examiner loya-
lement s’il est fondé ou non, avec la décision de se conformer au
résultat de ’examen. Des préjugés de ce genre sont I’'apanage non
seulement du théologien, mais du philosophe et du savant. L’acadé-
mie des Sciences de Paris, bien avant que la transcendance de @ efit
été démontrée, recevait chaque année une foule de mémoires démon-
trant la quadrature du cercle. Elle écartait impitoyablement ces
mémoires sans examen. Théoriquement elle avait tort ; mais elle
agissait en vertu d’'un préjugé fondé sur une expérience avertie et
sur une sorte d’instinct découlant de cette expérience.

Plutdt que de parler d’hommes (théologien, philosophe, etc.) il
vaudrait mieux parler de deux disciplines (théologie chrét., philoso-
phie chrétienne). La théologie chrét. a la garde d’une tradition ;
elle peut examiner en toute loyauté la valeur des critiques qui sont
adressées a cette tradition et les accepter dans la mesure ou elles ne
sont pas en désaccord avec I'expérience fondamentale vécue au tra-
vers des siécles par les chrétiens. La philosophie chrétienne, tout en
acceptant cette expérience fondamentale, la critique spontanément
sur un plan global et cherche a voir si cette expérience est source de
rationalité. Les positions de la théologie chrétienne et de la philoso-
phie chrétienne sont ainsi inversement critiques I'une de l'autre ;
mais elles peuvent pour P'essentiel aboutir au méme résultat.

Ceci m’ameéne a un autre point. Il semble parfois dans ton exposé
que la vérité consiste uniquement dans une confrontation d’idées ;
il faudrait ajouter pour préciser ta pensée que les idées doivent tou-
jours étre vérifiées par une expérience (interne ou externe). « Le
plus ample informé » n’empéche pas d’autre part une attitude et une
conviction décidées dans le domaine de I'action. Un philosophe peut
croire inébranlablement a la justice en tant que valeur absolue, sans
redouter le plus ample informé. Il n’agit pas alors autrement que le
théologien dans sa foi en la Révélation, quelle que soit I'interpréta-
tion qui puisse en €tre donnée, pourvu que cette interprétation res-
pecte 'expérience fondamentale dont je parlais plus haut (il s’agit
de la page 10 de ton mns.).

Dans les pages 21-37 tu parles souvent de la foi, en ’envisageant,
me semble-t-il, sous un angle purement intellectualiste. Si tu vises
I'orthodoxie, je suis d’accord ; mais s’il s’agit de la foi et de la vie
chrétiennes en général, je fais des réserves, car je crois que la foi et
la vie chrétiennes sont davantage, c’est-a-dire des problémes d’expé-
rience individuelle et collective vécues, non catalogables dans un sys-
téme de concepts qui en épuiserait le contenu.



140 ETUDES DE LETTRES

Enfin une autre remarque qui me parait trés importante. A plu-
sieurs reprises tu emploies expression « pour employer le langage
religieux » et tu cites des paroles bibliques. Mais on ne voit pas au
juste & quoi correspond pour toi dans le langage philosophique ce
langage religieux. Dans ton livre si riche (vers une philos. etc.) jai
éprouvé la méme incertitude et le méme malaise. Il y a dans ce livre,
me semble-t-il, plusieurs conceptions de Dieu qui chevauchent I'une
sur l'autre. Le Dieu philosophique que tu présentes ignore les besoins
affectifs de I’humanité, les fins qu’elle poursuit ; il est insensible,
s’ignore lui-méme et ce qu’il produit incessamment; il y a sans doute
une raison cosmique; mais elle ne poursuit aucune fin; il n’y a donc
aucune finalité ontologique, et par conséquent pas d’eschatologie. Tu
dis bien quelque part que Dieu est a la fois conscient et inconscient,
mais tu ne précises pas ce point. Il semble, puisque Dieu produit
tout, qu’il est conscient par le fait qu’il existe des €tres conscients
(les hommes) et c’est tout. On ne voit guére comment accrocher a
ce Dieu la paternit¢é méme de I'ordre spirituel, puisque Dieu n’est
pas I’Esprit, mais une force, une puissance spirituelle. On ne voit
pas non plus, ainsi que je te I'ai dit, une fois, comment la justice,
I'amour (qui n’ont de sens que comme rapport de personne a per-
sonne) peuvent jaillir de ce Dieu philosophique. Par ailleurs cepen-
dant dans ton livre tu emploies constamment le langage biblique, et
a la fin de ce livre tu adresses a la Présence une invocation fort belle
et émouvante 1. A moins que ce ne soit la une prosopopée, c’est bien
a un Dieu personnel que cette invocation s’adresse. C’est peut-étre

1 « Tu viens a nous sous mille formes changeantes,
Toi qu’aucun langage ne sait nommer !
Tu es dans la splendeur des frondaisons rousses,
Dans le jeu des couleurs et des rayons
Aux profondeurs de cette eau limpide ;
Tu es dans les pensées qui répondent aux pensées,
Dans I’allégresse des cceurs et des corps,
Et dans le rayonnement des génies,
Dans tout effort des esprits
Vers la lumiére et la beauté...
Mais que je sache, 6 mystérieuse Présence,
T’accueillir encore,
Quand tu viendras a moi
Sous les traits de la souffrance
Et du renoncement,
Dans cette brilure aussi
Que laisse le souvenir d’une action vile !
Ah ! que je sache ne point alors te renier... »

..... (Vers une Philosophie de UEsprit ou de la Totalité, pp. 253-254.)



TEMOIGNAGES 141

sur tout cela qu’il y a difficulté de s’entendre, et source de
malentendu.

Sur les questions de méthode je crois qu’une entente est possible.
Pour ma part je suis en plein accord avec tout ce que tu dis dans
les pages (18-20, 32-33, 39-42) par exemple et dans quantité
d’autres passages de ton manuscrit. Pardonne cette lettre écrite a la
hate et massivement ton bien affectionné

Arnold Reymond

P.-S. Si je t’écris tant de pages, c’est pour répondre a ton désir,
afin d’éclairer la discussion de dimanche et de tenter de voir ol
'accord peut étre fait et ol les divergences commencent.

[De Louis Lavelle a H.-L. Miéville]

COLLEGE
DE Paris, le 5 juillet 1946
FrRANCE 3 rue Paillet Ve

CHAIRE DE PHILOSOPHIE

Mon cher collégue,

Je vous remercie beaucoup d’avoir pensé a m’envoyer vos bréves
réflexions sur Pamour, sur la vie et sur la mort 1 dont je viens d’ache-
ver la lecture : et je ne veux pas attendre plus longtemps pour vous
dire I'intérét que j’y ai pris. J’avais déja pris une conscience trés vive
au moment ol vous m’aviez envoyé votre ouvrage Vers une philoso-
phie de Uesprit ou de la totalité de I'affinité et de la convergence de
nos recherches et méme de nos sources d’inspiration. Vous n’aviez pas
craint de rapprocher esprit de totalité, malgré le reproche de pan-
théisme auquel vous sentiez que vous vous exposiez. Et maintenant
vous ne craignez de rapprocher ces trois mots qui forment les objets
essentiels de toute réflexion métaphysique et dont on peut dire qu’ils
s’éclairent seulement I'un par I'autre. L’amour est sans doute le seul
lien qui permette de réunir la mort a la vie et de nous conduire jus-
qu’a l'idée d’'une immortalité supra-individuelle.

Je suis heureux de pouvoir vous témoigner cet accord entre nos
pensées et je vous prie de croire, mon cher collégue, a mes sentiments

les plus sympathiquement dévoués,
L. Lavelle

1 Bréves Réflexions sur I’Amour, sur la Vie et sur la Mort, Lausanne, 1946.



142 ETUDES DE LETTRES

Réflexions sur le probléme de la tolérance considérée
dans son rapport avec l'idée de Vérité (Lausanne, 1938.)

[De René Bray a H.-L. Miéuville]
Lausanne, le 8 janvier 1938

Cher Monsieur,

J’ai lu avec grand intérét les Réflexions sur le probléme de la
Tolérance que vous avez eu l'obligeance de me faire parvenir.
J’admire toujours la hardiesse et la netteté avec laquelle vous posez
dans leurs données essentielles les problémes qui nous pressent. Et
aussi le bon sens lucide avec lequel vous poursuivez votre examen.
Inutile de vous dire que je suis entiérement d’accord avec vous dans
votre réquisitoire contre I'intolérance. Il y a pourtant quelques points
sur lesquels je me sentirais porté a nuancer ou a compléter votre
démonstration. D’abord, page 7, sur la position sceptique : il me
semble que vous dépréciez le scepticisme, que vous assimilez a ses
formes les plus basses une doctrine qui peut avoir sa grandeur; votre
affirmation finale est sans doute exacte, elle me parait pourtant insuf-
fisamment justifiée. — Peut-€tre aussi aux pages 14-15 insisterais-je
davantage sur le caractére social de la tolérance. Ce n’est pas une
vertu de Uindividu ; c’est une vertu du groupe. Sans doute aviez-
vous le droit de ne la considérer que dans ses rapports avec I'idée
de vérité. Pourtant il me semble que le point de vue est insuffisant.
Je serais assez porté a voir dans la tolérance une nécessité de la vie
en société et comme telle, une vertu d’Etat, si je puis dire. D’Etat
libéral, cela s’entend ! tout au moins d’Etat non totalitaire ; d’un
Etat qui consent a l'individu des droits égaux aux siens... Mais me
voila embarqué dans une discussion pour laquelle je suis bien peu
compétent. Pardonnez-moi cette outrecuidance et soyez assuré que
je vous ai lu avec une trés grande attention et non moins de
sympathie.

Recevez en ce début d’année mes meilleurs veeux et croyez, cher
collégue, a2 mes sentiments les meilleurs

René Bray



TEMOIGNAGES 143

[De Pierre Thévenaz a H.-L. Miéville]

Bile, Steinengraben 10, le 16 janvier 1939

Monsieur,

Je vous remercie vivement d’avoir eu la bonté de m’envoyer votre
essai sur la tolérance que j’ai eu plaisir et profit a lire aprés I'avoir
entendu a2 Oron. A y réfléchir, je suis de plus en plus frappé de voir
combien ce probléme de la tolérance, si briillant d’actualité qu’il soit
devenu par l’extension toujours plus précise des régimes et des
méthodes totalitaires et intolérantes, apparait néanmoins relativement
secondaire. C’est peut-Etre que la tolérance tient de trés prés au libé-
ralisme et que nous sommes par la renvoyés a lopposition libéra-
lisme-personnalisme que, malgré tout, les derniers entretiens d’Oron
n’étaient pas parvenus a tirer parfaitement au clair. Le personna-
lisme n’est (en effet) pas réticent a I'égard du libéralisme par simple
désir de « faire neuf » et d’exprimer autrement des idées déja dites.
Certes 'un et 'autre défendent certaines positions identiques. Mais
je me demandais ces jours encore si la différence ne résidait pas dans
le ton général et le style de vie et de pensée provenant des « enne-
mis » différents contre lesquels ils s’insurgent et contre lesquels ils
sont nés.

Le libéralisme se dresse comme une revendication contre la tyran-
nie de Pautorité tant politique que religieuse ou morale, etc. D’ol
I'importance des notions d’affranchissement, liberté (ou méme
Liberté), tolérance, autonomie, idéal, etc. L’accent porte sur ce qui
affranchit ’homme en l'individualisant par rapport a I'indifférencia-
tion inhumaine de Pautorité : il y a mouvement centrifuge, retraite
hors de la masse.

Le personnalisme s’éléve contre la tyrannie du désordre (établi),
contre une certaine dissolution et la déshumanisation qui en résulte.
D’ot I'importance de notions comme prise de conscience, engage-
ment, présence, vocation, communauté, etc. L’accent est porté sur
ce qui recompose I'unité, recentre, raffermit: il y a mouvement cen-
tripéte de réintégration, retour a l'organique (ré-organisation) en
face de la désintégration inhumaine de la masse. Il va sans dire que
la composante-libéralisme est présupposée quoique insuffisante : il
faut mais il ne suffit pas que ’homme soit conscient de lui-méme et
autonome en face de la masse.

Ceci dit, un autre point plus philosophique me préoccupe qui,
s’il est fondé, modifierait comme le précédent 'optique générale (et
aussi la portée finale) de la tolérance.



144 ETUDES DE LETTRES

Il n’y a de vérité fonctionnelle possible que dans un temps neutre
ou chaque instant est équivalent au précédent (qui est par ex. le
temps d’Aristote ou de Kant ou méme la durée de Bergson). Mais
dés qu'on pénétre dans le temps de la conscience spirituelle ou le
temps de la grace (je pense au trés beau livre de Jean Guitton sur le
Temps et ’Eternité chez Plotin et St Augustin), avec ses instants
privilégiés dans lesquels le devenir se trouve annulé momentanément
par un agent extérieur ou transcendant qui le coupe (un temps « a
nceuds »), la possibilité d’une « vérité » en quelque sorte absolue
s'impose a nouveau.

Est-ce vraiment une vérité absolue dans le sens des dogmatismes ?
Non, semble-t-il, puisque pour le dogmatisme, une vérité absolue dif-
fére d’une vérité révisible non dans son essence mais dans le seul fait
qu’une remise en question est exclue.

Ici au contraire ce n’est plus une vérité comme une autre, c’est
une réalité, une a-M\pewr au sens étymologique, quelque chose qui
se dévoile. Toute la question est d’ailleurs alors de savoir dans ce
rapport du temps a la vérité lequel des deux est premier. Si C’est le
temps, comme je le crois, on serait justifié de parler d’une vérité
absolue. Il serait en effet contradictoire de dire que cette vérité, com-
pléte en elle-méme, nous ne la tenons pas tout entiére. Parler « d’¢é1é-
ments de vérité » deviendrait impossible et la tolérance perdrait une
part de cette nécessité que vous signalez au bas de la p. 319 1. Que
quelques-unes de ces « vérités » une fois systématisées risquent de
reconduire au dogmatisme, certes, je vois le danger. Comme ce dan-
ger est permanent votre mise en garde conserve toute sa valeur. Je
dirdis simplement que la tolérance s’encadre dans quelque chose qui
la dépasse et qui rend I'intolérance partiellement justifiée.

L’article de G. Deluz sur le dogme trinitaire 2, qui n’apporte rien
de plus que celui de la Revue de Zofingue sur votre livre, m’a de
nouveau étonné. Est-il décidément prédestiné a passer a c6té du pro-
bléme que vous posez ? Que le dogme soit une vérité d’ordre existen-
tiel, on peut chicaner sur 'expression mais sur le fond je suis d’accord
et il me semble que vous ne diriez pas le contraire. Mais précisément,
cela ne fait que poser de facon plus aigué encore le probléme de

1Les Réflexions sur le probléme de la Tolérance ont d’abord été publiées
dans la Revue de Théologie et de Philosophie, 1938, pp. 308-325.

2 Gaston Deluz, Le Dogme de la Trinité — a propos de Pétude critique de
M. Henri-L. Miéville, in Revue de Théologie et de Philosophie, 1938, pp. 296-
307. — Cet article se référe a la publication d’Henri-L. Miéville intitulée Etude
sur le Dogme trinitaire, Lausanne, 1937.



TEMOIGNAGES 145

I'expression rationnelle du dogme et de sa relation avec I’ensemble
des jugements que nous portons sur la réalité.

Ayant écrit cela — entre autres choses — a mon ami Deluz il me
répond a coté de la question comme si vous ne cherchiez (et que je
ne cherchais) qu’a esquiver la foi en exigeant que son contenu soit
entiérement rationalisable. Faut-il désespérer des théologiens ?

Veuillez m’excuser de vous écrire si longuement quand je ne vou-
lais que vous remercier. Je me suis laissé aller a parler de choses qui
ne vous touchent peut-€tre pas au méme titre que moi.

A mon tour je vous envoie des veeux tardifs, mais les plus sin-
ceéres pour 'année nouvelle et vous prie, Monsieur, de croire 2 mes
sentiments respectueux et reconnaissants.

Pierre Thévenaz

[D’Edmond Gilliard a H.-L. Miéville]

Dieulefit, le 28 janvier 1939

Mon cher ami,

J’ai bien regretté de ne pas vous voir lors de mon bref passage
a Lausanne; mais j’ai compris. J’aurais peut-étre pu, pour vous avi-
ser, m’y prendre un peu a ’avance. Mais vous vous seriez cru obligé,
pour ménager notre rencontre, de remettre a plus tard quelque obli-
gation pressante ; il y avait, dans I'improviste, une simplicité plus
libérale, et le message que m’a rapporté André Bonnard m’a touché
comme le plus naturellement amical.

Je viens de lire dans la Revue de théologie et de philosophie les
pages de Gaston Deluz, a propos de votre étude sur le dogme de la
Trinité, et vos propres pages sur la Tolérance.

J’admire votre patience a reprendre les termes de problémes par-
dessus lesquels ma fougue m’entraine a bondir. Je suis un sauteur a
pieds joints. Tout ce que j’ai pu faire, 'dge venant, c’est de ne plus
me méler aux agapes ol mes deux pieds risquent de retomber dans
un plat.

Le dogme de la Trinité, tel que le christianisme le congoit, m’a
toujours paru d’une absurdité, d’'une inconvenance rares ; contre la
nature méme de I'amour.



146 ETUDES DE LETTRES

Une trinité dont la Mére est exclue est une monstruosité. Pour
moi le Fils est le « quatriéme » ; le NE... le NATURE. Le Fils est
toujours naturel. Ce qui est uni par le St Esprit (’Amour) c’est le
Pére et la Meére.

As = Pére; At = Meére ; Ar = Amour, rayonnance
conjonctive ; Oth (Ut) le Fils.
As - At - Ar - Oth

ETRE DEVENIR
(Astre-atre) (utérin)
Ce dont créve notre monde actuel, c’est des effets de la violence
« paternelle », de 'impérialisme paternel. Il ne sera délivré que par
le rétablissement de I’autorité maternelle, dans la Trinité. Il n’y aura
d’UNITE qu’a ce prix.

Pardon, cher ami, de cette boutade ; j’entends de ce saut « jus-
qu’au bout ». Mais je ne saute jamais si loin que je ne puisse conti-
nuer a vous serrer chaleureusement la main. N’allez pas penser que
je vous croie un timide. L’évasion est souvent plus facile que I’habi-
tation. Vous OSEZ rester ou je ne puis plus vivre. Vous avez une
« charité » de courage que je n’ai pas.

J’ai rompu avec bien des choses que vous cherchez encore a lier.
Et pourtant vous €tes un des rares esprits de chez nous que je n’aie
pas senti devenir étranger. Ce que vous faites m’émeut solidaire-
ment; je voudrais dire fraternellement. Et il ne s’agit pas seulement
d’une fraternité humaine « générale », mais, pour ainsi dire, d’une
fraternité particuliére et locale — vaudoise et protestante malgré
tout...

Veuillez, cher ami, me croire votre bien dévoué

Edmond Gilliard



TEMOIGNAGES 147

Condition de I’Homme. Essai de synthése philosophigque
et religieuse (Genéve, 1959)

[De Jean Wahl a H.-L. Miéville]

Université de Paris 29 rue Le Peletier
Faculté Paris 9e
des Lettres

Cher Collégue

J’ai été heureux pendant ces vacances de pouvoir lire ce beau
livre, fruit d’une vie de réflexion approfondie.

« C’est une route sans prix que celle de la pensée libre — route
montante et descendante. » Souvent je me sens en un bien réel accord
avec vous.

Votre livre est humain et viril, livre d’un Secrétan de nos jours
dont la liberté serait a la fois plus limitée et plus illimitée que celle
de Secrétan.

A la page 161, javoue préférer la citation de Vinet a celle de
Lavelle, trop idéaliste & mon gré 1.

- Mais entre les deux il est vrai que d’apres les textes il ne semble
y avoir qu’une nuance.

Je me rappelle toujours avec précision la visite que j’eus le grand
plaisir de vous faire a Lausanne et les quelques moments ou je vous
ai entendu a Geneve.

Croyez-moi votre dévoué et reconnaissant

Jean Wahl

111 s’agit de deux citations placées en exergue au chapitre V De PActivité et
des Fins de VEsprit — Le Probléme de la Personne : ‘

« L’esprit produit cette multiplicité sans laquelle sa propre unité ne serait pas
une unité active et ne serait 'unité de rien. » (Louis Lavelle.)

« Le moi, qu’on y prenne garde, ne se pose pas sans relation. Il ne se pose, il
n’est réel que par le non-moi. » (Alexandre Vinet.)



148 ETUDES DE LETTRES

[De Raymond Ruyer a H.-L. Miéville]

Université de Nancy
Faculté des Lettres Nancy, le 20 décembre [1959]

Cher Monsieur,

Votre beau livre « Condition de I'Homme » m’a fait un trés
grand plaisir a recevoir et surtout a lire. Vous avez une maniére qui
n’appartient qu’a vous, d’étre convaincant presque sans argumenter,
simplement en ‘présentant I'idée ou lintuition. On se dit a chaque
instant, « c’est cela ! » Je n’ai pu lire a fond, encore, que les deux
premiéres parties, mais j’emporte votre livre ces vacances de Nogl.
Je suis seulement bien confus de I'importance beaucoup trop grande
que vous donnez a mes contributions philosophiques.

Vous avez adopté une forme excellente (comme déja dans votre
« Vers une philosophie de I'esprit ») qui rend trés bien les multiples
faces d’un tel sujet. Et aussi qui rend entrainante votre pensée, en
supprimant toute cette « bourre » philosophique de transition a quoi
on a tendance si ’on veut fabriquer un « traité ». La densité gagne,
a votre méthode, en méme temps que la lisibilité. Chaque paragraphe
est une méditation compléte et pourtant liée.

J’ai particuliérement apprécié ce que vous dites (p. 36) de 'oppo-
sition fausse Foi en ’homme et Foi en Dieu ; vos remarques sur le
mot de J. Romains, et sur les propos de ’ancien combattant de la
guerre d’Espagne (p. 40), votre si profonde définition: « Dieu n’est
Dieu que §’il est la régle méme selon laquelle on doit juger » (p. 4),
votre commentaire, a propos de 'idée de Providence, sur ’aventure
de Scott et d’Amundsen, — sur I'immortalité personnelle (p. 62),
sur la notion d’éternité (p. 88).

Sans que j’aie encore eu le temps de lire avec assez de soin ce
que vous dites au sujet de la connaissance, tout ce que j’ai saisi me
plait tout a fait (par ex. p. 110 et 111). J’aime bien aussi vos « Pers-
pectives » finales (surtout a propos de la tolérance [...]).

C’est une joie de lire un livre tel que le vbtre et une espéce de
détente et de repos dans I’harmonie retrouvée. Je vous remercie et
vous félicite en vous priant de croire, cher Monsieur, 2 mes senti-
ments les plus cordiaux.

R. Ruyer

Ce numéro des Etudes de Lettres a été composé et annoté par les soins de
M. Gilbert Guisan.



	Témoignages

