
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 8 (1965)

Heft: 2

Artikel: Appréciation de l'hégélianisme : critique de Schelling et de Kierkegaard

Autor: Miéville, Henri-L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


APPRÉCIATION DE L'HÉGÉLIANISME
CRITIQUE DE SCHELLING ET DE KIERKEGAARD

Toute science et toute philosophie constructive reposent sur un
postulat métaphysique, sur une croyance qui ne peut être vérifiée que
par le progrès de la science et de la réflexion philosophique elles-
mêmes. Ce postulat peut se formuler de la façon suivante : l'être
n'est pas impénétrable à la pensée, l'être est intelligible, toute
existence comporte un certain ordre (spatial, temporel, causal), c'est-
à-dire un certain degré de rationalité. Ce postulat ne peut être attaqué

que par le scepticisme. S'il est contesté, on refuse à la pensée le
droit d'énoncer aucun jugement vrai concernant ce qui est. Hegel a
très fortement senti la nécessité d'affirmer ce postulat qu'il a énoncé
comme suit : Tout ce qui est réel est rationnel et ce qui est rationnel
est réel.

Mais sous cette forme le principe énoncé pouvait devenir le point
de départ d'un rationalisme critiquable et chimérique. Il en fut ainsi
dans la philosophie de Hegel, dès le moment où la liaison rationnelle
entre les éléments ou les formes de l'être fut conçue comme un
mouvement dialectique où la thèse, l'antithèse et la synthèse s'engendrent
par le fait d'une nécessité purement logique. Nous avons vu le caractère

souvent factice de cette dialectique dont les étapes ne sont pas
réellement déduites, mais construites avec des matériaux fournis par
notre expérience de la nature, de la vie humaine et de l'histoire
(critique déjà formulée par Schelling).

Il reste cependant que dans certains domaines, et particulièrement

quand il s'agit du développement de l'esprit humain et des
sociétés humaines, on peut observer que la loi des contraires (qui
s'appellent et tendent à se détruire pour finir par des manières de
synthèses) trouve de nombreuses vérifications approximatives. L'excès
de liberté conduit à l'anarchie qui détruit la liberté et fait parfois
surgir un régime d'autorité, mais il peut aussi y avoir un régime de



92 ÉTUDES DE LETTRES

liberté ou d'autorité tempérée ; en philosophie, le rationalisme
suscite par réaction son opposé l'empirisme et le criticisme tente une
synthèse; en économie politique le marxisme a voulu être une
application de la méthode hégélienne (Le Capital de Marx date de 1867).
Il enseigne que l'enrichissement excessif de quelques-uns et la
prolétarisation progressive de la masse sont des facteurs de tension sociale;
le capitalisme se développant sans frein contient les germes de sa

propre décomposition (antagonismes sociaux, conflits du travail,
désaccord de la production et de la consommation, chômage): on
peut escompter que ce mouvement « dialectique » aboutira à un
régime nouveau (synthèse) qu'on ne peut décrire exactement
d'avance, mais où la liberté (au sens hégélien) sera sauvegardée,
c'est-à-dire où la vie économique cessera d'être dominée par une
fatalité aveugle (régime d'économie dirigée). Notons encore ceci :

comme tout problème, soit politique, soit moral, soit philosophique
ou scientifique ayant des aspects divers (complexité souvent extrême
du réel), isoler certains de ces aspects sous la forme de certains
concepts ou de certains principes et ne vouloir tenir compte que d'eux
seuls (les porter à l'absolu), c'est être dupe de l'entendement abstrait.
Le grand mérite de Hegel est d'avoir combattu énergiquement ce

procédé au nom de la raison (qu'il appelle concrète). Les opposés
tels que liberté et nécessité, ou déterminisme, individualité et socia-
lité, singularité et universalité, fait et droit, etc., sont dépourvus de

sens quand on les isole pour en faire des absolus (ils se révèlent alors
contradictoires) ; ils ne sont « vrais » que lorsqu'ils sont considérés

comme des moments ou aspects d'une réalité complexe qu'ils constituent

et permettent de définir. C'est la fameuse unité ou « identité »
des contraires ou «contradictoires».)

Hegel a parfois exagéré cette tendance à vouloir concilier les

contraires par une sorte d'identification ou de déduction dialectique,
soit parce que l'amour des constructions spéculatives l'emporte alors
chez lui sur le sens du réel, soit aussi par réaction contre toute idéologie

morale ou politique qui pourrait mettre en question l'ordre établi

(dans un Etat bien gouverné). (Voir le résumé de sa philosophie
politique.) C'est une erreur de ce genre qu'il commit en méconnaissant

le caractère irréductible de l'existence spatio-temporelle, en
supposant que de la position de l'être (abstrait), c'est-à-dire de l'idée
de l'être pouvait découler sa négation, le non-être et que l'existence
(le Dasein) pouvait naître de la synthèse de l'être et du non-être
conçue comme devenir.

Les critiques de Hegel (notamment Schelling dans une Préface
à la traduction des Fragments philosophiques de Cousin (1834) et



APPRÉCIATION DE L'HÉGÉLIANISME 93

ailleurs ; et Kierkegaard dans L'un ou l'autre et dans les Miettes
philosophiques) montrent que l'être conçu comme existence, le

donné, le fait historique, ne peuvent pas se comprendre comme dérivant

de l'idée : car l'existence est devenir, développement dans le

temps, tandis que l'idée (le rationnel entendu dans le sens du pur
logique) est hors du temps.

Ce hiatus n'apparaît pas chez Hegel parce qu'il prête une activité
à l'Idée (elle est censée animée du besoin de se penser elle-même en
déployant tous ses moments et elle prend nom: Esprit absolu) : l'Idée
posera l'existence de la nature et de la conscience — individu et
collectivité — comme autant de moments de son être : ces « moments »
sont «éternels» puisqu'ils sont constitutifs de l'Idée concrète (de
l'Esprit absolu) qui est éternellement. Si certains d'entre eux (ceux
qui ont rapport aux étapes que parcourent l'esprit-subjectif et l'esprit-
objectif) doivent se succéder dans le temps, le cycle qu'ils forment
n'en doit pas moins être considéré comme achevé. Or cela est inintelligible.

C'est ici qu'éclate la contradiction la plus grave qui affecte
la dialectique hégélienne: celle-ci se brise contre l'écueil qu'est pour
tout rationalisme intégral le problème du temps. C'est à juste titre
que Kierkegaard parlant de Hegel écrit : « Le système veut l'identique

: rien ne devient, tout est. » C'est pourquoi Hegel a une
tendance à considérer le fait par exemple du succès d'un peuple comme
la mesure du droit. Le dynamisme de la dialectique hégélienne
(auquel les hégéliens dits « de gauche » s'attachent exclusivement)
tourne brusquement en « statisme ». (Ce qui fait qu'il a pu y avoir
un hégélianisme conservateur.) « L'hégélianisme, dira encore
Kierkegaard, est une « divinisation du donné », il étouffe en moi le
sentiment réel du possible. » Disons que l'hégélianisme est une tête de

Janus et que sous l'apparence d'une conciliation de tous les
contraires, il reste grevé d'une sorte d'ambiguïté fondamentale.

Hegel a voulu édifier une philosophie de l'Esprit qui saisirait et
définirait la loi interne de l'esprit, loi de développement, de progrès
orienté vers l'harmonie interne la plus riche. Ce programme, il ne
l'a que partiellement réalisé parce qu'il s'est laissé fasciner par l'idée
de système, c'est-à-dire par l'idée que la philosophie doit concevoir
l'être comme un enchaînement logique dont l'esprit saisit tout le

développement, le premier terme impliquant le terme ultime, et
celui-ci étant posé dès que celui-là est posé. La nécessité logique
(intemporelle), du moment qu'on la généralise pour en faire la loi
constitutive de l'être, tue la pensée qui est pourtant sa source, car
elle ne laisse à l'activité de l'esprit qu'une réalité apparente. Si le

cycle des « actes » décisifs et essentiels de l'esprit peut être déterminé



94 ÉTUDES DE LETTRES

une fois pour toutes (sous la forme d'un système), alors ces actes ne
sont pas des actes — un acte est toujours « créateur », il produit du
nouveau — mais de simples « conséquences » qui sont éternellement
ce qu'elles sont et doivent être. Nous revenons à une ontologie voisine
de celle de Parménide à laquelle l'idéalisme spéculatif de Hegel
voulait opposer une conception plus riche, concrète et vivante de
l'Absolu. Entre la pensée qui est un rapport d'idées conçu par une
pensée pensante et cette pensée en tant qu'elle est activité, Hegel n'a
pas distingué, confondant ainsi le rationnel (le pensé) et le réel (sous
la forme de l'activité pensante). La position qu'il a prise et les
difficultés de son système, notamment le caractère ambigu qu'il a,
s'expliquent en partie par cette erreur initiale.

Henri-L. Miéville.


	Appréciation de l'hégélianisme : critique de Schelling et de Kierkegaard

