Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: 8 (1965)
Heft: 2
Artikel: Kierkegaard et Nietzsche : péeres de l'existentialisme contemporain
Autor: Miéville, Henri-L.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869829

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KIERKEGAARD ET NIETZSCHE
PERES DE L’EXISTENTIALISME CONTEMPORAIN!

Plusieurs philosophes de notre temps — Karl Jaspers, Martin
Heidegger, Gabriel Marcel, Jean-Paul Sartre — se réclament, a des
titres divers, de Kierkegaard et de Nietzsche comme de deux inspi-
rateurs. Méme si les motifs qui suscitent ce rapprochement différent,
il suffit cependant a autoriser le dessein de confronter sur quelques
points les orientations fondamentales de ces deux penseurs qu’on
peut considérer, en effet, comme des chefs de file de I’existentialisme
contemporain.

Commencons par rappeler quelles sont les caractéristiques essen-
tielles des philosophies qu’on appelle aujourd’hui existentialistes.

Leur point de départ est I'idée que lexistence n’est pas chose
explicable : Pexistence est un fait brut, pourrait-on dire, qui est a
« prendre » (ou a laisser) et non a comprendre : elle est pure « fac-
ticité », opaque a l'entendement : nulle métaphysique n’en peut
rendre compte. L’existence est un point de départ, non un point
d’arrivée : elle est tellement étrange, tissée de tant de contrastes, tra-
versée de tant d’ombres et de lumiéres, qu’elle parait ou qu’elle peut
paraitre absurde, lorsqu’on essaie de lui trouver un sens ou une justi-
fication qu’on supposerait inscrits en elle et donnés avec elle. Cest
ce que de notre temps J.-P. Sartre a trés fortement mis en lumiére.

On voit alors surgir la question suivante : s’il en est ainsi, quelle
idée pouvons-nous nous faire de la destinée humaine ? L’existentia-
liste éprouve avec une égale intensité le choc que donne a Tesprit
I'impossibilité de comprendre pourquoi il y a des existants, une exis-
tence faite comme elle est, et le besoin de trouver une solution au
probléme du sens de Uexistence, car ’homme ne peut échapper au
désespoir s’il ne trouve une réponse a cette question.

Nous avons vu que la pensée de Kiergegaard et celle de Nietzsche
gravitent autour de ces deux pdles : 'un et 'autre penseurs veulent

1 Lecgon finale d’un cours profess¢é a 1’Université de Lausanne au semestre
d’été 1948. Nous lui avons laissé son caractére d’exposé oral.



80 ETUDES DE LETTRES

écarter les voiles trompeurs que les hommes aiment a jeter sur la vie
pour la justifier. Ils ont I'un et 'autre une égale horreur du faux
optimisme et des contentements faciles. La découverte qu’ils font du
tragique de 'existence et de la médiocrité, de la bassesse humaine, les
remplit d’'un égal effroi, d’un égal dégofit : mais ils savent que leur
tiche est de surmonter ce sentiment, de le vaincre sans fermer les
yeux sur la réalité. Blessés, comme le héros d’une célébre 1égende de
la Genése, dont Delacroix a fait un tableau, ils ménent, chacun selon
ses moyens et sur sa voie, la lutte avec ’ange. Quel spectacle d’assis-
ter a ce double combat ! Tua res agitur.

J’ai dit que nous trouvons chez Nietzsche et chez Kierkegaard
méme dégofit de la médiocrité de la vie et des hommes — et de soz :
« Le tout de la vie m’est une peste, surtout moi... », lisons-nous dans
le Journal de Kierkegaard. Et Nietzsche: « Vous n’avez point encore
souffert comme j’ai souffert; vous n’avez pas souffert en ’humanité
(ich litt am Menschen) » (Also sprach Zarathoustra). Et dans la
Généalogie de la morale (§§ 12, 13) Nietzsche demande : « Qu’est-
ce qui cause aujourd’hui notre dégofit de 'homme (Widerwille gegen
den Menschen)? » C’est la lamentable médiocrité prénée comme
une vertu, la peur de tout ce qui est fort et de ce qui blesse. « Le
spectacle de '’homme produit aujourd’hui une lassitude : qu’est-ce
que le nihilisme (dont Nietzsche, disciple émancipé de Schopen-
hauer, a senti les atteintes), si ce n’est cette lassitude ? »

Contre ce dégofiit, Kierkegaard — aprés un stage dans la vie de
bohéme et un essai avorté de vie bourgeoise — ne voit d’autre
reméde que la foi chrétienne, la foi en I'Incarnation. Mais il ne
demandera pas a la théologie chrétienne de lui expliquer le monde
et ’humanité. Il pense que le dogme ne satisfait pas la raison, bien
au contraire : il est pur paradoxe, et C’est précisément en tant que
paradoxe qu’il peut €tre accepté : nous devons faire le saut dans la
foi et croire que tout est possible a Dieu, méme la restitution du
temps passé dans une éternité qui restaure 'étre et le porte a cette
perfection qu’est la réconciliation avec Dieu et avec les hommes :
la béatitude.

Il y eut une curieuse évolution chez Kierkegaard aprés la rupture
de ses fiangailles avec Régine. Il fit, selon la remarque de Jean Wahl,
« une tentative infructueuse pour dire oui au réel en passant par
Dieu » 1. Comme pour Abraham prét a sacrifier Isaac — dont Kier-
kegaard parle dans Crainte et Tremblement — comme pour Job au

1 Introduction A P’édition francaise de Crainte et Tremblement, p. XXIII,
Aubier, 1935.



KIERKEGAARD ET NIETZSCHE 81

sortir de sa terrible épreuve, Kierkegaard aurait voulu que par
I'action de la toute-puissance divine tout ce a quoi il avait renoncé
— Régine, la fiancée abandonnée — lui flit restitué au centuple :
« Mais, écrit Jean Wahl, le fini n’a pu €tre tout entier racheté ; le
temps n’a pu étre divinement arrété. Le mouvement de I'infini n’a
pu étre effectué dans le monde de l'ici-bas. On ne peut rompre les
fiancailles et rester fiancé; rendre et retenir ne vaut. » ! Kierkegaard
alors se détourne de plus en plus des choses terrestres ; il entreprend
sa campagne contre ’Eglise embourgeoisée de son temps, et, dans ses
derniéres ceuvres, « il décrira — je cite encore Wahl — I’homme
religieux comme un étranger dans le monde du temps ; ce n’est que
dans I’éternité que les blessures du temps seront guéries ; ce n’est
que dans I’éternité que (Kierkegaard) retrouvera Régine et qu’ils
se comprendront » 2. De plus en plus le christianisme de Kierkegaard
tournera a un pessimisme négateur des valeurs qui attachent ’homme
a la vie naturelle et lui font désirer la perpétuer. « Kierkegaard
maudira le monde fini et la femme qui nous tient attachés a la vie »2.

Tel fut Iétrange itinéraire spirituel de ce mélancolique angoissé,
que son mal fit jeter des coups de sonde dans les régions cachées de
I’ame moderne; il ouvrit ainsi la voie a des prises de conscience révé-
latrices, auxquelles avait préludé I'analyse que Hegel avait faite de
la « conscience malheureuse » et que suivirent celles de Nietzsche et
des philosophes existentialistes. L’évolution de Kierkegaard, qui
Pamena a chercher dans l'idée d’une éternité-refuge une sorte de
totale restitution du vécu, ne doit pas nous faire oublier que I’égoisme
transcendantal de cet individualisme puissamment centré sur lui-
méme se doublait d’intentions généreuses — il unissait les contraires
en son €tre complexe. Il y a de la grandeur dans I’acceptation de la
tache qu’il pensait €tre la sienne : « Pour amour de I’humanité,
lisons-nous dans le Post-Scriptum, dans le désespoir que j’éprouve de
ma pénible situation (de n’avoir rien fait ni atteint...), par vraie sol-
licitude envers ceux qui rendent tout facile, je compris que c’était
ma tache de créer partout des difficultés... non pas bien entendu
pour 'amour d’en créer, mais par passion de pureté, de grandeur,
d’authenticité. »

Soulever des problémes, ébranler les certitudes confortables,
Nietzsche elit applaudi a pareille « vocation ». Méme en matiére de
foi Kierkegaard ne voulait de certitudes reposantes, et il répugnait a
tout dogmatisme (fit-ce celui de la Parole qu’on prone aujourd’hui),

1 Op. cit., p. XXIV.
2 Op. cit., pp. XXI-XXII.



82 ETUDES DE LETTRES

car il demandait a Dieu « d’étre préservé d’étre jamais tout a fait
stir » ! Il n’empéche que dans le mouvement de la foi, tel que Kier-
kegaard le comprenait, Nietzsche n’aurait pas manqué de voir une
démonstration de sa thése selon laquelle le christianisme contiendrait
un ferment de décadence et de mort, parce qu’il favorise, dira-t-il,
la peur de vivre dans le relatif, la peur d’agir, de souffrir et de faire
souffrir, la peur de ce qui est grand et par conséquent terrible. Le
christianisme selon Nietzsche encourage la volonté de perpétuer une
pauvre et chétive existence. Pour lui le nihiliste par excellence, c’est
le chrétien qui déclare que la vie ne se justifie et qu’elle ne prend
une valeur que par la croyance en un autre monde ou nous sera
enfin garantie une béatitude parfaite. C’est la négation de I'instinct
créateur qui accepte la lutte et la souffrance pour rendre plus belle
la vie terrestre, pour « élever le type humain ».

Comment Nietzsche surmonte-t-il le nihilisme, dont il signale avec
une grande pénétration psychologique les formes diverses sous leur
camouflage avantageux ? Pour pouvoir en triompher, Nietzsche pense
qu’il faut en avoir connu les séductions et les vertiges: il faut 'avoir
vécu soi-méme sous sa forme chrétienne et sous celle de I'athéisme
philosophique, du pessimisme, tel que Schopenhauer I'a professé. Il
faut 'avoir poussé jusqu’a ses derniéres conséquences: et c’est ce que
Nietzsche, toujours assoiffé de pureté, d’authenticité, comme on dirait
aujourd’hui, a tenté de faire sur le plan de la pensée. Dans Par-dela
le Bien et le Mal, on lit le passage suivant qui est comme une émou-
vante confession : « Ne fallait-il pas sacrifier enfin tout ce qui conso-
lait, sanctifiait et guérissait, tout espoir, toute foi en une harmonie
cachée ? Ne fallait-il pas sacrifier Dieu lui-méme, le sacrifier au
néant !... Ce mystére paradoxal de la derniére cruauté a été réservé a
notre génération, nous en savons tous déja quelque chose. » Ce n’est
pas la chez Nietzsche un simple jeu de l'esprit : « Ma vie se passe,
écrit-il, a souhaiter que toute chose soit autre que ce que je crois
comprendre qu’elles sont : puisse quelqu’un me rendre douteuse ma
vérité. » Et puis ce cri: « Je n’ai ni Dieu ni ami ! (ces mots sont
dans la bouche de Zarathoustra parlant a ses amis). Avez-vous du
courage, non pas le courage dont on fait preuve devant témoins, mais
le courage du solitaire, le courage de 'aigle : le courage qui n’a pas
méme Dieu pour témoin ? » Ce courage, Nietzsche I'a eu et c’est
entre autres ce qui fait sa grandeur !. Dans un des plus beaux textes

111l ne faut pas Poublier, lorsqu’on songe d’autre part a I'insupportable per-
sonnalisme mégalomane du Nietzsche des derniéres ceuvres qui préludent, par la
surtension dont elles témoignent, a ’effondrment dans la folie.



KIERKEGAARD ET NIETZSCHE 83

du Zarathoustra, intitulé : Die stillste Stunde, on trouve le dialogue
suivant, qui s’engage entre Zarathoustra et une voix qui lui parle :
« Tu n’auras point de répit, et ton fardeau ne te sera point 6té. — Je
voudrais, mais je ne puis, cela dépasse mes forces ! — Qu’importe
ta personne, Zarathoustra, parle, dis ton message aux hommes et te
brise ! — Mon message ? Et qui suis-je ? J’attends celui qui est plus
digne que moi. »

Quel est ce message, et comment Nietzsche se guérira-t-il de son
nihilisme qui fut pour lui comme une sorte de purgatoire ? Un grand
redressement de son €tre s’est produit sous les coups de la maladie :
il accepte cette épreuve comme une pi¢ce nécessaire du devenir uni-
versel qui n’a point a €tre expliqué, comme s’il était le produit d’une
volonté créatrice. « C’est, dira Nietzsche, une grande consolation de
savoir qu’il n’existe pas un Dieu responsable du monde pour I'avoir
voulu et créé pour telle ou telle fin. » Le devenir se suffit a lui-méme,
il est « innocent ». Nous ne sommes pas « les résultats d’une inten-
tion éternelle, d’'une volonté, d’un désir ». Le monde n’a pas été
« décidé »: il est et se suffit a lui-méme. Et c’est a dire ouz a I'absolu
de cette existence qui nous englobe et nous porte, que Nietzsche va
s’efforcer désormais. Nous n’existons pas en vue de tel ou tel but qui
un jour devra €tre atteint : débarrassons une bonne fois notre esprit
de cet énorme et funeste anthropomorphisme et déshabituons-nous
— C’est le principal — de porter sur ’ensemble des choses, sur la
réalité en tant que totalité, ces jugements de valeur téméraires et
vains qui prennent corps dans les doctrines pessimistes ou optimistes.
Bien et mal, dans la double acception de ces termes, qui corres-
pondent en allemand a wohl et iibel d'une part et a gut et bdse
d’autre part, sont choses nécessaires a la « grande économie de I'uni-
vers ». « Le poison qui tue les natures faibles, dira Nietzsche dans le
Gai savoir, aguerrit les natures fortes ; aussi n’en parlent-elles plus
comme d’un mal. » Voila pourquoi et dans quel sens il y a un
« au-dela du bien et du mal ». Mais si vous faites du bien moral
personnifié (d’une espéce de Normalmensch infiniment agrandi) la
cause premiere du Tout, si vous superposez au Tout un autre étre
qui serait Etre parfait, parfaitement bon et parfaitement heureux,
vous susciterez de faux problémes et vous créerez un systéme méta-
physique favorable a la naissance du défaitisme nihiliste : car la vie
dans le relatif, celle que nous avons a vivre, se trouve alors dépréciée
et n’apparait plus que comme une chose méprisable au regard de la
vie éternelle qu’elle est censée préparer — mais pour qui ? pour les
seuls croyants ! Le Dieu que congoit cette théologie, voila celui dont
Nietzsche proclame qu’« il est mort ».



84 ETUDES DE LETTRES

Mais il ne se déclare pas athée pour autant : « Ce n’est que le
Dieu moral que nous avons dépassé », dira-t-il ; « vous croyez assis-
ter a une décomposition spontanée de Dieu, mais ce n’est qu’une
mue... bientdt vous le reverrez par-dela le bien et le mal. » Et c’est
une nouvelle forme du sentiment religieux — une forme trés ancienne
renouvelée — qui se substituera a la dévotion au Dieu trop humain
de la théologie chrétienne : Dionysos contre le Christ. On apprendra
de nouveau a « sentir de maniére cosmique », car « bon gré mal gré
tout individu collabore a I’ensemble de I'étre cosmique ». Sa place
est marquée dans cet ensemble pour I’éternité dont il participe.

Cette idée se traduit curieusement dans la derniére philosophie de
Nietzsche par celle du retour éternel que Zarathoustra communique
a ses disciples dans une heure solennelle : « Que tout revienne sans
cesse ,c’est I’extréme rapprochement d’un monde du devenir avec un
monde de I’étre. Sommet de la méditation. »

Et voici qu'il peut sembler que Kierkegaard et Nietzsche se
rejoignent sur le plan de ’éternité : « Denn ich liebe dich, o Ewig-
keit », tel sera le théme de l'un des plus saisissants poémes de
Nietzsche, grand poc¢te philosophe. L’éternité compensatrice de la
finitude humaine, qu’elle ne nie pas, mais compléte paradoxale-
ment ! ; éternité nécessaire pour que Ihistoire humaine ne se perde
pas au gouffre du néant, supréme recours contre la menace du nihi-
lisme — nos deux penseurs se rencontrent ici et semblent se tendre
la main.

Mais qu’en est-il au juste ? Il y a certainement un point de ren-
contre dans cette région qui échappe aux prises de I'entendement
discursif, non a la raison dont relévent les idées d’étre, de totalité et
d’infini, toutes impliquées dans celle d’éternité. Et il y a un autre
point de rencontre, car les deux penseurs congoivent et espérent ’'un
et 'autre une sublimation de Uespéce humaine, ou ils voient sa rai-
son d’€tre. Mais c’est ici qu’apparait aussi la distance qui les sépare.
Croyants, ils le sont 'un et 'autre d’une certaine maniére, ’homme
ne pouvant vivre sans une foi : pour Kierkegaard, croyant chrétien,

171 Ja congoit non comme un temps prolongé, mais comme un condensé de
tout le passé et de tout le futur en un instant qui est présence éternelle. Instant
« qualitatif », diront les commentateurs, vocable qui ne répand pas la moindre
clarté sur cet étrange amalgame verbal qui définit I’obscur par le contradictoire,
car le futur, étant le non encore « arrivé », ne peut €tre pensé comme présent,
c’est-a-dire, si les mots ont un sens, comme étant en train d’arriver : il posséderait
alors et ne posséderait pas la structure du possible, du non encore arrivé dont on
ne peut affirmer catégoriquement qu’il arrivera.



KIERKEGAARD ET NIETZSCHE 85

’éternité doit sauver sa personne et lui assurer la béatitude, ayant
renoncé par scrupule de conscience 2 'amour de sa fiancée et « fait
le mouvement vers l'infini », vers Dieu, a qui « tout est possible »,
méme « I’absurde ». Devenu « chevalier de la foi », il a pu « se récon-
cilier avec la vie »: son amour pour Régine est devenu « expression
d’un amour éternel ; il a pris un caractére religieux, il s’est transfi-
guré » (Crainte et Tremblement). 1l sait que ce qui est né dans le
temps vivra éternellement, puisque le Dieu d’éternité a voulu para-
doxalement naitre homme en Jésus-Christ ! Et Kierkegaard pourra
espérer que si Régine, elle aussi, fait le mouvement de la foi, elle lui
pardonnera, et ils se comprendront.

Quant a Nietzsche, il ne veut pas de la survie personnelle, car,
dira-t-il, en rendant hommage a son maitre Schopenhauer, ce n’est
pas le bonheur qui doit €tre le but auquel tendra un cceur vaillant,
c’est une vie ennoblie par I’héroisme, comme la symbolise le tableau
de Diirer représentant le Chevalier impavide face a la Mort et au
Diable. L’histoire humaine ne trouve sa justification et n’a sa fin
que dans l'effort d’une élite vers un dépassement, vers une « sur-
humanité » qui ne sera pas une tyrannie, mais un gouvernement des
meilleurs et des forts, dont les duretés nécessaires seront acceptées par
la masse des faibles et des médiocres. Le paradoxe nietzschéen con-
sistera dans le fait que lhistoire humaine (et celle du cosmos) est
censée soumise a la loi du retour éternel : elle s’est déja déroulée une
infinité de fois et se déroulera encore une infinité de fois. On n’aura
dit & l'existence le ouz inconditionnel de I’antinihilisme que si 'on a
assez de foi pour vouloir qu’elle recommence telle exactement qu’elle
a été, si, la contemplant et battant des mains, on s’écrie : da capo !

Ne posons pas la question, pourtant essentielle, de ce qu’il peut
y avoir de valable dans I'un et I'autre paradoxes — celui de Kierke-
gaard et celui de Nietzsche. Cela nous meénerait trop loin et nous
n’en sortirions pas. Il nous suffira de marquer ce qu’a de significatif
le témoignage de deux penseurs qui ont fortement influencé la pen-
sée théologique et philosophique des modernes et qui trahissent un
besoin d’éternité, la vie n’ayant a leurs yeux de sens que sur un fond
d’éternité, mais cet accord se doublant d’un flagrant désaccord au
sujet des effets que 'on croira pouvoir attendre de la présence salva-
trice de I’éternité: concordia discors. Quel sera le sort de la personne
humaine ? comment sera-t-elle libérée du poids de sa finitude ?

Revenons a notre point de départ, c’est-a-dire aux deux thémes
fondamentaux des philosophies dites existentialistes, et formulons
quelques observations finales a ce sujet.



86 ETUDES DE LETTRES

Nous avons marqué chemin faisant certains apparentements: les
philosophes « existentialistes » tels que Jaspers, Sartre, Heidegger ont
développé a la suite de Kierkegaard le théme de l’angoisse et du
désespoir et celui de ’échec, mais c’est a Nietzsche qu’ils font penser,
lorsqu’ils prennent position sur la question pratique du sens de la vie:
Sartre veut développer — je cite un extrait du journal Action —
« une philosophie harmoniste de I’action, de I'effort, du combat, de
la solidarité », et il parle de «l’écrasante responsabilit¢é de tous
devant tous », responsabilité qui fait « notre grandeur et notre tour-
ment ». Or Nietzsche veut ’homme créateur et se reconnait une
méme responsabilité, dont parfois il voudrait rejeter le fardeau. Pour
Heidegger 'homme ne réalisera son pouvoir que s’il est résolu a
s'arracher a la suggestion du collectif impersonnel et banal, qui est
le on, le tout le monde, pour s’élever a la liberté de I’existence per-
sonnelle, a la libre acceptation de la finitude et de la mort (‘Sein zum
Tode). Quant a Jaspers, il insiste de son c6té sur la conquéte que
Pexistant doit faire de sa liberté, d’une liberté qui lui a été donnée
avec lexistence. En tant que liberté donnée a elle-méme, I'€tre
humain est origine et source : il a un pouvoir créateur limité, mais
réel, qu’il doit exercer non pour soi seulement, mais pour promou-
voir la vie personnelle en d’autres existants.

Voyons maintenant le point le plus important des divergences
entre les existentialistes actuels. Il consiste dans leur attitude diffé-
rente a I’égard de I'idée de la transcendance, de l'idée de Dieu, et
conséquemment dans leur appréciation différente aussi de la position
de ’homme dans le Tout: est-il seul, livré a lui-méme, ou bien peut-il
s’appuyer sur une force spirituelle qui besogne dans le monde et dans
son for intérieur ?

Voici par exemple une déclaration de Sartre que Nietzsche pour-
rait avoir inspirée : « L’existentialiste pense qu’il est trés génant que
Dieu n’existe pas, car avec lui disparait toute possibilité de trouver
des valeurs dans un ciel intelligible ; il ne peut plus y avoir de bien
a priori, puisqu’il n’y a pas de conscience infinie ou parfaite pour
le penser ; il n’est écrit nulle part que le bien existe, qu’il faut étre
honnéte, qu’il ne faut pas mentir, puisque précisément nous sommes
sur un plan ou il y a seulement des hommes... L’existentialiste pense
que 'homme, sans aucun appui et sans aucun secours, est condamné
a chaque instant a inventer ’homme... Comme I’a dit Ponge :
« L’homme est avenir de I’homme... » Il a un avenir a faire, un
avenir vierge qui lattend » (L’existentialisme est un humanisme).
Nietzsche avait dit : « Qu’y aurait-il encore a créer, si les dieux exis-



KIERKEGAARD ET NIETZSCHE 87

taient, si nous pouvions a tous instants compter sur leur aide mira-
culeuse ? » (Volonté de puissance.) Et encore : « Il leur faut un
commandement de Dieu pour oser accomplir leur tache ! » Nietzsche
ne veut connaitre que ce qu’il nomme das Muss des Schaffenden,
I’exigence tout intérieure et spontanée qui tend a I'acte et se fait créa-
trice. Pour lui, comme pour Sartre, la décision est préréflexive et
n’est pas la résultante de la délibération. En la profondeur de notre
étre, liberté et nécessité se rejoignent, et c’est aussi ce qui ressort des
subtiles analyses de Kierkegaard (nous sommes a la fois coupables et
non coupables). Cependant le langage des trois penseurs différe : le
probléme est vu sous d’autres perspectives. Nietzsche et Sartre
entendent que I’homme soit son propre maitre, et ne demandent
aucun secours au ciel, mais, face aux existentialistes « athées », voici
un Gabriel Marcel rallié au catholicisme : il doit donc, au moins
implicitement, faire adhésion au dogme, accueillant le supranatura-
lisme de tradition chrétienne sans qu’il lui soit permis de I'interpré-
ter comme un langage symbolique .

Mais alors la voie de la réflexion philosophique parait abandon-
née. Elle I’est en tout cas délibérément chez Kierkegaard et les Bar-
thiens, car si la raison se connait des limites, elle ne saurait trouver
dans ce fait de quoi justifier ’adhésion a des idées (celles d’une révé-
lation religieuse) dont elle n’aurait plus a contréler d’aucune fagon
la cohérence et la crédibilité. Le conflit des religions et des confes-
sions devient irréductible, dés lors qu’elles se réclament toutes de:
Pautorité qu’elles ont choisie pour en faire le critére qui décide du
vrai et du faux, la source des vérités métaphysiques dont I'acces sera
offert a leur foi par privilege d’élection. Toute idée est justiciable
du contréle de la raison, ou nous nous coupons en deux et c’est
Parbitraire subjectif que nous élevons a la hauteur d’une régle de
créance, qu’il s’agisse d’une croyance définie par une Eglise ou pro-
clamée par un individu, et méme s’il s’agissait d’un « croyable »
propre a l'esprit d’une époque.

111 est intéressant de noter que dans Etre et Avoir (Paris, Aubier, pp. 118-
119) Gabriel Marcel écrit : « Ne jamais oublier que Dieu n’est pas quelqu’un
qui...» La « co-présence » n’est pas exprimable « en langage de co-existence ».
On ne peut comprendre cela qu’a partir « d’'une certaine situation spirituelle » :
« Plus je suis indisponible, plus Dieu m’apparait comme quelqu’un qui». Et
Gabriel Marcel d’ajouter cette remarque juste et profonde : « Ceci met A nu les
racines mémes de I'athéisme. Le Dieu que nie I’athéisme est en effet par essence
quelqu’un qui... C’est la négation méme de la co-présence. » Il est bien difficile,
ajouterons-nous, de comprendre comment ce refus de toute théologie objective
(qui est celle du sens commun, quand il en a une, et celle de la plupart des
Eglises) peut se concilier avec une profession de catholicisme.



38 ETUDES DE LETTRES

Cela étant, la question qui se pose en présence des deux existen-
tialismes opposés nous parait étre la suivante: ne procédent-ils pas I'un
et autre d’une méme conception discutable de la transcendance ?

Je vais essayer de le montrer en reprenant trois textes de Nietz-
sche qui pourraient €tre assumés par Sartre, peut-€tre aussi par
Heidegger, et méme par Gabriel Marcel. Voici ces textes : « La
masse énorme de hasard, de contradiction, de discordance, d’absur-
dité qui existe dans le monde contemporain nous pousse a regarder
vers I'avenir. Si 'on se place au point de vue de I'avenir, le présent
est le champ d’action de I’humanité, celui ol elle peut travailler,
organiser, harmoniser. » Et encore plus brievement: « L’énergie d’un
homme se mesure a sa capacité d’accepter I'absurdité fondamentale
du monde au nom de I'effort par lequel il en organise un fragment. »
Et enfin ce cri du cceur: « Renoncer a tout effort créateur, ah ! que
cette lassitude profonde reste éloignée de nous ! »

Créer de I'ordre — en soi et hors de soi — « contraindre son
chaos a devenir forme, logique, simple, sans équivoque... Voila la
grande ambition ». Il faut une hiérarchie des instincts dominés, har-
monisés par une volonté forte et sévére, non un ordre qui se fixe dans
I'immuable, un ordre mort, mais un ordre souple qui rejette le périmé
et accueille le nouveau pour le mettre a I'épreuve. Et il faut un ordre
institué dans les sociétés humaines, un ordre qui ne soit ni I’anarchie
ni la toute-puissance de I’Etat (So wenig wie moglich Staat, disait
Nietzsche ). Mais comment tout cela serait-il possible, si nous vivions
dans un univers radicalement « absurde », qui serait le lieu du
hasard, du non prévisible qu’aucune loi, méme d’ordre statistique,
ou probabilitaire, ne permettrait d’arracher a la nuit du total non-
savoir ? La chose nous parait évidente : la possibilité de créer de
Pordre répugne a I'idée d’une totale absurdité du monde. Cette idée,
c’est de la littérature, de la mauvaise littérature: la possibilité admise
de créer de Pordre suppose Pexistence d’un certain ordre initial ;
I’absence totale d’ordre est strictement impensable. Rien ne saurait
se construire, se « créer » sur la base de ce néant.

Mais enchainons a partir de ce point : qui dit ordre, dit pensée :
tout ordre est en effet relation, rapport d’une chose qu’on pense
avec d’autres. Vous dites qu’il peut y avoir pensée d’un ordre inexis-
tant, imaginaire, qu’on n’a pas le droit de supposer réalisé dans les
choses. Cela est incontestable, mais prenons garde, s’il est dangereux
de « mettre comme fondement de notre connaissance du monde un
schéma anticipé de cohérence » (Carcano), on tomberait dans une
sorte de nihilisme, si 'on croyait pouvoir admettre qu’il existe une
coupure radicale entre 'ordre objectif des choses et I'idée que nous



KIERKEGAARD ET NIETZSCHE 89

cherchons 4 nous en faire, guidés par l’expérience constamment
renouvelée qui nous donne vue sur certains aspects d’une réalité
totale appréhendée sous une perspective et avec des moyens d’expres-
sion propres a la finitude humaine.

Telle étant la situation ou me place ma condition d’homme, je
ne puis chercher a penser le vrai plutét que le faux dont je serais
dupe, sans étre assuré que I'assertion qui s’est imposée a moi comme
vraie ne pourra étre jugée fausse valablement. Je suis obligé
d’admettre qu’en principe, et compte tenu de la diversité des situa-
tions et des moyens d’expression, elle vaut pour tout esprit qui pense.
Que sais-je ? se dit a lui-méme le sceptique, et il refuse par la-méme
a quiconque le droit d’affirmer valablement que, sceptique, il pos-
séde savoir et certitude. Qu’est-ce a dire, si ce n’est qu’en me risquant
a penser, je fais implicitement appel au pouvoir médiateur d’un
Penser qui s’affirme d’une certaine maniére en mon penser toul en
le dépassant infiniment ? Ce Penser universel relie les sujets entre
eux et les met en communication avec le champ illimité des objets
que peut viser 'acte du connaitre.

Mais la réflexion philosophique, engagée sur cette voie, se trouve
avoir dépassé le domaine des constatations empiriques : ce que nous
avons admis tacitement, c’est ’existence d’un principe de Pordre
métaphysique. Et il est intéressant de relever le fait que 'intuitif de
génie que fut I'auteur de Zarathoustra en a eu conscience, une fois
dépassée la période de son positivisme. La Volonté de puissance con-
tient des textes qui donnent expression a cet élargissement de I’hori-
zon du philosophe-pocte. « Dépasser le fo: et le moi, sentir d’une
facon cosmique. » Et ce texte de la méme époque : « Les maladies
du soleil, je les ressens, moi, fils de la terre, comme mes propres
éclipses et comme le déluge qui submerge mon ame. » Nietzsche a
tenté de concevoir 'idée d’un ordre cosmique vivant qui se fait et se
refait sous une autre forme sans jamais se fixer définitivement dans
I'immobilité d’un stade final ol serait atteinte une perfection
immuable et morte. Dieu ne doit pas &tre imaginé comme un étre
séparé du Tout cosmique et qui serait la perfection personnifiée face
a un monde créé, exposé aux séductions du mal et lourdement grevé
d’imperfection.

C’est le fantéme de la fausse transcendance qui accule la pensée
honnéte a ce qu’elle devra tenir pour de I’athéisme. Tel sera le cas
d’un Nietzsche (ou de Sartre) et c’est cette méme conception de la
divinité qui hante la pensée de Kierkegaard, lorsque, pour échapper
au sentiment de culpabilit¢é qui I’angoisse, il fait le saut dans
I’absurde, et s’efforce de croire, sans en posséder la certitude, que



90 ETUDES DE LETTRES

Dieu a di s’incarner, qu’il s’est incarné une seule fois, en un moment
unique et décisif, dans ’homme Jésus.

 Ajoutons que, de son c6té, Nietzsche ne se déclare pas antireli-
gieux pour autant : « Vous croyez, a-t-il écrit dans La Volonté de
Puissance, a la décomposition de Dieu, mais ce n’est qu'une mue. »
L’instinct religieux n’est pas en baisse, mais le Dieu amour qui est
aussi le Dieu juge, le Dieu créateur d’'un monde « saignant des coups
qui flagellent une faute omniprésente », ce Dieu-la a cessé pour
beaucoup d’esprits d’€tre une conception possible. Elle fut nécessaire
pour discipliner la rude béte humaine, mais elle devient nocive,
quand '’homme atteint 'age adulte, I'dge de raison. Alors elle est une
entrave a la croissance morale, elle débilite, parce qu’elle décharge
de la responsabilité de juger par soi-méme, parce qu’elle jette le dis-
crédit sur tout ce qui n’est pas conforme a un code moral imposé, a
une doctrine arrétée une fois pour toutes et marquée d’un caractére
sacré, parce qu’elle entretient une forme de culpabilit¢é — de mau-
vaise conscience — qui est celle de 'enfant conscient d’avoir enfreint
I'ordre donné par l'autorité paternelle (ou de toute autorité qui joue
ce role). L’homme parvenu a sa majorité sait en effet qu’il est juge
en dernier ressort et que les ordres de l'autorité ont a se justifier
devant une instance derniére qui est le sens du Bien, tel qu’il a pu
se former en son esprit.

On ne saurait trop engager philosophes et théologiens a méditer
sur le cas d'un Nietzsche ou d’un Kierkegaard. Ils seront ainsi ame-
nés a se poser (une fois de plus, s’ils ne Pont déja fait) la question
cruciale que souléve le fait des impasses ou théologiens et philosophes
se sont trouvés bloqués lorsque, en usant des concepts a I'emporte-
piéce que nous fournit le sens commun, tels que : ’'homme et Dieu,
le temps, Pespace et la causalité, I'éternité, etc., ils ont cru pouvoir
résoudre le probléeme de la destinée humaine sans avoir soumis ces
concepts a un examen critique concernant leur signification et leur
portée 1.

Henri-L. MI£VILLE.

1 Cette critique des langages et des concepts, Nietzsche I’a esquissée, mais au
profit d’un relativisme sceptique inacceptable : il a confondu moralisme et mora-
lité : il n’y a pas de moralité sans une foi morale, ce qui veut dire sans la foi en
un idéal moral qui deviendra régle de conduite. Au-dela du bien et du mal il ne
peut y avoir que l’indifférence, le point de vue du spectateur non engagé. Rien de
plus contraire au fond a P’éthique de Nietzsche ! Quant a y voir celle de Dieu —
il y a une théologie hindoue qui nous y engage..., mais de quel droit ? Si le vrai
et le faux ne sont que jeux sans conséquence, quittons la partie, elle cofite trop
cher : le jeu n’en vaudra pas la chandelle.



	Kierkegaard et Nietzsche : pères de l'existentialisme contemporain

