
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 7 (1964)

Heft: 1

Artikel: Histoire des doctrines politiques : essai de définition

Autor: Aguet, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HISTOIRE DES DOCTRINES POLITIQUES :

ESSAI DE DÉFINITION1

« Le discours n'est pas, à nos yeux, un obstacle à l'action ; c'en
est un, au contraire, de ne pas s'être d'abord éclairé par le discours
avant d'aborder l'action à mener... » 2. Ces phrases que Thucydide
fait prononcer par Périclès dans le fameux discours aux morts
d'Athènes nous fourniront une entrée en matière précise.

Parmi les rites académiques qui jalonnent la vie universitaire, la
leçon inaugurale est, sans doute, celui qui comporte à la fois la part
la plus grande, de par les règles mêmes du genre, de ce que nous
appellerons, insolemment peut-être, un jeu, et l'occasion la plus favorable

de mettre les choses au point avec netteté. Alors que, dans une
soutenance de thèse, le candidat se trouve réduit à la défensive, obligé
qu'il est de s'en tenir avec énergie aux positions qu'il a adoptées dans

un premier « chef-d'œuvre » scientifique soumis au jugement des

maîtres, dans une leçon inaugurale, celui qui s'y trouve astreint est

autorisé, sinon provoqué, à la fois à l'offensive et à la défensive,
surtout quand il s'agit de préciser les positions fondamentales, de fixer
les orientations dominantes — méthodologiques, intellectuelles,
pédagogiques — bref, de déterminer les objectifs principaux d'une discipline

relativement nouvelle, qui a encore à s'imposer et dont il faut
dégager les perspectives d'avenir. Le jeu académique peut alors perdre
ses allures formelles, sinon gratuites, pour prendre une signification
plus valable, ce que nous allons tenter de prouver avec cet essai de
définition de l'histoire des doctrines politiques.

En effet, dans la ligne du principe énoncé par Thucydide, cette
leçon inaugurale peut prendre l'allure d'un Xôyoç avant l'ëpyov, d'un
discours avant l'action à mener, de la réflexion exprimée à haute voix
avant l'enseignement à donner.

1 Leçon inaugurale prononcée le 30 octobre 1963, à l'Ecole des Sciences
sociales et politiques, par M. Jean-Pierre Aguet, chargé de cours de l'histoire des

doctrines politiques.
2 Thucydide, La Guerre du Péloponèse, livre II, XL, 2.



18 ÉTUDES DE LETTRES

Profil d'une discipline scientifique

Enoncée comme « histoire des doctrines politiques » ou comme
« histoire des idées politiques » suivant les programmes universitaires,
la discipline que nous jugeons nécessaire d'élucider, sinon de défendre,
vu sa nouveauté, figure en bonne place dans le syllabus dressé par
l'Association internationale de science politique, il y a une quinzaine
d'années, syllabus qui, rappelons-le, avait pour but de recenser et de

grouper systématiquement les diverses branches d'enseignement nécessaires

à la formation universitaire en science politique 1.

Certes, l'histoire des doctrines politiques est beaucoup plus
ancienne. Elle est même apparue, dans certaines universités, bien
avant qu'il soit question d'enseigner la science politique et ses

disciplines auxiliaires. Elle est aussi apparue, seule, là où l'on n'avait pas
l'intention de pousser loin les études de science politique, comme une
sorte d'alibi scientifique. En fait, soyons précis, notre discipline a eu

pour premier et plus ancien patronage, celui de la philosophie.
L'étude des doctrines politiques prenait place alors dans le

secteur de la morale, plus précisément de la morale pratique, de l'éthique,
et se situait aux lisières mêmes du domaine philosophique, étant donné
la pénétration de la réflexion philosophique dans le domaine
politique, l'aspect historique passant alors nettement au second plan.
Etude malaisée pour le philosophe d'ailleurs, comme le souligne
M. Pierre Mesnard qui écrit que, « de tous les domaines où la
philosophie exerce avec assurance son droit de regard, la politique est
certes celui où il se sent le moins à l'aise... ». La politique offrait, en
effet, une résistance à l'exercice de la méthode de réflexion du
philosophe, en raison de son côté trop concret, trop peu favorable — et
je cite à nouveau M. Mesnard — « à l'euphorie de sa dialectique... ».
La politique exige d'être observée avec acuité pour être comprise,
«œuvre lassante et subalterne pour un dialecticien prêt à l'envol...»2.

Dès lors, pourquoi s'étonner que l'histoire des doctrines politiques
se soit progressivement acquis droit de cité, autonomie dans l'univers
scientifique en se dégageant de l'emprise de la philosophie morale,
dès l'ère du positivisme, comme nombre d'autres sciences. Sympto-
matique nous paraît à ce titre la parution en 1859 sous sa forme

1 Cf. The University Teaching of Social Sciences. Political Science. A Report
prepared by William A. Robson on behalf of the International Political Science
Association. UNESCO, (1954), p. 183.

2 Ces trois citations sont extraites de l'ouvrage de M. Pierre Mesnard, L'Essor
de la philosophie politique au XVIe siècle, Paris, J. Vrin, 2e éd., 1951, p. 1.



HISTOIRE DES DOCTRINES POLITIQUES 19

première, de l'ouvrage demeuré fameux et utile de Paul Janet,
Histoire de la science politique dans ses relations avec la morale. Né à

l'époque de l'essor du positivisme dont il subit l'impulsion, conçu
sous le choc des événements de 1848, comme tant d'autres œuvres
politiques, ce livre-charnière donne dans son titre même, plus encore
dans son contenu, l'indice de l'apparition d'une nouvelle méthodologie

appliquée au donné politique en se distançant de la discipline
philosophique.

Il est vrai que, depuis ce temps, l'histoire des doctrines politiques
s'est développée à un rythme assez lent, ne manifestant qu'assez
faiblement sa vocation à l'explication positive. Ce n'est finalement que
dans des décennies proches que sont apparues des études scientifiques,
qu'ont été dispensés des enseignements universitaires, concrétisant
réellement la volonté des chercheurs de travailler à constituer une discipline

autonome 1.

Mais il convient de noter qu'à observer les conditions de développement

de l'histoire des doctrines politiques et celle de la formulation
de la philosophie politique parallèlement, certains esprits ont été
jusqu'à soutenir que la recherche positive avait progressé et progressait
en raison inverse du développement de la philosophie politique qui
est l'objet même de son étude. A suivre ce raisonnement, on assisterait
ainsi, notamment depuis le milieu du XIXe siècle, à la disparition
progressive de toute forme de réflexion théorique sur la politique, ce

qui, à la limite, devrait avoir pour conséquence de réserver à l'histoire

des doctrines politiques un donné fini, faute de la formulation
de doctrines nouvelles. C'est là un raisonnement des plus discutables,
car il néglige deux facteurs : l'un d'évidence, à savoir qu'il existe

toujours des esprits pour construire, selon la méthode réflexive de la
philosophie, de nouveaux systèmes de pensée à partir du donné
politique, la réfutation se trouvant dès lors concrétisée dans les ouvrages
importants publiés notamment par MM. Jacques Maritain, Eric Weil,
Bertrand de Jouvenel, Léo Strauss, Eric Voegelin, pour ne citer que
les principaux; l'autre, moins visible, c'est-à-dire le caractère d'ambiguïté

qui marque notre discipline, étant donné l'objet d'étude qui est
le sien et le mode d'appréhension qu'elle postule, objet d'étude de

1 Cf. à ce propos le manuel, destiné aux étudiants des facultés de droit des
universités françaises : J. Touchard, avec la collaboration de L. Bodin, P. Jeannin,
G. Lavau et J. Sirinelli, Histoire des idées politiques, Paris, Presses Universitaires
de France, 2 vol. ; tome Ier : Des Origines au XVIIIe siècle ; lre édition, 1959 ;
2e édition, 1963 ; tome IIe : Du XVIIIe siècle à nos jours, 1« édition, 1959 ; 2e

édition, 1962.



20 ÉTUDES DE LETTRES

nature philosophique, mode d'appréhension historique. Il est certain
en effet que, si l'histoire des doctrines politiques a progressé aux fins
de se constituer en discipline autonome, le patronage ancien de la
philosophie n'a pas cessé pour autant d'exercer ses effets. De cette
ambiguïté, il faut prendre conscience, et l'un des objectifs de cet
exposé sera de tenter de l'élucider, vu son importance.

Esquisse de plan

Au début d'un tel essai de définition, il est logique d'interroger
les termes mêmes qui constituent la dénomination de la discipline
intellectuelle en question, à savoir histoire - des doctrines - politiques.
Trois termes qui mettent en cause trois ordres de problèmes, trois
types d'orientations intellectuelles : la pratique de la recherche historique

; un objet d'étude de nature philosophique ; la connaissance
de la politique.

Avec histoire, est suggéré un certain mode d'appréhension des

choses humaines, perçues dans leurs dimensions temporelles, comme
passées; mode d'appréhension qui postule un type d'attitude
psychologique, l'emploi de méthodes relativement précises, des visées

hypothétiques déterminées.
Avec la notion de doctrine, se trouve suggérée une forme de

communication de maître à disciple d'un ensemble de notions, d'un
système de pensée interprétant de façon théorique, abstraite, la réalité
et présentant cette interprétation comme vraie, sinon absolue. On se

trouve ainsi face à une notion qui relève du domaine de la philosophie,

plus précisément de la philosophie politique, en considérant
comme un tout la formule doctrine politique.

Cette dernière épithète — politique — délimite de façon
relativement nette un domaine d'étude, un certain ordre de questions portant

notamment sur les structures d'autorité, les rapports de forces,
les mécanismes de décisions, le fonctionnement des institutions dans
les collectivités humaines qui se sont dotées d'organismes gouvernementaux

destinés à les diriger.
Trois orientations intellectuelles qui contribuent ainsi à donner

corps à l'une de ces disciplines-carrefours, devenues si fréquentes dans
le développement de la recherche scientifique contemporaine. Il apparaît

dès lors essentiel de chercher à déterminer la valeur de ces

éléments, pris individuellement ou dans leurs rapports réciproques, en
renversant d'ailleurs l'ordre suggéré par la dénomination de notre
discipline. Trois étapes doivent en conséquence se succéder dans



HISTOIRE DES DOCTRINES POLITIQUES 21

notre exposé aux fins de contribuer à dresser la définition de travail
recherchée :

— tout d'abord, la nécessité d'éclairer la notion de doctrine politique,
ce qui nous entraînera à une discussion de terminologie et à une
tentative de détermination de la valeur de la philosophie politique
dont les doctrines ne sont que des expressions singulières ;

— puis, l'étude, non moins nécessaire, du mode d'appréhension his¬

torique de ces doctrines politiques, ce qui nous entraînera à
préciser l'attitude de l'historien des doctrines politiques, ses méthodes
particulières, les objectifs possibles, hypothétiques, de sa recherche ;

— enfin, la nécessité de situer, d'intégrer la discipline ainsi précisée
dans ses éléments constitutifs, dans le contexte politique, plus
particulièrement dans le contexte de l'étude scientifique des choses

politiques, en précisant ainsi la part qui est faite à l'histoire des

doctrines politiques par les political scientists.

Qu'on ne s'attende pas cependant à un exposé de principes qui
serait peu dans la tradition historienne à laquelle nous nous
rattachons, mais plutôt au compte rendu d'une réflexion sur les perspectives

essentielles de recherche, d'enseignement, d'une discipline
relativement nouvelle dans ses exigences scientifiques. Notre but est en
effet de chercher à élaborer ici, non une détermination à prétentions
exhaustives, mais, de préférence, ce qu'on pourrait appeler une
définition de travail, susceptible sans cesse à l'avenir d'être remise au
point, d'être soumise à la critique, au gré des progrès mêmes de la
recherche et de la méthodologie.

Doctrine politique

Notre première tâche consiste donc à essayer de déterminer ce

qu'il faut précisément entendre par doctrine politique. Cela revient
à poser, et à tenter de résoudre, un délicat problème de terminologie.
En effet, nombreuses sont les différentes dénominations qui recouvrent
notre discipline. Nous avons déjà fait état de la notion de doctrine
politique ; pour avoir en main toutes les données du problème, il
convient de lui ajouter les termes suivants, fréquemment employés par
les auteurs anglo-saxons : political thought, political theory et political

philosophy. Et appuyons-nous pour donner définitions à ces
différents termes sur les propos de quelques auteurs « classiques » de la
philosophie politique ou de l'histoire des doctrines politiques.

Première définition, première distinction, celle faite par sir Ernest
Barker entre la political thought et la political theory. La première



22 ÉTUDES DE LETTRES

est considérée comme « the thought of a whole society ; and it is not
necessarily, or often, self-conscious. It is an activity of mind ; but one
naturally thinks of it as a substance or content rather than as an
activity. It is the complex if ideas which is entertained — but not, as

a rule, apprehended — by all who are concerned in affairs of state
at a given period of time. It is such thought which makes history ;

and history is the mirrored reflection, or the reverse side, of such

thought. A political thought is immanent in each historical
process... ». Quant à la seconde, sir Ernest Barker la considère
comme « the speculation of individual minds (though it may well
become, and in the process of time often does become, the dogma
of a school) ; and, as such, it is an activity of conscious thought,
which is aware both of itself as it thinks and of the facts about which
it thinks... » 1.

De ces textes du grand savant britannique qui, soit dit en passant,
est l'une des rares personnalités qui aient réussi ce tour de force
intellectuel d'être, aussi valablement et sans confusion, philosophe
politique et historien des doctrines politiques, ressort une première
distinction, political thought faisant allusion à un phénomène de
représentations, de mentalités collectives, facteur du développement
historique, tandis que political theory insiste sur le phénomène d'élaboration

individuelle, personnalisée, d'un système de réflexion à partir
de la réalité politique.

Complétons maintenant cette dernière définition — political
theory — par celle, circonstanciée, donnée par Georges H. Sabine,
dans l'introduction de son manuel fondamental, A History of Political

Theory2. M. Sabine considère la «théorie politique» comme un
corps de réflexion, un système de pensée, une doctrine, formulés en
fonction de facteurs personnels, de jugements de valeurs, sinon de
préjugés, qui ont pour effet de modifier, sinon de fausser la perception

des faits et de présenter l'interprétation de ceux-ci de façon
singulière, même si, ajoute-t-il, certaines opinions avancées se sont trouvées

— objectivement — confirmées par des faits ultérieurs. Pareille
argumentation vient, on le saisit sans peine, à l'appui de celle de sir
Ernest Barker : pensée politique, phénomène collectif ; théorie
politique, phénomène résultant d'une construction individuelle par la
pensée, d'une réflexion sur la politique.

1 Cambridge Ancient History, tome VI, pp. 505-506.
2 II existe plusieurs éditions successives de ce manuel fondamental : 1"

édition anglaise, 1937 ; 2« édition, revue et augmentée, 1951 ; 3e édition, également
revue et augmentée, 1963, Londres, Harrap, in-8, XII - 948 p.



HISTOIRE DES DOCTRINES POLITIQUES 23

Si l'on poursuit l'examen de cette dernière notion, on s'aperçoit
qu'elle peut être sans peine assimilée, étant donné ses éléments de

définition, à la notion française de doctrine politique. De celle-ci,
on peut donner, en consultant et en confrontant diverses définitions
savantes, les éléments constitutifs suivants : d'abord, la cohérence
d'un ensemble de notions, de réflexions ; puis, une interprétation,
abstraite, théorique, des faits, qu'on présente comme vraie de façon
plus ou moins absolue ; enfin, une intention d'orienter l'action de
l'homme à qui on fournit, dans le cadre d'un rapport de maître à

disciple, les moyens d'interpréter, à son tour, les faits.
Ces éléments acquis, reste à définir la notion de philosophie

politique qui, visiblement, se situe à un niveau supérieur par rapport à

l'équivalence political theory - doctrine politique. Empruntons tout
d'abord — et nous nous en excusons auprès des philosophes qui
prennent connaissance de ce texte — deux définitions à des political
scientists. M. Georges Burdeau, dans sa Méthode de la science
politique 1, la définit comme une « démarche intellectuelle orientée vers
les fins absolues de l'ordre politique », tandis que M. Jean Meynaud,
dans son Introduction à la science politique 2, énonce une autre
définition sous la forme suivante : « La philosophie politique serait la
méditation sur une catégorie particulière de phénomènes en fonction
d'une philosophie systématique. » Des éléments sont communs à ces
deux définitions, celui d'une réflexion sur un certain ordre de choses

précis, l'ordre de la politique, et, surtout, ce qui est plus que ce qui
était dit à propos de political theory - doctrine politique, celui de
l'orientation visée, donnée, en fonction d'une position philosophique
déterminée.

La définition même donnée par un critique de la démarche suivie

par M. Leo Strauss dans l'élaboration de sa philosophie politique,
vient nous montrer que nous sommes sur la bonne voie: « La philosophie

politique elle-même part des idées politiques des citoyens, des
problèmes concrets qu'ils se posent, des conflits qui les opposent pour,
en les clarifiant, aboutir à poser dans l'absolu les questions qu'ils se

posent in concreto. » 8

Autre confirmation des éléments constitutifs de la philosophie
politique, en suivant à nouveau M. Pierre Mesnard qui se demande

'Georges Burdeau, Méthode de la science politique, (Paris), Dalloz, 1959,
(Précis Dalloz), p. 76.

2 Jean Meynaud, Introduction à la science politique, Paris, A. Colin, 1959
(Cahiers de la Fondation nationale des sciences politiques, N° 100), p. 27.

3 Recension de Pierre Hassner, dans Revue française de science politique,
1960, p. 947.



24 ÉTUDES DE LETTRES

si une philosophie politique est possible et à quelles conditions, ceci
dans la suggestive introduction qu'il donne à son ouvrage remarquable

sur L'Essor de la philosophie politique au XVI« siècle. Il part
de la position, déjà signalée comme malaisée, du philosophe face à

la chose publique. En effet, le philosophe se trouve, pour saisir cet
ordre de réalité qui est celui de la politique, obligé d'abandonnre la

pure méthode réflexive, pour adopter celle de l'observation et de

l'analyse positives. Dès lors, il paraît y avoir dilemme, le philosophe
qui veut rester sur son terrain se trouvant face à des obstacles qu'il a
contribué à dresser, notamment face à ce que M. P. Mesnard appelle
« l'idole impressionnante d'une société conceptuelle, globale et
indivisible... »1 ; idole qui constitue un obstacle à l'édification d'une
politique rationnelle, tenant compte de toute la complexité, de tout le
pluralisme de la réalité politique. C'est alors que M. Mesnard dénonce
l'arbitraire du dilemme en montrant combien plus la réflexion
philosophique peut étayer l'analyse scientifique, positive, du donné
politique, en énonçant les conditions mêmes d'une philosophie politique,
et en admettant la compatibilité entre la méthode d'observation et
le travail de l'intelligence discursive : « La personnalité forte qui réfléchira

sur le cadre de son existence saura capter, non seulement la
différence des principes qui animent les divers groupes, mais les chocs
de tendances qui se font jour dans chacun d'eux. C'est sur cette diversité

que se manifestera le jugement du philosophe comme une
puissance de choix ou de conciliation... » Et M. Mesnard ajoute :

« Si le théoricien politique réfracte les milieux de son temps, c'est
selon son indice propre. L'étude de sa doctrine devra donc faire apparaître

non seulement l'influence des événements et des courants
contemporains, mais encore l'effort de synthèse et de construction accompli

par la philosophie... » 2

Dès lors se trouve éclairé de façon plus précise le double caractère
de la philosophie politique : prise de conscience des données du
problème de la cité, construction rationnelle impliquant « choix ou
conciliation » face au donné interprété. Dans de telles conditions, « il peut
donc y avoir des philosophies politiques, et même mieux, une méthode

pour étudier leurs écrits » 3.

Un dernier élément reste à noter, que va nous fournir M. Roger
Labrousse, auteur d'une remarquable Introduction à la philosophie
politique : « La philosophie politique, écrit-il — en l'opposant à la

1 Pierre Mesnard, op. cit., p. 2 ; souligné par l'auteur.
2 Pierre Mesnard, op. cit., p. 3.
3 Pierre Mesnard, op. cit., p. 4.



HISTOIRE DES DOCTRINES POLITIQUES 25

science politique, conçue d'ailleurs curieusement comme une pure
sociologie politique à tendances explicatives — est essentiellement
normative, car c'est une construction théorique fondée sur un
jugement de valeur. Elle considère les relations politiques, non dans leur
réalité, comme le fait la sociologie, mais en tant qu'idéaux... Partant
d'une conception générale de l'homme, et parfois de la divinité, elle
la projette dans le champ de la politique afin de constituer un modèle
idéal qui serve de critère pour qualifier — voire de but pour modifier

— la conduite réelle des gouvernants et des gouvernés... » Et
M. Labrousse d'ajouter que le but de la philosophie politique « consiste

à porter un jugement de valeur sur les normes reçues et sur les

institutions en vigueur au nom des valeurs adoptées par le philosophe
ou par son école... » 1. Ces citations ont pour avantage de nous faire
percevoir clairement la dimension normative de toute philosophie
politique, dimension qu'il convient de ne jamais négliger.

Dès lors, il est possible de conclure sur la question de la philosophie

politique et de son contenu. Elle comporte en tant que démarche
inspirée par une philosophie particulière (« choix ou conciliation»)
un double aspect, qu'on peut vulgairement qualifier de réaliste et
d'idéaliste. Ces deux éléments coexistent, ou se manifestent successivement,

ou encore se supplantent l'un l'autre suivant les cas: ils n'en
restent pas moins perceptibles, la méthode réflexive de la philosophie,
ses fins normatives donnant forme théorique, abstraite, à un jeu de
données concrètes. Ainsi la political theory, la doctrine politique, se

trouve située comme système individuel, singulier, de réflexions conçues

selon les modes de la philosophie politique. Ainsi il apparaît que
notre discipline a pour objet l'étude, selon une méthode qui reste à

définir, des théories, des doctrines, politiques ainsi défines.

Il reste toutefois, dans ce propos, une dernière question qui doit
être examinée, celle de savoir ce qui peut, dans l'attitude même du
philosophe politique, être utile à celui qui s'occupe d'en analyser les

systèmes sous l'angle historique. En effet, il s'agit pour l'historien
d'éviter de faire, face au philosophe, ce complexe d'infériorité si

vivement dénoncé par M. Henri Marrou dans son précieux ouvrage
De la Connaissance historique 2, complexe d'infériorité qui pourrait

1 Roger Labrousse, Introduction à la philosophie politique, Paris, M. Rivière,
1959 («Bibliothèque des sciences politiques et sociales»), pp. 10-11.

2 Henri-Irénée Marrou, De la Connaissance historique, Paris, Ed. du Seuil,
1954, p. 10 : « Il est temps de réagir contre le complexe d'infériorité (et de
supériorité : la psychologie nous révèle cette ambivalence et la morale cette ruse
de l'orgueil) que les historiens ont trop longtemps entretenu vis-à-vis de la
philosophie... »



26 ÉTUDES DE LETTRES

être plus marqué et, par conséquent, plus nocif encore pour l'historien
des théories de philosophie politique que pour l'historien des relations
internationales ou des mouvements sociaux, par exemple. Il s'agit
aussi pour l'historien d'éviter l'attitude qui fut critiquée à plus d'une
reprise par Lucien Febvre, notamment dans sa leçon inaugurale au
Collège de France en 1933, attitude selon laquelle « les historiens
n'ont pas de très grands besoins philosophiques... » h II s'agit surtout
de noter ce qui dans l'effort du philosophe est à refuser avec netteté
et ce qui est à prendre en considération comme utile. Sur ce point,
les choses peuvent être dites simplement. L'histoire des doctrines
politiques se veut une discipline s'inspirant des méthodes d'analyse
positive ; en conséquence, il est clair que l'historien dira non à

l'orientation normative de la philosophie en général, de la philosophie

politique en particulier. En revanche, l'historien, étant donné
les prétentions scientifiques de sa discipline, pourra sans difficulté
dire oui à deux éléments des modes de réflexion de la philosophie.
D'une part, oui à la nécessité d'une problématique, c'est-à-dire d'une
manière précise de formuler les hypothèses de travail, de poser les

questions, de déterminer les éléments mêmes des problèmes à élucider,

étant donné que, sur ce point, le philosophe politique, notamment

par la manière dont il réagit, face aux données de la politique,
peut fournir de précieuses hypothèses de travail à l'historien des
doctrines politiques. D'autre part, oui à la constante exigence, à l'effort
soutenu de la philosophie en ce qui concerne la méthodologie,
l'historien, sur ce point aussi, ne pouvant que se rallier à une telle
attitude qui, si elle est observée, peut seule donner à sa discipline le
caractère scientifique qu'elle revendique.

Mode d'appréhension historique

Le temps est venu d'ailleurs de donner quelques éclaircissements
sur cette méthodologie et plus généralement sur le mode d'appréhension

historique des doctrines politiques.
« Dans le cerveau [d'un philosophe politique] circonscrire

d'un coup de bistouri bien tranchant le compartiment des « idées

politiques » — l'enlever ensuite en le séparant de tout ce qui l'entourait,

de tout ce qui l'encadrait en coupant les artères et les nerfs qui
lui donnaient la vie — et puis décrire cette chose morte comme si la

1 Lucien Febvre, Combats pour l'histoire, Paris, A. Colin, 1953, p. 4.



HISTOIRE DES DOCTRINES POLITIQUES 27

vie ne s'en était point retirée, jamais un historien n'adhérera à
semblable méthode... » 1

Ainsi s'exprimait, en 1927, Lucien Febvre dans la recension d'un
ouvrage d'histoire des idées politiques traitant de 1'« esprit de la
Réforme ». L'attitude est nette et nous nous y rallierons sans réserve en
l'étendant à la totalité de l'histoire des théories politiques. Il serait en
effet inconcevable qu'un historien acceptât de considérer l'une de ces
théories politiques, l'un de ces systèmes de philosophie politique en l'isolant

complètement de son contexte. Pourtant, Lucien Febvre a écrit
ces lignes, qui demeurent actuelles, ce qui tend à prouver que cette
méthode quasi « chirurgicale » a été pratiquée et continue de l'être. Un
bref coup d'œil sur la bibliographie même de notre discipline convaincrait

rapidement quiconque l'envisagerait d'une manière critique. Il
est, en effet, certain que l'historien des doctrines politiques a aujourd'hui

à sa disposition un grand nombre d'instruments de travail qui
sont loin de répondre à tout ce qu'il pourrait en attendre. Beaucoup
trop d'études systématiques, en elles-mêmes fort honorables dans leurs
intentions — philosophiques le plus souvent — et dans la réalisation
même, isolent une théorie politique, soit du contexte dans lequel elle a
été formulée, soit des prolongements qui ont été les siens dans le temps,
prolongements dont l'étude même pourrait se révéler plus importante,
parfois, que celle de la théorie même qui leur a servi de point de départ.
Trop peu d'études sont entreprises réellement en partant d'une optique
historienne de la question. Et pourtant, ce sont ces études qui sont
indispensables: leur manque constitue l'une des difficultés essentielles
de l'historien des doctrines politiques qui se trouve constamment
devoir, dans l'étude d'ouvrages de seconde main d'inspiration philosophique,

faire le départ — nécessaire -— entre la doctrine analysée et
les propres positions philosophiques de celui qui se livre à cette analyse.

Complications inutiles à l'essor d'une discipline scientifique, mais
le constat même de cette difficulté a au moins l'avantage de souligner
la modernité du mode d'appréhension historique des doctrines
politiques, qui attend des chercheurs qui veuillent se lancer, en historiens,
j'y insiste, dans l'analyse et l'explication des théories politiques
inséparables et inséparées de leurs contextes respectifs.

Selon quelles méthodes particulières conduire cette étude Il ne
saurait être question ici de développer toutes les méthodes dans leurs
fins et leurs applications singulières. Mais, dans le but de contribuer
à l'élaboration de la définition de travail recherchée, il convient de

1 Lucien Febvre, op. cit., p. 76, parlant de l'ouvrage de G. de Lagarde,
Recherches sur l'esprit de la Réforme, Paris, Picard, 1926.



28 ÉTUDES DE LETTRES

souligner les éléments suivants : — l'attitude de l'historien face à la
théorie politique qu'il analyse ; — les orientations de recherche que
l'historien peut être amené à suivre dans cette analyse ; — la question,

inévitable, du moyen, du risque aussi, d'expliquer en termes
d'historien une pensée le plus souvent d'inspiration philosophique.

L'attitude de l'historien, en pareille occurrence, peut être précisée

simplement. Elle doit être dominée essentiellement par les

exigences de la compréhension la plus concrète possible d'un certain
nombre de « sources » envisagées de la façon la plus manifeste
possible dans ce qui fait leur particularité, sinon leur singularité. Ce qui
nous entraîne à définir, d'une part, l'attitude psychologique que postule

un tel effort de compréhension, d'autre part, la nature de ces

« sources » qui sont à comprendre.
S'il est impossible de revenir ici sur toutes les exigences psychologiques

que suppose l'exercice du métier d'historien, il est loisible au
moins de noter qu'elles conduisent toutes à une exigence majeure,
fondamentale, celle d'une disponibilité d'esprit constante, lucide, à

la rencontre du document et surtout à la rencontre de l'homme ou
des hommes qui se signalent à travers le document, la « source », le

témoignage. Dans cet « effort — et je cite ici Henri Marrou 1 —
en un sens créateur par lequel l'historien, le sujet connaissant, établit
un rapport entre le passé qu'il évoque et le présent qui est le sien »,
dans cet effort dont l'histoire est le résultat, la rencontre avec l'autre
est le moment le plus précieux, avec ses interrogations anxieuses,
avec ses incertitudes quant aux réponses.

Dans cet ordre d'idées, on doit noter la position privilégiée de
l'historien des doctrines politiques qui se ménage des rencontres avec
un autrui du passé proche ou lointain d'une exceptionnelle valeur.
Comment ne pas souligner toute l'excitation de cette seule passion
intellectuelle que doit s'autoriser l'historien, cette passion de la
compréhension, lorsque l'interlocuteur se trouve être, par exemple, le
Platon, auteur des Lois, vieilli, mais angoissé par le vieux problème
de la cité qu'il n'est pas sûr de pouvoir parvenir jamais à résoudre ;

le saint Augustin de la Cité de Dieu, emporté dans sa magistrale
polémique, conduite selon les règles d'une réthorique stricte qui n'enlève
rien à son pouvoir de conviction ; le Machiavel aigri qui dédie à un
tyran Médicis un ouvrage destiné à lui plaire, tout en travaillant à
l'élaboration d'une théorie politique opposée dans ses conclusions à
celles énoncées dans le Prince ; le Montesquieu ambigu et ambitieux
de l'Esprit des Lois, qu'il rédige si curieusement qu'il semble qu'il

1 H.-I. Marrou, op. cit., p. 55.



HISTOIRE DES DOCTRINES POLITIQUES 29

faille lire autant entre les lignes que les lignes elles-mêmes ; le Lénine
des années actives tant sur le plan de l'organisation de la révolution

que sur le plan idéologique, élaborant ses multiples manifestes de
combat qui ont nom Impérialisme, stade suprême du capitalisme ou
L'Etat et la Révolution ; et j'en passe... Il est en tout cas clair que
la conduite fructueuse de tels dialogues volontairement provoqués et
consciemment dirigés requiert, de la part de l'historien, l'application
d'une méthode critique de caractère dialectique qui, par sa souplesse
même, doit permettre d'atteindre les résultats les plus précis.

Mais il conviendrait maintenant de mieux situer l'interlocuteur,
c'est-à-dire ces « sources » auxquelles recourt l'historien. « Grandes
œuvres » d'abord, telles que celles que l'on trouve analysées de façon
brillante par M. J.-J. Chevallier dans son ouvrage Les grandes Œuvres
politiques 1, à savoir par exemple, le Prince, le Léviathan, l'Esprit
des Lois, le Contrat social, la Démocratie en Amérique, le Manifeste
communiste, l'Etat et la Révolution, Mein Kampf... Mais l'histoire
des doctrines politiques, la chose est claire, ne saurait se borner à une
liste de sources singulières, ainsi limitée. Son donné d'étude est
infiniment plus vaste, et il convient ici — plus opportunément qu'à un
autre endroit de cet exposé — de noter la différence qui doit être
faite entre la doctrine qui peut se trouver incarnée dans l'une de ces

« grandes œuvres », et l'idée politique qui, à la fois plus vague et plus
dynamique avec son aspect de représentation collective, peut se trouver

concrétisée quasiment partout et dont la formulation même peut,
doit, attirer l'attention de l'historien ; formulation qu'il pourra trouver

aussi bien dans des pamphlets, dans l'énoncé de slogans politiques,
dans le texte ou l'image d'une affiche électorale, pour ne retenir que
des exemples extrêmes. Il apparaît indispensable ainsi de ne pas
restreindre aux seules « grandes œuvres » le catalogue des sources de
l'historien des doctrines politiques, mais de lui reconnaître le droit
d'aller analyser ces idées politiques, fluides, difficiles à saisir, mais
qui sont la preuve, la résultante même de l'influence de l'une de ces
« grandes œuvres », de l'une de ces doctrines politiques, d'ailleurs
plus souvent mal comprises, mal interprétées, que saisies avec justesse,
le schéma d'interprétation prenant alors plus d'importance, plus de
vitalité que la théorie politique originelle.

Une question se pose alors, logiquement : selon quelles orientations

hypothétiques l'historien va-t-il tenter d'appréhender ce vaste
donné Ici ce ne sont que suggestions, que conjectures, que nous

1 Jean-Jacques Chevallier, Les grandes Œuvres politiques de Machiavel à nos
jours, Paris, A. Colin, 1949, XIII - 406 p. («Sciences politiques»).



30 ÉTUDES DE LETTRES

pouvons formuler, mais il nous semble que les recherches peuvent
s'orienter dans quatre directions fondamentales.

Tout d'abord, il serait heureux que puisse se constituer une sorte
de « typologie » des sources de l'histoire des doctrines politiques. En
effet, les œuvres, les textes qui constituent ces sources apparaissent
hétérogènes de nature, de caractère. Les unes sont des œuvres
philosophiques pures, telle la République de Platon ; d'autres sont les

résidus d'un enseignement magistral, telle la Politique d'Aristote ;

d'autres, encore, sont des œuvres de circonstances plus ou moins
structurées, comme le Qu'est-ce que le Tiers-Etat de Sieyès, comme
les articles d'Armand Carrel dans le National de la monarchie de

Juillet, comme nombre d'autres pamphlets et articles de journaux ;

d'autres, enfin, ne comportent qu'une formulation indirecte de théories

politiques, telles les œuvres historiques, de Thucydide à Michelet
ou à Toynbee. Il apparaît alors, à y regarder de plus près, qu'il doit
être possible, en s'en tenant à des caractères externes ou internes
communs, à des analogies formelles, à des similitudes de genre ou de

composition, d'opérer ainsi un premier tri, un premier classement, à

l'intérieur de ce donné de recherche si riche.
Seconde « typologie » à tenter, celle des auteurs. On ne peut manquer

d'être frappé par l'hétérogénéité, là aussi, des personnalités qui
formulèrent des théories politiques ou défendirent des thèses politiques.
Le constat même de ces singularités conduit dès lors à l'analyse nécessaire

et parallèle de deux éléments: — la biographie propre de l'auteur
dans la mesure où elle peut être connue ; — le contexte historique
entendu au sens large, dans lequel cette biographie s'est insérée. De
l'analyse des rapports mêmes de ces deux éléments peuvent naître des

constatations susceptibles de fonder la « typologie » des auteurs.
S'il est permis de faire état de l'une de ces constatations, à titre

d'hypothèse, il est curieux de remarquer que nombre de théories
politiques ont été formulées par des hommes qui, ou bien n'avaient pas
réussi à faire carrière dans la politique active, ou bien avaient vu cette
carrière politique bien commencée s'interrompre de façon brusque
de par la pression même de l'événement, ou bien encore interrompirent

volontairement cette dernière politique inaugurée de façon
apparemment satisfaisante. Que l'on pense à Platon, à Machiavel, à

Montesquieu, à Tocqueville, par exemple. Dans quelle mesure — et
nous ne faisons que poser la question — ce facteur « biographique »
a-t-il influencé, sinon orienté, la formulation de la doctrine politique
D'aucuns diront que c'est là tenter de répondre à une question
analogue dans sa nature à celles que se posèrent et se posent encore
une certaine catégorie d'historiens de la littérature de la lignée de



HISTOIRE DES DOCTRINES POLITIQUES 31

Sainte-Beuve, que l'on accuse de se livrer à des recherches érudites
d'une utilité contestable quant à la compréhension intrinsèque de

l'œuvre. Ce n'est point là notre avis, dans la mesure, toutefois, où
cette recherche — sans doute érudite, mais indispensable — conduite
soit sur l'histoire personnelle de l'auteur, soit sur les rapports de

l'auteur avec l'histoire qui lui est contemporaine, se trouve complétée

par ce que nous serions tenté d'appeler une analyse « structurelle »

de la source utilisée.
Avec l'application de ce type d'analyse, qui implique l'étude des

œuvres-« sources » par l'intérieur, se dessinerait une troisième « typologie

», celle des diverses méthodes d'appréhension de la réalité
politique appliquées par les auteurs de théories politiques. Constituer une
telle « typologie » exige l'étude approfondie de la source, à la fois en
elle-même, dans ses structures propres et dans ses rapports avec la
réalité politique qu'elle décrit. Ainsi se trouve esquissée ce qui constitue

sans doute la tâche la plus complexe, mais aussi la plus authentique,

de l'historien des doctrines politiques. Celui-ci se doit alors
d'appliquer — ce qui est suivre une orientation analogue à celle de
la critique et de l'explication littéraires les plus modernes — une
méthode propre à faire ressortir de la lecture de l'œuvre politique le

rythme intérieur, la structure telle que l'auteur l'a envisagée et telle
qu'elle apparaît réellement, les nuances, les éclairages résultant de
l'usage d'un certain vocabulaire ; méthode qui doit être assez souple
pour s'adapter à la nature particulière de chacune des œuvres mises

en lecture — travail d'application qui, soit dit en passant, sera l'un
des éléments essentiels des séminaires d'étude de textes politiques. Là,
à notre avis, doit porter le plus gros effort de l'historien des théories
politiques, car, sur ce point, la bibliographie existante nous fait sentir

à quels résultats, presque diamétralement opposés, peuvent
parvenir des chercheurs qui, pourtant, analysent la même œuvre au
moyen de méthodes plus ou moins complexes.

Qu'on examine, par exemple, à propos des Lois de Platon, les

conclusions de l'ouvrage de M. Vanhoutte 1, entreprenant de lire les
Lois selon les indications mêmes que Platon a situées dans son œuvre
quant à la structure et aux rythmes intérieurs de celle-ci, et constatant

l'échec littéraire, sinon philosophique, de cet étrange dialogue ;

et celles de M. G. Morrow 2, entreprenant de lire les Lois sans jamais

1 M. Vanhoutte, La Philosophie politique de Platon dans les Lois, Louvain,
Publications universitaires, 1953, IX - 466 p. (Université catholique de Louvain).

2 Glenn R. Morrow, Plato's Cretan City. A Historical Interpretation of the
«Laws». Princeton, Princeton University Press, 1960, XXII - 623 p.



32 ÉTUDES DE LETTRES

perdre de vue les intentions concrètes de Platon visant à l'édification
d'une codification aussi complète et minutieuse que possible pour
une cité à fonder, et montrant alors, avec toute la netteté d'un historien

maître de sa méthode, combien Platon s'est inspiré des structures
juridiques et politiques de cette cité athénienne, qu'il critique pourtant

très durement dans d'autres œuvres, en construisant ainsi un
système cohérent et valable.

Reste une dernière orientation de recherche à signaler, qui réserve
à l'historien des enquêtes non moins difficiles ; orientation qui conduit
à l'étude de l'ensemble des phénomènes de diffusion d'une théorie
politique, constituant ainsi une quatrième « typologie », consacrée

particulièrement à l'analyse du passage de la doctrine à l'idée
politique, sinon à l'idéologie politique. Il est impossible ici d'évoquer tous
les aspects de telles études qui, elles aussi, n'en sont qu'au début de
leur développement. Il n'y a, en effet, pas si longtemps qu'on s'occupe
de l'analyse scientifique de phénomènes tels que le mécanisme d'insertion

de la théorie politique dans le contexte politique, la distorsion

que subit presque inévitablement une doctrine politique dès le moment
où elle entre en contact avec l'opinion publique, l'extension même de
la diffusion sur le plan concret, au sens des orientations de recherches
données par M. Robert Escarpit dans son petit essai de Sociologie de
la littérature 1. Dans le cas d'une telle « typologie », à regarder la
bibliographie existante, on constate rapidement que presque tout est
à faire, à commencer par une véritable étude de linguistique politique
qui, si elle a été entreprise partiellement pour certains termes de l'antiquité

grecque, demeure à établir presque complètement pour les
idéologies modernes et contemporaines.

Tel est donc le programme de recherches, très diverses, grossièrement

esquissé, qui peut figurer sous l'étiquette de l'histoire des
doctrines politiques, telle que nous l'entendons dans cet essai de définition.

Une question pourrait alors être légitimement posée, une objection,

faite par les philosophes et plus particulièrement par les
philosophes politiques, comme le signale M. Henri Marrou, citant le philosophe

Henri Gouhier dans l'ouvrage auquel il a déjà été fait allusion:
« Dans une telle histoire des philosophies [et nous ajoutons :

politiques], — s'agit-il encore de philosophie » 2 Et H. Marrou de

préciser le problème en ajoutant : « En insérant trop intimement la

1 Robert Escarpit, Sociologie de la littérature, Paris, Presses Universitaires de

France, 1958, 128 p. (« Que sais-je », N° 778).
2 H.-I. Marrou, op. cit., p. 261, citant Henri Gouhier, L'Histoire et sa

philosophie, Paris, (1952), p. 138.



HISTOIRE DES DOCTRINES POLITIQUES 33

pensée dans la vie des hommes qui l'ont conçue, n'allons-nous pas
dissoudre la vérité et donc la réalité de la pensée dans le flux temporel
et glisser au relativisme de 1'Historismus » 1 La question est

majeure, mais les orientations de recherche que nous avons esquissées

plus haut nous paraissent montrer que, si notre préoccupation
essentielle est d'ordre positif, scientifique, en bref, d'ordre historique,
nous n'entendons jamais négliger le contenu intrinsèque des théories

politiques et des idées qui en découlent, théories, idées, qui sont l'objet
même de notre futur enseignement.

D'ailleurs, donnons encore une fois la parole à H. Marrou qui est

une autorité aussi bien en matière de méthodologie historique qu'en
matière d'histoire de la pensée philosophique : il constituera le meilleur

de nos répondants, face à cette objection. « Si, en effet, l'historien

se penche avec tant d'inquiète et scrupuleuse curiosité, quand il
étudie une pensée d'autrefois, sur l'homme qui l'a conçue, sur sa
personne et ce qui l'entoure — sur les occasions, souvent futiles, toujours
extraordinairement contingentes au regard du contenu doctrinal, qui
l'ont amené à la formuler — sur les œuvres où il s'exprime, leur genre
littéraire, leur texte et ses vicissitudes, ne faisant grâce de la moindre
particule de liaison, — ce n'est pas pour le plaisir de l'anecdote, ni
mû par l'ambition illusoire de « réduire » cette pensée à ses conditions
d'apparition, mais besoin de comprendre... » 2 Ainsi, ajoute H. Marrou,

« l'étude historique, poussée à fond, n'est pas une école de
relativisme ; elle n'aboutit pas à dissoudre la pensée dans son environnement

culturel, ou social, ou dans rien d'autre : elle est l'occasion,
et le moyen, d'une redécouverte, d'une reprise, d'un enrichissement...

»3. On ne saurait mieux définir les visées profondes, dernières,
d'une étude historique positive s'attachant à la compréhension des

systèmes de réflexion divers, formulés en partant du donné politique :

on excusera dès lors la longueur de ces citations.

Rapports avec la science politique

Reste une dernière question à soulever dans cet essai de définition,
celle de la place de l'histoire des doctrines politiques dans le contexte
des sciences humaines, et plus particulièrement la question de ses

rapports avec la science politique. En effet, il est indispensable de
prendre conscience que l'enseignement que nous sommes appelé à

1 H.-I. Marrou, op. cit., p. 262.
2 H.-I. Marrou, op. cit., p. 269.
3 H.-I. Marrou, op. cit., p. 270.



34 ÉTUDES DE LETTRES

donner ne s'insère pas dans une faculté des Lettres ou dans une faculté
de Droit, mais bien dans une école de Sciences sociales et politiques,
ce qui contribue sans doute à lui donner des objectifs relativement
précis, sinon à déterminer une pédagogie particulière.

Sans entrer dans le détail, il convient de noter que l'attitude des

chercheurs en science politique est très variable suivant les écoles,
face à l'histoire des doctrines politiques. Si, par exemple, les political
scientists appartenant à la tendance « behaviouriste » considèrent l'histoire

des théories politiques comme négligeable, parce qu'entachée
du péché irrémissible de subjectivité 1

; si M. G. Burdeau, dans sa

Méthode de la science politique, ne retient d'intéressant dans notre
discipline, à côté de l'étude des doctrines elles-mêmes, en lui donnant
la même valeur, que l'étude des distorsions que subissent les idées

politiques 2, il est heureusement des political scientists qui font la part
plus belle à l'histoire des doctrines politiques, et, parmi eux, M. J.
Meynaud, qui écrit que l'historien des doctrines politiques contribue
à 1'« introduction de la dimension historique dans la science
politique... » 3. Il est clair, par tout ce que nous avons dit antérieurement,
que nous nous rallions sans réserve à une telle optique.

En pareille situation, il convient rapidement d'énumérer les objectifs

de l'enseignement proprement dit de l'histoire des doctrines
politiques. Si l'on suivait M. Maurice Duverger, dans ses Méthodes de

la science politique 4, l'histoire des doctrines politiques pourrait être
considérée tout d'abord comme l'histoire de la science politique, avec
sa phase « préhistorique » jusqu'au XIXe siècle et sa phase « positive

», commençant au siècle dernier. Mais ce n'est là qu'un objectif
nettement secondaire. Beaucoup plus importante est la question de
savoir quelle valeur attacher aux diverses périodes de l'histoire des
doctrines politiques. Sur ce point, les positions sont variées, mais
l'analyse des positions extrêmes peut nous permettre de mieux saisir
le problème. Postisions extrêmes: — snobisme du passé; — choix des

œuvres essentielles en fonction d'un critère de « modernité ». Positions

qui nous apparaissent aussi peu scientifiques l'une que l'autre.

1 Cf. à ce propos, Jean Meynaud, La Science politique. Fondements et
perspectives. Etudes de Science politique, 1, 1960, p. 202 et p. 207, note 7.

2 G. Burdeau, op. cit., p. 428 : « Le politicologue ne se substitue pas à
l'historien des idées politiques et sociales. Ce qui l'intéresse, c'est la doctrine en tant
qu'elle est engagée; par conséquent, les déformations qu'elle subit en vue de l'action
doivent retenir son attention au moins autant que son inspiration première... »

3 J. Meynaud, Introduction à la science politique, p. 23.
4 Maurice Duverger, Méthodes de la science politique, Paris, Presses Universitaires

de France, 1959, pp. 33 ssq.



HISTOIRE DES DOCTRINES POLITIQUES 35

En fait, le problème doit être posé autrement : plutôt que de

juger selon des critères de valeur normative des plus discutables, il
convient de l'aborder sans jamais perdre de vue la continuité
historique, en s'efforçant d'être sensible aux rythmes divers qui sont repé-
rables dans ce développement, dans l'évolution de l'histoire de la pensée

politique. C'est ici que nous ne pouvons que signaler tout l'intérêt
qu'il y a à examiner de près — cas exemplaire — les hypothèses de
travail fournies à l'historien par un philosophe politique qui est l'un
des rares chercheurs à avoir tenté de rendre compte des diverses
« vagues » du développement de la philosophie politique 1. Il
distingue deux « vagues », celle de la philosophie classique de Platon à

la fin du Moyen Age et celle de la philosophie moderne, à partir de
Machiavel. Distinction en apparence banale, mais qui cesse de l'être,
si l'on considère avec M. Strauss que la philosophie politique
classique connaît une formulation en quelque sorte « directe », s'agissant
d'une discipline intellectuelle en plein processus de constitution, tandis

que la philosophie politique moderne comporte une formulation
« indirecte », tant il est vrai que les théoriciens, dès le XVIe siècle,
demeurent prisonniers de certains schèmes de la philosophie classique,
marquée nettement par la tendance idéaliste, utopique même, tout
en s'efforçant de donner à leurs réflexions une tendance réaliste,
presque positive, pour certains d'entre eux. Ce sont là hypothèses
d'un philosophe politique, fondées sur une argumentation subtile qu'il
est utile de connaître pour structurer un enseignement.

A cet intérêt de la connaissance de la totalité du développement,
et des étapes singulières de la doctrine politique sans préjugés de
modernité ou d'ancienneté excessifs et discutables, s'ajoute l'intérêt,
souligné par M. Meynaud 2, que constitue l'histoire des doctrines
politiques comme réservoir d'hypothèses de travail dans le domaine des
sciences sociales, et plus précisément de la science politique. Sur ce

point, nous demeurons persuadé que, dans la mesure où les diverses
esquisses de « typologies » distinguées plus haut pourraient prendre
forme de façon plus nette, plus élaborée, plus positive, la science
politique pourrait y trouver son compte, notamment dans la mesure où
elle serait renseignée sur les méthodes des philosophes politiques dans
leurs analyses et leurs interprétations du donné politique, sur les
schèmes intellectuels qui pourraient ressortir de l'analyse des œuvres

1 Cf. Leo Strauss, IYhat is Political Philosophy and Other Studies, Glencoe
(Illinois), The Free Press, (1959), et la recension de Pierre Hassner dans Revue
française de science politique, 1960, pp. 945 ssq.

2 J. Meynaud, op. cit., p. 22.



36 ÉTUDES DE LETTRES

elles-mêmes, surtout sur les décalages existant entre la théorie
politique et les diverses interprétations plus ou moins distordues ou
simplistes qu'elle connaît dans le développement même de l'histoire.

Enfin, et ce n'est pas la moindre chose dans un enseignement
qui postule une pédagogie précise, l'histoire des doctrines politiques
paraît permettre une gymnastique intellectuelle, essentielle à des
étudiants qui seront un jour des chercheurs, des enseignants, des praticiens

des sciences sociales et politiques. Il n'est pas si aisé de lire
correctement un texte politique, d'en saisir le sens global, d'en justifier
la signification phrase par phrase, de reconstruire la logique interne
de la pensée, de rendre compte de la terminologie utilisée, en bref,
de faire de l'explication de textes politiques de façon rigoureuse et
disciplinée, tout en pratiquant parallèlement les divers travaux historiens

— situation dans le contexte de l'œuvre, de la biographie de

l'auteur, de la période historique — mais ne nous engageons pas dans
ce qui serait une sorte de « leçon inaugurale » pour séminaire...

Conclusion

Dès lors, la conclusion vient s'imposer d'elle-même à cet essai de
définition. Nous pouvons maintenant rassembler les éléments essentiels

de la définition de travail que nous cherchions à constituer. L'histoire

des doctrines politiques peut être définie comme une science

humaine, une science sociale, •— qui postule comme objet d'étude
un donné constitué par des systèmes de réflexion théorique sur la
politique et par les diverses formes d'interprétations données à ces
systèmes et de représentations collectives en résultant ; — qui se fonde
sur l'emploi de méthodes d'analyse positive et d'hypothèses de travail
constamment renouvelées, conçues selon les exigences de compréhension

et d'étude du concret de l'histoire scientifique ; — qui fonde ses

schèmes intellectuels et pédagogiques avant tout sur l'exigence de

coopération au développement de la recherche dans le domaine des
sciences sociales et plus particulièrement de la science politique et de
l'histoire des mentalités et des représentations collectives, et sur la
nécessité d'entraîner de futurs chercheurs et praticiens des sciences
sociales à la pratique irremplaçable de la méthode historique, si
précieusement critique et comprehensive à la fois.

Jean-Pierre Aguet.


	Histoire des doctrines politiques : essai de définition

