
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 7 (1964)

Heft: 1

Artikel: Grandeur et servitude du souverain hellénistique

Autor: Béranger, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GRANDEUR ET SERVITUDE
DU SOUVERAIN HELLÉNISTIQUE 1

Un mot célèbre rapporté par Elien Var. hist., II, 20) définit une
conception de la royauté hellénistique. Il émane d'un de ses représentants

les meilleurs, Antigone Gonatas, roi de Macédoine, petit-fils
d'Antigone, un des généraux qui succédèrent à Alexandre le Grand,
dont ils se partagèrent l'empire. A son fils hautain Antigone Gonatas
dit: «ofiK ofoGa..., ui 7raî, rf|v ßcunXeiav ripiùv ëvboEov eîvai bouXeiav ;

ne sais-tu pas..., mon enfant, que notre royauté est un glorieux esclavage

», traduction approximative, car nous ne sommes pas sûrs de
saisir les nuances. L'on peut discuter la valeur d'« esclavage » («
servitude » « service » ; celle de l'adjectif (épithète attribut ; sa

place : s'agit-il de « glorieux esclavage », ou d'« esclavage glorieux »

Et son sens : « honorable » « illustre » « fameux », « connu »,
« reconnu » Les interprétations différeront sensiblement selon les

préférences : le roi joue un rôle actif ; il « sert », il est le premier
serviteur de l'Etat à la manière de Frédéric II le Grand ; passif : il est
l'esclave de sa tâche, il doit subir, avec une gloire équivoque. Ce n'est

pas tout. A l'instigation d'un des commentateurs les plus récents et
les plus qualifiés, Hans Volkmann 2, l'exégète cherche un complément

1 Leçon inaugurale prononcée le 29 octobre 1963, â la Faculté des Lettres de
l'Université de Lausanne, par M. Jean Béranger, professeur d'histoire de l'antiquité

grecque et latine.
2 ENAOEOI AOYAEIA als ehrenvoller Knechtsdienst gegenüber dem Gesetz,

Philologus, C, 1956, pp. 52-61. — Bibliographie succincte des pages suivantes :

V. Ehrenberg, Der Staat der Griechen, II Der hellenistische Staat 2, Leipzig, Teub-
ner, 1958, p. 33; 89. H. Bengtson, Griechische Geschichte 2, München, Beck, 1960,
p. 458. L. Wickert, RE XXII 2, 2224. Alb. Grilli, Zenone e Antigono II, Riv. di
filol., XCL, 1963, pp. 287-301. M. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion,
München, Beck, II 2 (1961), p. 151. Fr. Taeger, Charisma, Studien zur Geschichte
des antiken Herrscherkultes, Stuttgart, Kohlhammer, I (1957), pp. 270-273. Alfr.
Heuss, Stadt und Herrscher des Hellenismus in ihren Staats- und völkerrechtlichen
Beziehungen, Klio, Beiheft 39, 1937. E. Bikermann, Institutions des Séleucides,
Paris, Geuthner, 1938. Chr. Habicht, Gottmenschentum und griechische Städte,
Zetemata 14, München, Beck, 1956.



4 ÉTUDES DE LETTRES

à « esclavage-servitude », considérant l'expression comme elliptique.
Il comprend alors: obéissance (à quoi aux lois, à la Loi. Le mot
d'Antigone se rattache ainsi à la tradition socratique et platonicienne
de la soumission servile aux lois souveraines de la Cité (Platon, Epist.,
VIII, 354 C où de la doctrine de sa Cité métaphysique Platon
descend à la politique expérimentale de la Cité terrestre).

Certes Antigone connaissait cette théorie. Il avait reçu une
éducation soignée. Il fréquentait les cercles littéraires et philosophiques.
Le stoïcien Zénon avec qui il entretenait un commerce régulier exerça
sur lui une grande influence, et nous ne doutons pas que la philosophie

n'ait inspiré les paroles et les actes de l'homme d'Etat. Quant à

compléter sa pensée par adjonction de termes prélevés sur une œuvre
de philosophie applicable, nous hésitons. Et pourquoi A cause du
contexte dont on isole à tort une expression devenue un aphorisme,
et qui mesure sa véritable portée. Antigone blâme l'arrogance du
jeune prince à l'égard des «sujets» ({itttiköoi), ce qui ne saurait arrêter

une éthique aux portes de la cité libre, éthique ignorant la masse
de la population de l'empire livrée au bon plaisir de l'autocratie
royale, et envers laquelle justement seule une morale, issue de la
philosophie politique, imposait au souverain obligations et devoirs1.
Ensuite : la Macédoine restait le berceau de la monarchie avec ses

traditions et ses cadres nationaux ; une interprétation rapportée à la
souveraineté de la loi risque d'exclure ce royaume dans lequel la Cité
occupait peu de place. Respectant donc le mot d'Antigone et lui
laissant sa généralité, nous nous proposons un tour d'horizon afin de
situer et d'expliquer deux attitudes contradictoires que symbolisent
ici deux personnages distincts, le père et le fils monarques, mais
attitudes qui se rencontraient chez le même homme, revêtu de la même
fonction, en face des réalités du pouvoir.

Le souverain hellénistique est « roi ». Cela ne va pas sans dire ni
sans commentaire. « Roi » il ne l'était ni par une constitution, ni par
la légalisation d'un pouvoir de fait, ni par le règlement de la succession

d'Alexandre. A la mort de ce dernier la royauté restait de droit
réservée à ses descendants mâles, et les généraux, les diadoques,
gouvernaient l'empire indivis en gérants, sous l'autorité centrale d'un
tuteur du ou des princes héritiers pendant leur minorité. Mais aucun
des mandataires ne tenait au maintien d'une dynastie qui ne s'imposait

plus et à laquelle il fallait restituer un fidéicommis. En 310-309,

1 CL Plutarque, An seni sit gerenda res p., 11, Moralia, 790 A : la royauté est
la meilleure des formes d'Etat, mais elle comporte soucis, peines, occupation.
Exemple : Séleucus.



GRANDEUR ET SERVITUDE DU SOUVERAIN HELLÉNISTIQUE 5

le fils d'Alexandre et de Roxane disparaissait, éliminé. Les diadoques
devenaient les propriétaires de la portion d'héritage qu'ils occupaient.
Il n'y eut pas de tentative de légitimer l'usurpation sous couvert
du titre royal. Les diadoques se contentèrent des honneurs et des

profits.
En 306, à la suite d'une victoire, Antigone prit le titre de roi, titre

qui n'était plus porté depuis le meurtre d'Alexandre IV, fils posthume
d'Alexandre le Grand. Il l'accorda également à son fils Démétrius
(Poliorcète), excellent militaire. Il le désignait par là héritier
présomptif. Les autres diadoques, Ptolémée (305), Lysimaque, Cas-

sandre, Séleucus (déjà en 309-308) l'imitèrent. Ce n'est qu'après sa

victoire sur les Galates (229-228) qu'Attale de Pergame se fit
proclamer roi1. Cette royauté n'est ni constitutionnelle (comme à

Sparte), ni nationale (cas de la Macédoine discutable, et encore, car
c'était le « roi » révélé par la victoire qui reprenait la succession
interrompue), ni territoriale. Elle est personnelle2, elle consacre la
supériorité de celui qui s'est élevé au-dessus des autres, qui domine.
Logiquement elle ne devrait pas être dynastique. Aussi Antigone a anticipé
en nommant son fils « roi ». Mais les mérites du père passaient aux
enfants, habilités à lui succéder, et les peuples antiques ne tenaient
pas plus que les modernes à payer les frais d'une épreuve de force
Pratiquement, royauté personnelle et royauté dynastique étaient
conciliables.

La royauté est en quelque sorte une vertu de commandement.
Telle la définit le Larousse grec du Xe siècle, le Souda, article Basi-
leia : « Ni la nature, ni le droit n'octroient les royautés aux hommes,
mais la faculté de commander l'armée et de gouverner l'Etat comme
Philippe et les successeurs d'Alexandre. » La langue atteste la valeur
nouvelle de « roi ». Auparavant, dans la titulature, le mot suivait le

nom : « Alexandre roi »... Désormais il précède : « roi Ptolémée »...
Un usage romain calqué sur l'usage hellénistique éclaire aussi bien la
notion grecque que la notion latine. Le terme qui désigne la toute-
puissance, le porteur du commandement (imperium est imperator —
aÙTOKpâiuup. Dans cette acception aussi le mot latin est déplacé et
précède le nom : imperator Caesar ...aÙTOKpaïajp Kaîcrap. Il n'est pas
question pour le Romain de traduire ßaffiXeü? « roi » par rex. Il y
substitue imperator, mais en lui donnant la place que lui assigne la
titulature hellénistique. Il n'y a pas traduction littérale ; il y a équiva-

1 Polyb., XVIII, 41. K.-J. Beloch, Griechische Geschichte 2, IV 1, p. 682.
2 Les adulateurs de Démétrius Poliorcète contestaient leurs titres à Séleucus,

Lysimaque, Ptolémée : Plutarch., Praecepta gerendae rei p. 31, Moralia, 823 C-E.



6 ÉTUDES DE LETTRES

lence pour des raisons affectives sur lesquelles nous ne saurions nous
attarder maintenant. Mais l'éclairage est réversible : l'imperator-
auTOKpaxuip vérifie l'identité du «roi» hellénistique. Remarquons que
l'analyse étymologique qui, remontant à la source, voit dans le mot
l'expression d'une réalité, ne sert de rien, ou égare. Seule l'histoire
événementielle (guerres, batailles, dates, etc.), si décriée aujourd'hui, et
délaissée au profit d'une histoire plus attrayante des civilisations, permet

de déterminer, sous l'étiquette, la nature du contenu.
Installé par la force sur son trône, le roi hellénistique a un pouvoir

inconditionnel, absolu àvuTteûGuvoç dpxn). Aucune assemblée

ne conteste ses compétences, ne limite son action. Ses conseillers, car
il lui en faut, sont ses amis personnels (qn'Xoi), non magistrats. Il
incorpore l'Etat, il est la Loi incarnée, et même si la loi est mise
au-dessus des hommes, c'est au souverain que l'on obéit puisqu'il
édicté les lois, puisqu'il personnifie la Loi.

Nous sommes bien loin de 1'« esclavage » ou de la « servitude »
prétendue par Antigone Gonatas. Mais ce n'est pas tout. Le pouvoir
temporel se renforce du pouvoir religieux, ou plutôt il se confond
avec lui. La royauté hellénistique est une royauté théocratique : le

monarque recevait les honneurs divins. Les témoignages sont irréfutables

: les sujets vénèrent en lui le « dieu », l'associent à une des
divinités du panthéon antique, lui consacrent statues, temples,
cérémonies, fêtes, autels, sacrifices, clergé... Or le culte du souverain n'est

pas une survivance d'un monde primitif ou barbare ; il est un
phénomène proprement hellénistique ; il ne se ramène pas à des précédents

orientaux, égyptiens, ni à l'exemple d'Alexandre dont la légende
et la propagande d'usurpateurs ont enluminé la vie d'une auréole
posthume et factice.

Cette grandeur paraît encore plus inconciliable avec l'humilité
d'Antigone. Elle nous répugne aussi et nous nous demandons
comment une humanité intelligente et évoluée a pu se prêter à ce qui
semble une comédie ou une aberration. Le problème est vaste et
délicat. Il touche à l'expression de sentiments difficiles à apprécier.
Religion et politique, sincérité et adulation, croyances et conventions,
superstition et symboles s'entremêlent inextricablement. Nous devons
nous en tenir aux constatations. D'abord il y a des nuances selon

l'époque, les lieux et les individus ; des degrés de température, sinon
de ferveur Il y a des subtilités à observer, et souvent à découvrir.
Non seulement elles sauvent les apparences, mais elles opposent dieu
et homme. Puis, ce qui surprend dans une monarchie de ce type, le
culte n'émane pas du souverain. Strictement parlant, il n'y a pas de

religion d'Etat. La dévotion, les manifestations cultuelles proviennent



GRANDEUR ET SERVITUDE DU SOUVERAIN HELLÉNISTIQUE 7

des particuliers. Ici encore, nouvelle surprise : l'initiative, le gros
apport sont donnés par les Grecs ; passe pour les Grecs, mais par les

Athéniens. En 307 av. J.-C., lors d'une des libérations de leur ville
(les «libérations» jouent un rôle important dans la cité hellénistique:
il y a toujours un opprimé qui appelle au secours ; le secours arrive
de l'extérieur ; interversion des rôles ; l'oppresseur vaincu devient
l'opprimé jusqu'à la prochaine revanche, et le jeu continue), — donc,
les Athéniens « libérés » d'un régime odieux (celui de leurs
concitoyens appartenant au parti politique rival) par Démétrius Poliorcète
et Antigone I (aïeul d'Antigone II Gonatas) comblèrent les

«libérateurs » d'honneurs outranciers. Les Athéniens furent les premiers
à les intituler « rois ». Puis ils les créèrent « dieux sauveurs » avec un
prêtre spécial donnant son nom à l'année (ce qui avait pour
conséquence de supprimer l'éponymie de l'archontat) ; leurs images étaient
brodées à côté de celles des autres divinités sur le péplos d'Athéna ;

l'endroit où Démétrius était descendu de son char devenait un lieu-
saint pourvu d'un autel dédié à « Démétrius Kataibatès » (la
Descente de Démétrius). Le mois de Munychion (janvier) fut changé
en « Demetrion » « démétrier » On n'enverrait plus aux nouveaux
«rois» et «dieux» des ambassadeurs ordinaires, mais des «théores»,
soit des députations religieuses, comme celles que l'Etat envoyait à

Delphes auprès d'Apollon Pythien ; chaque fois que Démétrius et
Antigone viendraient à Athènes, ils seraient reçus avec les honneurs
dus à Déméter et à Dionysos. Les fêtes de ce dernier, les Dionysies,
changeraient leur nom en « Démétries ».

Nous possédons l'hymne chanté à Athènes, en 290, à la gloire de
Démétrius. Il est le plus grand, le plus beau, le plus chéri des dieux ;

il est le fils de Poséidon et d'Aphrodite... Certes cela paraît ridicule.
Dans l'antiquité déjà les esprits forts ricanaient. Pour être équitable,
il faut attribuer une part de l'exagération au genre et à son clinquant.
Une comparaison avec les louanges dithyrambiques des poètes de la
cour de Louis XIV ramène à des proportions plus raisonnables. Avant
de condamner nous devons comprendre. Or malgré l'encensement,
nous humons quelques bouffées de brise rafraîchissante. Du fatras
mythologique se dégagent un sentiment sincère, une religiosité
sympathique : « Car les autres dieux sont ou trop loin, ou ils n'ont point
d'oreilles, ou ils ne se soucient absolument pas de nous ; toi, nous te

voyons présent, non de bois ou de pierre, mais réellement ; nous te
supplions, donne-nous d'abord la paix, ô bien-aimé » (FGrHist, II,
76, F 13 Athénée, VI 253 D-F). Condamnation de l'idolâtrie, épi-
phanie de Dieu, paix sur la terre, ces vers ne contiennent-ils pas en

germe l'évolution ultérieure de la religion



8 ÉTUDES DE LETTRES

Nous voilà parvenus au point culminant de la grandeur du
souverain hellénistique, car il est impossible d'aller plus loin et plus haut.
Mais c'est au faîte que cesse l'ascension et que commence la déclivité
qui nous ramènera au niveau, si peu enviable à l'entendre, allégué
par Antigone Gonatas. Dans son cas et dans celui de son fils Démé-
trius, en traitant le souverain de « dieu », on le distingue des autres
dieux, et on lui demande davantage : il doit réussir là où les dieux
de la mythologie ont échoué. On le magnifie, oui, mais, du même

coup, on lui assigne une tâche, et la plus ardue : instaurer le règne
de paix, œuvre surhumaine, les modernes n'y contrediront pas
Ailleurs, nous le verrons, on fixe une norme à la divinité.

Si choquant que paraisse le culte du souverain, il n'en reste pas
moins une des institutions les plus vivaces. Les Romains, successeurs,
dans les provinces orientales de l'Empire, des Antigones, des Séleu-

cus, des Ptolémées, la reprirent à leur compte en l'assimilant. Cette
persistance et cette continuité s'expliquent parce que le culte du
souverain répondait à des aspirations. Sinon il n'aurait pas été viable.

Avait-il des racines expliquant ses origines et annonçant son
développement Il a été rattaché au culte des morts : la vénération du
mort se reportant sur le vivant ; au culte du « héros », être supérieur,
égalé aux dieux après sa mort. Or le culte du souverain hellénistique
vivant représente une innovation et une différence. En ce qui nous
concerne, nous remarquons que le mot « dieu » est normalement
accompagné d'une épithète. La dévotion s'adresse à Antigone et
Démétrius « dieux sauveurs et bienfaiteurs » (0eo\ crwTflpeç koù efie-

pyéiai), à Séleucus «Victorieux» Nixaiuip), à Ptolémée «Bienfaiteur

» (EûepféTriç). Sicyone honore aussi Démétrius comme « fondateur

» (xTlcfrriç). Les souverains sont vénérés pour une qualité, pour
un acte caractéristiques. On se demandera si la divinisation ne
provient pas de la qualité, de l'acte désigné par l'épithète. La vertu est
d'essence divine, l'homme ne quitte pas sa condition. Sans doute le
souverain qui incorpore la vertu bénéficie du prestige qui retombe
sur sa personne. Cependant la distinction entre l'homme — irresponsable

d'un don qui se manifeste par lui — et la divinité subsiste.

L'épithète est un surnom (voire un sobriquet que donne le peuple,
parfois avec malice, mais nul n'osait regimber, et qui, dans l'antiquité,
prenait force d'état civil)1. Elle est l'expression spontanée de la vox
populi, conférée par un pays, une ville, en raison des services que le
« roi » a rendus. Elle varie selon les lieux et les circonstances. Le

1 « Sauveur », « bienfaiteur », « philadelphe », etc. — Séleucus III qui était
paresseux reçut, par antiphrase, le surnom de « Keraunos » (« l'Eclair »).



GRANDEUR ET SERVITUDE DU SOUVERAIN HELLÉNISTIQUE 9

souverain l'introduit dans la titulature (monnaies, etc.), et elle devient
officielle. Ce n'est pas lui l'instigateur, ce sont les sujets.

Ainsi le culte d'un homme vivant est moins odieux qu'il ne semble.
En dernier ressort, il revenait à la divinité. Le plus que l'on puisse
concéder est que le souverain hellénistique est dieu et homme
ensemble. Son culte récompense des vertus transcendantes. L'attribution

d'honneurs divins à l'homme vivant ne correspond pas exactement

à une divinisation. Dans la recherche de dédommagements
extraordinaires, pour le bienfaiteur, les bénéficiaires décident de
l'honorer comme un dieu, de lui offrir des sacrifices comme à un dieu.
La comparaison persiste, explicite ou implicite 1. Piété réaliste,
utilitaire, car le culte adressé à un vivant dépendait de la politique. Si
celui-ci perdait le pouvoir, le culte cessait.

Donc le culte qui paraît affranchir le souverain des contingences,
lui assurer l'obéissance de tous, en consacrant son mérite exceptionnel
issu des risques et du labeur, le rivait à une chaîne d'obligations conçues

comme la fonction royale par excellence.
Tels sont les points de départ et d'aboutissement de la monarchie

absolue et théocratique. Seules étaient conscientes les natures d'élite.
Ce qui importait aux autres sur qui le mérite ancestral était réversible,

c'étaient les réalités du pouvoir, dont on serait bien embarrassé
de dire s'il était illimité en théorie, ou en fait.

Voyons le domaine sur lequel le souverain hellénistique régnait
sans restriction : le pays conquis. Il comprenait des territoires
immenses, des nations hétérogènes, des villes qui formaient des Etats,
un agrégat de communautés aux statuts divers et variables qu'il était
impossible de soumettre à un régime identique et à une administration

centralisée. Sur place et dans un rayon peu étendu le monarque
agissait à sa guise. Au-delà il dépendait des mauvaises conditions
techniques du monde ancien : déplacements, communications difficiles,
lentes, précaires. Malgré sa toute-puissance, le souverain est incapable
d'exercer son autorité personnelle partout. Il devait recourir à des

agents, à des hommes de confiance, des compatriotes, parfois aussi à
des indigènes. Pour que le gouvernement fût efficace, il était
indispensable de leur attribuer des compétences étendues, réduisant les

recours. Il en résultait que ces gouverneurs étaient, à une échelle

1 Exemple de Lycurgue, personnage mi-mythique, mi-historique. Plutarque,
Lyc., 5, 4 : il est dieu. 31, 4 : les Spartiates lui offrent tous les ans des sacrifices
comme à un dieu (uiç 0eûn). Diod., XVIII, 61, 1 : à la suite du songe prémonitoire

d'Eumène, les généraux rendent les honneurs divins à la mémoire d'Alexandre

; ils se prosternaient devant son trône (vide, symbolisant sa présence) comme
s'ils adoraient un dieu : ttpoöeKuvouv lijç 0eöv xov AAiSavbpov. XX, 100, 3 : wç.



10 ÉTUDES DE LETTRES

inférieure, des souverains qui, l'appétit aidant, se comportaient en
potentats, refusaient d'obéir, faisaient un pronunciamiento. Et la

guerre recommençait. Prisonnier de sa grandeur, le souverain
hellénistique est asservi à ses subordonnés.

Il supportait d'autres entraves, plus lourdes que les précédentes
qui appartenaient au lot commun, entraves que paradoxalement il
s'imposait pour ne pas renier son œuvre et ne pas tarir les sources de

sa domination. C'étaient ses rapports avec les cités grecques, cellules
de l'empire, et cloisonnements. Les cités grecques essaimées en Ionie,
dans le Proche-Orient et en Egypte avaient toujours été des foyers
et des postes avancés de l'hellénisme. Un conquérant venu de la Grèce
ne pouvait que s'appuyer sur elles. Pour justifier son entreprise il
prétendait les protéger des « barbares », éventuellement les « libérer ».
Tout alla bien tant qu'il s'agissait de l'ennemi héréditaire et commun.
Mais quand les successeurs d'Alexandre se disputèrent son héritage,
ce fut la guerre civile. Il fallait soit prendre parti et assumer les risques
d'être entraîné dans le conflit où s'opposaient Grecs contre Grecs, soit
rester neutre, et résister aux sollicitations, défendre les armes à la main
son indépendance, et se trouver également dans la nécessité de
combattre des compatriotes.

D'autre part, le souverain hellénistique avait besoin de la cité pour
asseoir sur un pays à l'extraordinaire bigarrure ethnique une autorité
qui eût quelque affinité avec le gouvernement. De la fameuse fusion
des races de laquelle devaient sortir un peuple et un empire neufs,
une humanité régénérée (programme attribué à Alexandre), point
n'était question. La seule solution était une politique de peuplement,
de multiplication des cités grecques, d'hellénisation de la conquête,
de manière à refouler et à contenir les sujets. Il était indispensable
de créer, de cultiver des pépinières en vue de l'administration, du
recrutement de l'armée et des cadres. Cela demandait de la part du
souverain hellénistique toute une gamme de ménagements qui
devenaient une servitude.

Qu'est-ce que la cité grecque Un Etat, indépendant, autonome
(ce n'est pas exactement synonyme ; sinon indépendant, au moins
autonome. Et voici le paradoxe : pour régner, le souverain hellénistique

est obligé, surtout en Asie et en Egypte, de favoriser le maintien,

voire la reproduction de l'Etat dans l'Etat, d'élever des barrages
à son propre pouvoir, de tolérer des enclaves, de se gêner volontairement.

En effet, aux limites de la cité cessait l'autorité royale... Sans
doute théoriquement, car pratiquement le souverain disposait des

moyens de pression et de contrainte que connaissent nos sociétés
modernes. Il avait la force, et la cité n'était guère capable de résister



GRANDEUR ET SERVITUDE DU SOUVERAIN HELLÉNISTIQUE 11

militairement et moralement, ni de consentir aux sacrifices nécessaires

afin de préserver son intégrité. Théoriquement aussi on ne voit pas
le souverain hellénistique affronter une insurrection générale des cités
de son royaume dans l'hypothèse invraisemblable que des Grecs
arrivent à s'entendre Il se serait exposé à l'intervention du diadoque
rival. Mais il ne pouvait se contredire, ni rejeter une situation qu'il
avait acceptée, exploitée. C'est pourquoi il réfrène sa domination,
admet, respecte la cité, la coexistence des pouvoirs local et central,
en droit, égaux. Ici réside la difficulté.

Devant les faits, c'est-à-dire l'existence même de la monarchie
hellénistique et son absolutisme, nous nous demandons si l'attitude
précitée du souverain était une fiction moralisante et hypocrite, ou
si elle correspondait à des réalités justifiant le propos désabusé d'Antigone

Gonatas. Examinons brièvement le comportement du roi à

l'égard de la cité grecque. Celle-ci, petit Etat autonome, indépendant,
idéalement autarcique, n'entre pas dans un ensemble où elle se subordonne

au pouvoir central. C'est une des caractéristiques de la cité
antique que cette inaptitude congénitale à franchir le pas qui conduit
à l'Etat moderne, ce que saura accomplir Rome. Cependant la Grèce
ne resta pas une poussière de républiques incapables de s'agglomérer,
sinon de s'amalgamer. Philippe de Macédoine, Alexandre réussirent
à grouper des Etats et c'est sous la forme de ligue que la monarchie
macédonienne et les cités grecques « collaborèrent », en constituant
une association susceptible de remplir, sous une direction unique, les
tâches d'une grande puissance dans un but précis. Mais les parties
étaient lâches, car les membres conservaient leurs libertés individuelles.
Le monarque ne surmontait les répugnances ataviques qu'en se tenant
en dehors du groupement et en revêtant une présidence grâce à

laquelle il se faisait attribuer, à force de diplomatie, les pouvoirs qui
lui donnaient les moyens d'action, à ses fins personnelles d'ambitieux
et de conquérant.

Or telle n'est point la méthode des monarchies hellénistiques issues

du partage de la succession d'Alexandre. Disons, en passant, qu'au
début du IIIe siècle, ce système fédératif avait atteint un développement

prometteur et que les Grecs semblent avoir entrevu que « l'union
fait la force ». Les ligues étolienne, achaïenne eurent une politique
efficace et tinrent en échec les successeurs d'Alexandre. Mais le
particularisme intransigeant reprit le dessus à l'ultime phase, anéantissant

en un moment l'expérience, l'effort, l'évolution de dizaines
d'années.

Donc aucun changement fondamental ne s'était produit. Dans
les monarchies hellénistiques la cité grecque subsiste avec ses rouages,



12 ÉTUDES DE LETTRES

peuple, assemblée, magistrats. Elle ne ménage aucune place dans la
constitution au monarque, et pourtant celui-ci règne, sans se donner
la peine d'imaginer un organisme représentatif. Evidemment il a les

atouts en mains. Il est chef d'armée (mais quelle armée : de mercenaires

Son autorité n'est ni contestée ni ignorée. Elle est regardée
comme étrangère à la cité que lui-même, il reconnaît libre. Cas de

suspensions du régime légal exceptés (guerre, violences, etc.), c'est à

lui de s'astreindre à certaines formes, de sorte qu'il parût le chef, non
d'un empire barbare, mais d'un Etat hellénique dominateur. Comment

s'y prenait-il Il y avait plusieurs voies.
La plus subtile était que la cité vînt à lui et le priât de commander.

Une cité grecque était toujours divisée par les querelles intestines
et le roi trouvait toujours des partisans qui recherchaient son appui.
Quand ces derniers avaient triomphé de leurs adversaires, ils
inauguraient une politique plus royaliste que celle du roi. Sous prétexte
de maintenir l'ordre, ils priaient le souverain de bien vouloir consentir

à installer une garnison sur l'acropole Et voilà la cité sous
contrôle à peu de frais, la garnison comprenant des nationaux. C'est par
l'intérieur que le souverain règne sur la cité libre. Il avait intérêt à

multiplier les fondations pour helléniser le pays et rien ne l'empêchait
de revêtir lui-même une magistrature municipale. En effet, dans la
cité grecque un étranger pouvait recevoir une charge. Philippe II de
Macédoine était archonte de Thessalie; son fils Alexandre le Grand,
aussi. La charge était héréditaire (Cet usage existe dans l'Empire
romain: Domitien était duumvir du municipe espagnol de Salpensa;
Hadrien fut archonte d'Athènes, en 112-113.) Ptolémée fut «stratège

à perpétuité » de Cyrène. Les souverains certes n'exerçaient pas
personnellement leur mandat ; ils déléguaient un représentant qui
savait suggérer, et écouter. Rien n'était plus simple que d'agir par le
truchement des autorités locales dont ils avaient favorisé l'élection.
Celles-ci présentaient à l'assemblée toutes propositions qui agréaient
au maître. Le roi s'intéressait aux nominations des prêtres et ne négligeait

aucune occasion de caser ses partisans aux leviers de commande.
Il y avait encore des méthodes plus directes qui semblaient libérer

le souverain d'égards-corvées. Pour remédier aux troubles, il envoie
à la cité un émissaire chargé de rétablir l'ordre. Celui-ci porte
plusieurs dénominations : épimélêtès, êpistatès, prostates... A première
vue ce n'est qu'un préfet royal. Mais sa mission reste officieuse ; les
titres qui la désignent n'ont pas un caractère technique. Pour la même
fonction, le même individu, on trouve « épimélêtès », « êpistatès »,
« prostatès », « tyran », ou une périphrase « qui est à la tête des
affaires publiques», «qui gouverne», «qui administre la ville»).



GRANDEUR ET SERVITUDE DU SOUVERAIN HELLÉNISTIQUE 13

Officiellement le personnage est stratège, magistrat municipal. Or la
cité connaissait le procédé. Déchirée par des différends internes, elle
s'adressait à un arbitre à qui elle confiait un pouvoir quasi discrétionnaire.

Il fallait remettre en marche les rouages de la cité, grippés,
détraqués ou faussés (un peu comme la tutelle de nos communes
vaudoises : en apparence, négation de la commune ; en réalité, sa

conservation). Jamais les organes de la cité grecque n'étaient touchés.
La méthode eut du succès et une des réussites les plus célèbres est celle
de Démétrius de Phalère (homme d'Etat, écrivain, philosophe) qui,
pendant plus de dix ans, présida à la destinée d'Athènes, fut le plus
adroit des « collaborationistes », également apprécié de l'occupant
(Cassandre) et de ses concitoyens réputés ingouvernables.

Mais tout cela est provisoire. La Cité ne l'assimile pas. Le

monarque ne peut se reposer sur une institution permanente qui
supportât l'autorité d'elle-même. Il doit chercher le joint, insinuer,
persuader, agir personnellement quand il l'estime nécessaire. Au reste,

par économie des moyens qui impose la décentralisation, il laisse aux
cités leur autonomie. Cependant, comme il était impossible
d'admettre, dans le cadre de l'empire, un particularisme qui compromît
l'existence de l'Etat, la volonté royale traversait les cloisons. Le
souverain ne commande pas : il négocie, parlemente (on parlementait
beaucoup: même à l'armée I)1; il passe par les organes municipaux,
il exprime un désir, non un ordre, et la cité examine (dans l'assemblée

du peuple) s'il y a lieu d'agréer. Il écrit pour présenter sa
demande. Ce que l'on appelle parfois ses « ordonnances » est en réalité

une lettre dont il convient de respecter la forme et le tact.
Grâce aux inscriptions qui nous ont transmis des extraits de la

correspondance royale, il nous est loisible d'observer les nuances.
Quand il écrit aux cités, le monarque « invite », « exhorte », «
suggère », « émet une opinion », « estime son devoir de communiquer
que et que ». Antiochus III va jusqu'à rappeler dans une
circulaire aux cités de son empire que si, à son insu, il les invitait à

prendre une mesure contraire à leurs lois, elles n'avaient qu'à considérer

sa demande comme non avenue. C'est lui aussi qui, voyant la
beauté de la prêtresse d'Artémis, préférait s'abstenir d'aller au temple
plutôt que de ternir la pureté de ses intentions par des pensers
profanes. Le ministère pastoral féminin trouvait déjà ses objecteurs
Antiochus IV avait des crises d'humilité : il brigua les honneurs électifs

d'Antioche, sa bonne ville, sans esquiver les démarches d'usage

1 v. la convention passée entre Eumène 1er de Pergame et ses mercenaires
révoltés, OGIS 266.



14 ÉTUDES DE LETTRES

ennuyeuses, comme un simple candidat. Donnant la main aux uns,
baisant les autres, il quémandait les suffrages pour être élu tantôt
agoranome, tantôt démarque. Heureux élu, il se mettait sur-le-champ
au travail et rendait la justice avec zèle. Il est vrai que certains
l'auraient envoyé au psychiatre 1

Le ton impératif apparaît dans les rapports avec les fonctionnaires

royaux subordonnés. Cependant il se tempère d'euphémismes: «
veillez... », « prenez soin... » où la préoccupation morale est censée justifier

les ordres donnés dans l'intérêt général.
Nous nous sommes arrêté à la position ambiguë où la fonction du

souverain hellénistique présente, selon le point de vue, ses deux aspects
contradictoires à chacun desquels se réfère l'attitude de nos interlocuteurs

princiers, père et fils. Nous avons essayé de montrer que le

pouvoir-servitude n'était pas seulement un idéal d'homme d'Etat
scrupuleux, mais un donné de l'histoire consécutif à la persistance de la
cité grecque et de ses libertés, en territoire conquis par Alexandre et
ses successeurs. Est-ce à dire que, hors ces enclaves, dans la province,
le souverain hellénistique, homme et dieu, était tout-puissant En
droit, oui. En fait il avait à tenir compte d'obligations issues de la
tradition et de la théorie politique. Celle-ci occupait une place importante

dans la culture grecque qui faisait l'unité du monde hellénistique.

L'Egypte même ne resta pas à l'écart, quoique le souverain,
moins contenu par le barrage de la cité, y eût les coudées franches,
son absolutisme prolongeant celui des pharaons. Démétrius de Pha-
lère importuna Ptolémée de conseils dont le Lagide ne lui sut gré.
C'est là que la théorie qui rappelait que le roi devait « servir », et non
« jouir », a trouvé son expression catégorique. Non la théorie de Platon,

d'Aristote et de leurs disciples qui, appartenant à la culture générale,

se diluait trop facilement au contact des réalités, mais une théorie

proche des contingences, dont l'application était non seulement
souhaitable, mais encore exigible. Elle est formulée dans un
document, la « Lettre d'Aristéas à Philocratès » (noms de l'auteur et du
destinataire probablement fictifs), et qui date du ID siècle avant notre
ère 2. C'est un véritable catéchisme de la royauté, fixant la loi morale

1 Polyb., XXVI, 1. — L'empereur Tibère blâmait semblable attitude : Plut.,
Moralia, 794 B-C.

2 E. R. Goodenough, The political philosophy of the Hellenistic Kingship,
Yale Classical Study, I, 1928, pp. 55 et suiv. W. Schubart, Das hellenistische
Königsideal nach Inschriften und Papyri, Archiv für Papyrusforschung und
verwandte Gebiete, XII, 1937, pp. 1-26. H. Bengtson, Einführung in die Alte
Geschichte4, München, Beck, 1962, p. 81. Griech. Gesch. 2, p. 455. L. Wickert, RE,
XXII 2, 2206.



GRANDEUR ET SERVITUDE DU SOUVERAIN HELLÉNISTIQUE 15

à laquelle le souverain est soumis, énumérant ses articles comme un
canon. La liste des vertus « royales » : courage, sagesse, amour du
prochain, maîtrise de soi, justice (essentielle, car le roi, source de

droit, est au service du droit, et donne l'exemple en obéissant le
premier aux lois), cette liste, avec ses obligations, présente bien la royauté
comme un asservissement, conception d'Antigone Gonatas. Les
réalités ne la démentaient pas. Bon ou mauvais, le souverain hellénistique
était seul généralissime, législateur, chef religieux, justicier suprême.
Et personnellement

Quel était l'effet de cette éthique Restait-elle un sujet de morale
ou de panégyrique Le souverain semble avoir éprouvé le désir
sincère de s'en inspirer et de l'appliquer. Il est vrai qu'il redistribuait
généreusement une grande partie du fardeau sur les épaules de ses

fonctionnaires, quitte à y joindre quelques exhortations découlant des

beaux principes à lui destinés.
Le monde hellénistique est un monde disparu. D'autres pays,

d'autres peuples, sans rapport avec lui, ont succédé. Une fécondation
analogue à celle de l'Occident par Rome dont résulte le substrat de

notre culture romane ne s'est pas produite. L'œuvre d'Alexandre et
des diadoques paraît contradictoire et superficielle. Et pourtant il est

impossible de rayer ce monde de l'histoire. Certes son héritage est

invisible; il n'en est pas moins réel malgré sa résorption par la Grèce,
Byzance et l'Islam. Outre le maintien, la diffusion, la conservation de
la littérature, des sciences, des arts grecs, soit d'une civilisation dans
laquelle la nôtre plonge ses racines, il a légué une expérience politique
originale loin d'être périmée, dont profitèrent les nouveaux venus, les
Romains. Dans le gouvernement, l'administration, la juridiction, il
est banal de louer la « sagesse romaine » : ne rien brusquer, respecter

les us et coutumes, individu et collectivité. Est-il besoin de dire
maintenant que le souverain hellénistique a frayé la voie aux empereurs

qui assumèrent la charge et l'éthique du pouvoir Nous en
avons une preuve à Rome. Dans son traité De la clémence, aussi un
catéchisme, Sénèque a expliqué à son élève Néron les devoirs du parfait

souverain. L'avocat du diable (défendu par le prince) de répliquer

: « Mais tout cela c'est de l'esclavage, et non la royauté »,
ista servitus est, non imperium (I, 8, 1). Nous sommes ramenés à
notre point de départ. Remarquons qu'ici non plus il n'est pas question

de « lois ». La leçon d'Antigone Gonatas était reprise et relayée

par le Romain Sénèque, et ce n'est pas un Marc Aurèle qui allait la
réfuter.

Une des assises de la conscience est l'histoire : rappeler, se

rappeler pour savoir se situer, prévoir et choisir, et ensuite agir. Ce



16 ÉTUDES DE LETTRES

capital d'expérience qu'elle met à notre disposition, le passé, ce passé,
Mesdames, Messieurs, nous ne voulons pas l'oublier pour mieux
comprendre le présent, tout en gardant, Messieurs les étudiants,
Mesdemoiselles les étudiantes, avec vous, par vous, les yeux fixés sur
l'avenir.

Jean Béranger.


	Grandeur et servitude du souverain hellénistique

