Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: 7 (1964)
Heft: 1
Artikel: Grandeur et servitude du souverain hellénistique
Autor: Béranger, Jean
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GRANDEUR ET SERVITUDE
DU SOUVERAIN HELLENISTIQUE !

Un mot célébre rapporté par Elien (Var. hist., I1, 20) définit une
conception de la royauté hellénistique. Il émane d’un de ses représen-
tants les meilleurs, Antigone Gonatas, roi de Macédoine, petit-fils
d’Antigone, un des généraux qui succédérent a Alexandre le Grand,
dont ils se partagérent ’empire. A son fils hautain Antigone Gonatas
dit: « o0k oic6o..., & mal, TNV Baoikelay fudv EvdoZov eivor douleiav ;
ne sais-tu pas..., mon enfant, que notre royauté est un glorieux escla-
vage ? », traduction approximative, car nous ne sommes pas sfirs de
saisir les nuances. L’on peut discuter la valeur d’« esclavage » (« ser-
vitude » ? « service » ?); celle de P’adjectif (épithéte ? attribut ?); sa
place : s’agit-il de «glorieux esclavage », ou d’«esclavage glorieux» ?
Et son sens: « honorable» ? «illustre » («fameux », « connu »,
« reconnu »). Les interprétations différeront sensiblement selon les
préférences : le roi joue un role actif ; il «sert», il est le premier ser-
viteur de I’Etat a la maniére de Frédéric II le Grand ; passif : il est
Pesclave de sa tiche, il doit subir, avec une gloire équivoque. Ce n’est
pas tout. A l’instigation d’un des commentateurs les plus récents et
les plus qualifiés, Hans Volkmann 2, I'exégéte cherche un complément

! Lecon inaugurale prononcée le 29 octobre 1963, & la Faculté des Lettres de
I'Université de Lausanne, par M. Jean Béranger, professeur d’histoire de I’anti-
quité grecque et latine,

2ENAO=0Z AOYAEIA als ehrenvoller Knechtsdienst gegeniiber dem Gesetz,
Philologus, C, 1956, pp. 52-61. — Bibliographie succincte des pages suivantes :
V. Ehrenberg, Der Staat der Griechen, 11 Der hellenistische Staat 2, Leipzig, Teub-
ner, 1958, p. 33; 89. H. Bengtson, Griechische Geschichte 2, Miinchen, Beck, 1960,
p. 458. L. Wickert, RE XXII 2, 2224. Alb. Grilli, Zenone e Antigono II, Riv. di
filol.,, XCL, 1963, pp. 287-301. M. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion,
Miinchen, Beck, I12 (1961), p. 151. Fr. Taeger, Charisma, Studien zur Geschichte
des antiken Herrscherkultes, Stuttgart, Kohlhammer, I (1957), pp. 270-273. Alfr.
Heuss, Stadt und Herrscher des Hellenismus in ihren Staats- und volkerrechtlichen
Beziehungen, Klio, Beiheft 39, 1937. E. Bikermann, Institutions des Séleucides,
Paris, Geuthner, 1938. Chr. Habicht, Gottmenschentum und griechische Stdidte,
Zetemata 14, Miinchen, Beck, 1956.



4 ETUDES DE LETTRES

a « esclavage-servitude », considérant ’expression comme elliptique.
Il comprend alors: obéissance (& quoi ?) ... aux lois, a la Loi. Le mot
d’Antigone se rattache ainsi 2 la tradition socratique et platonicienne
de la soumission servile aux lois souveraines de la Cité (Platon, Epist.,
VIII, 354 C ou de la doctrine de sa Cité métaphysique Platon des-
cend a la politique expérimentale de la Cité terrestre).

Certes Antigone connaissait cette théorie. Il avait regu une édu-
cation soignée. Il fréquentait les cercles littéraires et philosophiques.
Le stoicien Zénon avec qui il entretenait un commerce régulier exerca
sur lui une grande influence, et nous ne doutons pas que la philoso-
phie n’ait inspiré les paroles et les actes de 'homme d’Etat. Quant a
compléter sa pensée par adjonction de termes prélevés sur une ceuvre
de philosophie applicable, nous hésitons. Et pourquoi ? A cause du
contexte dont on isole 2 tort une expression devenue un aphorisme,
et qui mesure sa véritable portée. Antigone blame I’arrogance du
jeune prince a I’égard des «sujets» (9mnkéor), ce qui ne saurait arré-
ter une éthique aux portes de la cité libre, éthique ignorant la masse
de la population de ’empire livrée au bon plaisir de I'autocratie
royale, et envers laquelle justement seule une morale, issue de la phi-
losophie politique, imposait au souverain obligations et devoirs .
Ensuite : la Macédoine restait le berceau de la monarchie avec ses
traditions et ses cadres nationaux ; une interprétation rapportée a la
souveraineté de la loi risque d’exclure ce royaume dans lequel la Cité
occupait peu de place. Respectant donc le mot d’Antigone et lui lais-
sant sa généralité, nous nous proposons un tour d’horizon afin de
situer et d’expliquer deux attitudes contradictoires que symbolisent
ici deux personnages distincts, le pére et le fils monarques, mais atti-
tudes qui se rencontraient chez le méme homme, revétu de la méme
fonction, en face des réalités du pouvoir.

Le souverain hellénistique est « roi ». Cela ne va pas sans dire ni
sans commentaire. « Roi » il ne I’était ni par une constitution, ni par
la légalisation d’un pouvoir de fait, ni par le réglement de la succes-
sion d’Alexandre. A la mort de ce dernier la royauté restait de droit
réservée a ses descendants males, et les généraux, les diadoques, gou-
vernaient ’empire indivis en gérants, sous l'autorité centrale d’un
tuteur du ou des princes héritiers pendant leur minorité. Mais aucun
des mandataires ne tenait au maintien d’une dynastie qui ne s’impo-
sait plus et a laquelle il fallait restituer un fidéicommis. En 310-309,

1 Cf. Plutarque, An seni sit gerenda res p., 11, Moralia, 790 A : la royauté est
la meilleure des formes d’Etat, mais elle comporte soucis, peines, occupation.
Exemple : Séleucus.



GRANDEUR ET SERVITUDE DU SOUVERAIN HELLENISTIQUE 5§

le fils d’Alexandre et de Roxane disparaissait, éliminé. Les diadoques
devenaient les propriétaires de la portion d’héritage qu’ils occupaient.
Il n’y eut pas de tentative de légitimer l'usurpation sous couvert
du titre royal. Les diadoques se contentérent des honneurs et des
profits.

En 306, a la suite d’une victoire, Antigone prit le titre de roi, titre
qui n’était plus porté depuis le meurtre d’Alexandre IV, fils posthume
d’Alexandre le Grand. Il P'accorda également a son fils Démétrius
(Poliorcéte), excellent militaire. Il le désignait par 13 héritier pré-
somptif. Les autres diadoques, Ptolémée (305), Lysimaque, Cas-
sandre, Séleucus (déja en 309-308) I'imitérent. Ce n’est qu’apres sa
victoire sur les Galates (229-228) qu’Attale de Pergame se fit pro-
clamer roi!. Cette royauté n’est ni constitutionnelle (comme a
Sparte), ni nationale (cas de la Macédoine discutable, et encore, car
c’était le « roi » révélé par la victoire qui reprenait la succession inter-
rompue), ni territoriale. Elle est personnelle 2, elle consacre la supé-
riorité de celui qui s’est élevé au-dessus des autres, qui domine. Logi-
quement elle ne devrait pas étre dynastique. Aussi Antigone a anticipé
en nommant son fils « roi ». Mais les mérites du pére passaient aux
enfants, habilités a lui succéder, et les peuples antiques ne tenaient
pas plus que les modernes & payer les frais d’une épreuve de force !
Pratiquement, royauté personnelle et royauté dynastique étaient
conciliables.

La royauté est en quelque sorte une vertu de commandement.
Telle la définit le Larousse grec du Xe siécle, le Souda, article Basi-
leia : « Ni la nature, ni le droit n’octroient les royautés aux hommes,
mais la faculté de commander ’armée et de gouverner ’Etat comme
Philippe et les successeurs d’Alexandre. » La langue atteste la valeur
nouvelle de « roi ». Auparavant, dans la titulature, le mot suivait le
nom : « Alexandre roi »... Désormais il précéde : « roi Ptolémée »...
Un usage romain calqué sur 'usage hellénistique éclaire aussi bien la
notion grecque que la notion latine. Le terme qui désigne la toute-
puissance, le porteur du commandement (imperium) est imperator —
adtokpdTwp. Dans cette acception aussi le mot latin est déplacé et pré-
cede le nom : imperator Caesar ...adtoxpatwp Kaicap. Il n’est pas
question pour le Romain de traduire Booiledg — « roi » par rex. Il y
substitue imperator, mais en lui donnant la place que lui assigne la
titulature hellénistique. Il n’y a pas traduction littérale; il y a équiva-

1 Polyb., XVIII, 41. K.-J. Beloch, Griechische Geschichte 2, IV 1, p. 682.
2 Les adulateurs de Démétrius Poliorcéte contestaient leurs titres a Séleucus,
Lysimaque, Ptolémée : Plutarch., Praecepta gerendae rei p. 31, Moralia, 823 C-E.



6 ETUDES DE LETTRES

lence pour des raisons affectives sur lesquelles nous ne saurions nous
attarder maintenant. Mais DPéclairage est réversible : I'imperator-
adtokpdtwp vérifie I'identité du «roi» hellénistique. Remarquons que
I'analyse étymologique qui, remontant a la source, voit dans le mot
I'expression d’une réalité, ne sert de rien, ou égare. Seule I’histoire évé-
nementielle (guerres, batailles, dates, etc.), si décriée aujourd’hui, et
délaissée au profit d’une histoire plus attrayante des civilisations, per-
met de déterminer, sous 1’étiquette, la nature du contenu.

Installé par la force sur son trone, le roi hellénistique a un pou-
voir inconditionnel, absolu (é&vumedBuvog épxf). Aucune assemblée
ne conteste ses compétences, ne limite son action. Ses conseillers, car
il lui en faut, sont ses amis personnels (@i\oi), non magistrats. Il
incorpore I’Etat, il est la Loi incarnée, et méme si la loi est mise
au-dessus des hommes, c’est au souverain que l'on obéit puisqu’il
édicte les lois, puisqu’il personnifie la Loi.

Nous sommes bien loin de I« esclavage » ou de la « servitude »
prétendue par Antigone Gonatas. Mais ce n’est pas tout. Le pouvoir
temporel se renforce du pouvoir religieux, ou plutét il se confond
avec lui. La royauté hellénistique est une royauté théocratique : le
monarque recevait les honneurs divins. Les témoignages sont irréfu-
tables : les sujets vénérent en lui le « dieu », I’associent a une des
divinités du panthéon antique, lui consacrent statues, temples, céré-
monies, fétes, autels, sacrifices, clergé... Or le culte du souverain n’est
pas une survivance d’un monde primitif ou barbare ; il est un phé-
nomeéne proprement hellénistique ; il ne se raméne pas a des précé-
dents orientaux, égyptiens, ni a 'exemple d’Alexandre dont la 1égende
et la propagande d’usurpateurs ont enluminé la vie d’une auréole
posthume et factice.

Cette grandeur parait encore plus inconciliable avec I'humilité
d’Antigone. Elle nous répugne aussi et nous nous demandons com-
ment une humanité intelligente et évoluée a pu se préter a ce qui
semble une comédie ou une aberration. Le probléme est vaste et
délicat. Il touche a I'expression de sentiments difficiles & apprécier.
Religion et politique, sincérité et adulation, croyances et conventions,
superstition et symboles s’entremélent inextricablement. Nous devons
nous en tenir aux constatations. D’abord il y a des nuances selon
I’époque, les lieux et les individus ; des degrés de température, sinon
de ferveur ! Il y a des subtilités a observer, et souvent a découvrir.
Non seulement elles sauvent les apparences, mais elles opposent dieu
et homme. Puis, ce qui surprend dans une monarchie de ce type, le
culte n’émane pas du souverain. Strictement parlant, il n’y a pas de
religion d’Etat. La dévotion, les manifestations cultuelles proviennent



GRANDEUR ET SERVITUDE DU SOUVERAIN HELLENISTIQUE 7

des particuliers. Ici encore, nouvelle surprise : I'initiative, le gros
apport sont donnés par les Grecs ; passe pour les Grecs, mais par les
Athéniens. En 307 av. J.-C., lors d’une des libérations de leur ville
(les «libérations » jouent un role important dans la cité hellénistique:
il y a toujours un opprimé qui appelle au secours ; le secours arrive
de D'extérieur ; interversion des rdles ; I'oppresseur vaincu devient
Popprimé jusqu’a la prochaine revanche, et le jeu continue), — donc,
les Athéniens « libérés » d’un régime odieux (celui de leurs conci-
toyens appartenant au parti politique rival) par Démétrius Poliorcéte
et Antigone I (aieul d’Antigone II Gonatas) comblérent les « libé-
rateurs » d’honneurs outranciers. Les Athéniens furent les premiers
a les intituler « rois ». Puis ils les créérent « dieux sauveurs » avec un
prétre spécial donnant son nom a I’année (ce qui avait pour consé-
quence de supprimer I’éponymie de ’archontat) ; leurs images étaient
brodées a coté de celles des autres divinités sur le péplos d’Athéna ;
I'endroit ot Démétrius était descendu de son char devenait un lieu-
saint pourvu d’un autel dédié 2 « Démétrius Kataibatés » (la Des-
cente de Démétrius). Le mois de Munychion (janvier) fut changé
en « Demetrion » (« démétrier »). On n’enverrait plus aux nouveaux
«rois» et «dieux» des ambassadeurs ordinaires, mais des «théores »,
soit des députations religieuses, comme celles que I'Etat envoyait a
Delphes auprés d’Apollon Pythien ; chaque fois que Démétrius et
Antigone viendraient 2 Athénes, ils seraient regus avec les honneurs
dus & Déméter et 2 Dionysos. Les fétes de ce dernier, les Dionysies,
changeraient leur nom en « Démétries ».

Nous possédons ’hymne chanté a Athénes, en 290, a la gloire de
Démétrius. Il est le plus grand, le plus beau, le plus chéri des dieux ;
il est le fils de Poséidon et d’Aphrodite... Certes cela parait ridicule.
Dans I'antiquité déja les esprits forts ricanaient. Pour étre équitable,
il faut attribuer une part de I’exagération au genre et a son clinquant.
Une comparaison avec les louanges dithyrambiques des poétes de la
cour de Louis XIV raméne a des proportions plus raisonnables. Avant
de condamner nous devons comprendre. Or malgré I'encensement,
nous humons quelques bouffées de brise rafraichissante. Du fatras
mythologique se dégagent un sentiment sincére, une religiosité sym-
pathique : « Car les autres dieux sont ou trop loin, ou ils n’ont point
d’oreilles, ou ils ne se soucient absolument pas de nous ; toi, nous te
voyons présent, non de bois ou de pierre, mais réellement ; nous te
supplions, donne-nous d’abord la paix, 6 bien-aimé ! » (FGrHist, 11,
76, F 13 = Athénée, VI 253 D-F). Condamnation de Iidolatrie, épi-
phanie de Dieu, paix sur la terre, ces vers ne contiennent-ils pas en
germe I’évolution ultérieure de la religion ?



8 ETUDES DE LETTRES

Nous voila parvenus au point culminant de la grandeur du sou-
verain hellénistique, car il est impossible d’aller plus loin et plus haut.
Mais c’est au faite que cesse 'ascension et que commence la déclivité
qui nous rameénera au niveau, si peu enviable a I'entendre, allégué
par Antigone Gonatas. Dans son cas et dans celui de son fils Démé-
trius, en traitant le souverain de « dieu », on le distingue des autres
dieux, et on lui demande davantage : il doit réussir la ou les dieux
de la mythologie ont échoué. On le magnifie, oui, mais, du méme
coup, on lui assigne une tache, et la plus ardue : instaurer le régne
de paix, ceuvre surhumaine, les modernes n’y contrediront pas ! Ail-
leurs, nous le verrons, on fixe une norme a la divinité.

Si choquant que paraisse le culte du souverain, il n’en reste pas
moins une des institutions les plus vivaces. Les Romains, successeurs,
dans les provinces orientales de I’Empire, des Antigones, des Séleu-
cus, des Ptolémées, la reprirent a leur compte en l’assimilant. Cette
persistance et cette continuité s’expliquent parce que le culte du sou-
verain répondait a des aspirations. Sinon il n’aurait pas été viable.

Avait-il des racines expliquant ses origines et annoncant son déve-
loppement ? Il a été rattaché au culte des morts : la vénération du
mort se reportant sur le vivant ; au culte du « héros », étre supérieur,
égalé aux dieux aprés sa mort. Or le culte du souverain hellénistique
vivant représente une innovation et une différence. En ce qui nous
concerne, nous remarquons que le mot « dieu» est normalement
accompagné d’une épithéte. La dévotion s’adresse a Antigone et
Démétrius « dieux sauveurs et bienfaiteurs » (08eol cwTiipeg kal ede-
pyéton), a Séleucus « Victorieux » ( Nikdrwp), a2 Ptolémée « Bienfai-
teur » (Evepyérng). Sicyone honore aussi Démétrius comme « fonda-
teur » (atiotng). Les souverains sont vénérés pour une qualité, pour
un acte caractéristiques. On se demandera si la divinisation ne pro-
vient pas de la qualité, de I’acte désigné par I’épithéte. La vertu est
d’essence divine, I’homme ne quitte pas sa condition. Sans doute le
souverain qui incorpore la vertu bénéficie du prestige qui retombe
sur sa personne. Cependant la distinction entre ’homme — irrespon-
sable d’'un don qui se manifeste par lui — et la divinité subsiste.

L’épithéte est un surnom (voire un sobriquet que donne le peuple,
parfois avec malice, mais nul n’osait regimber, et qui, dans I'antiquité,
prenait force d’état civil)!. Elle est 'expression spontanée de la vox
populi, conférée par un pays, une ville, en raison des services que le
«roi» a rendus. Elle varie selon les lieux et les circonstances. Le

1 ¢« Sauveur », « bienfaiteur », « philadelphe », etc. — Séleucus III qui était
paresseux recut, par antiphrase, le surnom de « Keraunos » (« I’Eclair »).



GRANDEUR ET SERVITUDE DU SOUVERAIN HELLENISTIQUE 9

souverain l'introduit dans la titulature (monnaies, etc.), et elle devient
officielle. Ce n’est pas lui I'instigateur, ce sont les sujets.

Ainsi le culte d’un homme vivant est moins odieux qu’il ne semble.
En dernier ressort, il revenait a la divinité. Le plus que 'on puisse
concéder est que le souverain hellénistique est dieu ef homme
ensemble. Son culte récompense des vertus transcendantes. L’attribu-
tion d’honneurs divins a ’homme vivant ne correspond pas exacte-
ment a une divinisation. Dans la recherche de dédommagements
extraordinaires, pour le bienfaiteur, les bénéficiaires décident de
I’honorer comme un dieu, de lui offrir des sacrifices comme a un dieu.
La comparaison persiste, explicite ou implicite . Piété réaliste, utili-
taire, car le culte adressé & un vivant dépendait de la politique. Si
celui-ci perdait le pouvoir, le culte cessait.

Donc le culte qui parait affranchir le souverain des contingences,
lui assurer I'obéissance de tous, en consacrant son mérite exceptionnel
issu des risques et du labeur, le rivait 2 une chaine d’obligations con-
cues comme la fonction royale par excellence.

Tels sont les points de départ et d’aboutissement de la monarchie
absolue et théocratique. Seules étaient conscientes les natures d’élite.
Ce qui importait aux autres sur qui le mérite ancestral était réver-
sible, c’étaient les réalités du pouvoir, dont on serait bien embarrassé
de dire s’il était illimité en théorie, ou en fait.

Voyons le domaine sur lequel le souverain hellénistique régnait
sans restriction : le pays conquis. Il comprenait des territoires
immenses, des nations hétérogénes, des villes qui formaient des Etats,
un agrégat de communautés aux statuts divers et variables qu’il était
impossible de soumettre 2 un régime identique et & une administra-
tion centralisée. Sur place et dans un rayon peu étendu le monarque
agissait a sa guise. Au-dela il dépendait des mauvaises conditions tech-
niques du monde ancien : déplacements, communications difficiles,
lentes, précaires. Malgré sa toute-puissance, le souverain est incapable
d’exercer son autorité personnelle partout. Il devait recourir a des
agents, a des hommes de confiance, des compatriotes, parfois aussi a
des indigénes. Pour que le gouvernement fiit efficace, il était indis-
pensable de leur attribuer des compétences étendues, réduisant les
recours. Il en résultait que ces gouverneurs étaient, a une échelle

1 Exemple de Lycurgue, personnage mi-mythique, mi-historique, Plutarque,
Lyc., 5, 4 : il est dieu. 31, 4 : les Spartiates lui offrent tous les ans des sacrifices
comme a un dieu (¢ Bedn). Diod., XVIII, 61, 1 : A la suite du songe prémoni-
toire d’Eumeéne, les généraux rendent les honneurs divins & la mémoire d’Alexan-
dre ; ils se prosternaient devant son trone (vide, symbolisant sa présence) comme
s'ils adoraient un dieu : wpogexUvouv W¢ Bedv TOV "ANéEavdpov. XX, 100, 3 : i,



10 ETUDES DE LETTRES

inférieure, des souverains qui, I'appétit aidant, se comportaient en
potentats, refusaient d’obéir, faisaient un pronunciamiento. Et la
guerre recommencait. Prisonnier de sa grandeur, le souverain hellé-
nistique est asservi a ses subordonnés.

Il supportait d’autres entraves, plus lourdes que les précédentes
qui appartenaient au lot commun, entraves que paradoxalement il
s'imposait pour ne pas renier son ceuvre et ne pas tarir les sources de
sa domination. C’étaient ses rapports avec les cités grecques, cellules
de I’empire, et cloisonnements. Les cités grecques essaimées en Ionie,
dans le Proche-Orient et en Egypte avaient toujours été des foyers
et des postes avancés de I'hellénisme. Un conquérant venu de la Gréce
ne pouvait que s’appuyer sur elles. Pour justifier son entreprise il pré-
tendait les protéger des « barbares », éventuellement les « libérer ».
Tout alla bien tant qu’il s’agissait de 'ennemi héréditaire et commun.
Mais quand les successeurs d’Alexandre se disputérent son héritage,
ce fut la guerre civile. I1 fallait soit prendre parti et assumer les risques
d’étre entrainé dans le conflit ou s’opposaient Grecs contre Grecs, soit
rester neutre, et résister aux sollicitations, défendre les armes 2 la main
son indépendance, et se trouver également dans la nécessité de com-
battre des compatriotes.

D’autre part, le souverain hellénistique avait besoin de la cité pour
asseoir sur un pays a I'extraordinaire bigarrure ethnique une autorité
qui elit quelque affinité avec le gouvernement. De la fameuse fusion
des races de laquelle devaient sortir un peuple et un empire neufs,
une humanité régénérée (programme attribué a Alexandre), point
n’était question. La seule solution était une politique de peuplement,
de multiplication des cités grecques, d’hellénisation de la conquéte,
de maniére a refouler et a contenir les sujets. Il était indispensable
de créer, de cultiver des pépiniéres en vue de I’administration, du
recrutement de 'armée et des cadres. Cela demandait de la part du
souverain hellénistique toute une gamme de ménagements qui deve-
naient une servitude.

Qu’est-ce que la cité grecque ? Un Etat, indépendant, autonome
(ce n’est pas exactement synonyme !); sinon indépendant, au moins
autonome. Et voici le paradoxe : pour régner, le souverain hellénis-
tique est obligé, surtout en Asie et en Egypte, de favoriser le main-
tien, voire la reproduction de I’Etat dans I’Etat, d’élever des barrages
a son propre pouvoir, de tolérer des enclaves, de se géner volontaire-
ment. En effet, aux limites de la cité cessait ’autorité royale... Sans
doute théoriquement, car pratiquement le souverain disposait des
moyens de pression et de contrainte que connaissent nos sociétés
modernes. Il avait la force, et la cité n’était guere capable de résister



GRANDEUR ET SERVITUDE DU SOUVERAIN HELLENISTIQUE 11

militairement et moralement, ni de consentir aux sacrifices nécessaires
afin de préserver son intégrité. Théoriquement aussi on ne voit pas
le souverain hellénistique affronter une insurrection générale des cités
de son royaume dans I’hypothése invraisemblable que des Grecs
arrivent a s’entendre ! Il se serait exposé a I'intervention du diadoque
rival. Mais il ne pouvait se contredire, ni rejeter une situation qu'’il
avait acceptée, exploitée. C’est pourquoi il réfréne sa domination,
admet, respecte la cité, la coexistence des pouvoirs local et central,
en droit, égaux. Ici réside la difficulté.

Devant les faits, c’est-a-dire ’existence méme de la monarchie
hellénistique et son absolutisme, nous nous demandons si l’attitude
précitée du souverain était une fiction moralisante et hypocrite, ou
si elle correspondait a des réalités justifiant le propos désabusé d’Anti-
gone Gonatas. Examinons briévement le comportement du roi a
I’égard de la cité grecque. Celle-ci, petit Etat autonome, indépendant,
idéalement autarcique, n’entre pas dans un ensemble o elle se subor-
donne au pouvoir central. C’est une des caractéristiques de la cité
antique que cette inaptitude congénitale a franchir le pas qui conduit
a I’Etat moderne, ce que saura accomplir Rome. Cependant la Gréce
ne resta pas une poussiére de républiques incapables de s’agglomérer,
sinon de s’amalgamer. Philippe de Macédoine, Alexandre réussirent
a grouper des Etats et c’est sous la forme de ligue que la monarchie
macédonienne et les cités grecques « collaborérent », en constituant
une association susceptible de remplir, sous une direction unique, les
tiches d’une grande puissance dans un but précis. Mais les parties
étaient laches, car les membres conservaient leurs libertés individuelles.
Le monarque ne surmontait les répugnances ataviques qu’en se tenant
en dehors du groupement et en revétant une présidence grace a
laquelle il se faisait attribuer, a force de diplomatie, les pouvoirs qui
lui donnaient les moyens d’action, a ses fins personnelles d’ambitieux
et de conquérant.

Or telle n’est point la méthode des monarchies hellénistiques issues
du partage de la succession d’Alexandre. Disons, en passant, qu’au
début du IIIe siécle, ce systéeme fédératif avait atteint un développe-
ment prometteur et que les Grecs semblent avoir entrevu que « I'union
fait la force ». Les ligues étolienne, achaienne eurent une politique
efficace et tinrent en échec les successeurs d’Alexandre. Mais le par-
ticularisme intransigeant reprit le dessus a I'ultime phase, anéantis-
sant en un moment l’expérience, I'effort, I’évolution de dizaines
d’années.

Donc aucun changement fondamental ne s’était produit. Dans
les monarchies hellénistiques la cité grecque subsiste avec ses rouages,



12 ETUDES DE LETTRES

peuple, assemblée, magistrats. Elle ne ménage aucune place dans la
constitution au monarque, et pourtant celui-ci régne, sans se donner
la peine d’imaginer un organisme représentatif. Evidemment il a les
atouts en mains. Il est chef d’armée (mais quelle armée : de merce-
naires !). Son autorité n’est ni contestée ni ignorée. Elle est regardée
comme étrangére a la cité que lui-méme, il reconnait libre. Cas de
suspensions du régime légal exceptés (guerre, violences, etc.), c’est &
lui de s’astreindre a certaines formes, de sorte qu’il parfit le chef, non
d’un empire barbare, mais d’un Etat hellénique dominateur. Com-
ment s’y prenait-il ? Il y avait plusieurs voies.

La plus subtile était que la cité vint & lui et le pridt de comman-
der. Une cité grecque était toujours divisée par les querelles intestines
et le roi trouvait toujours des partisans qui recherchaient son appui.
Quand ces derniers avaient triomphé de leurs adversaires, ils inau-
guraient une politique plus royaliste que celle du roi. Sous prétexte
de maintenir 1’ordre, ils priaient le souverain de bien vouloir consen-
tir & installer une garnison sur I'acropole ! Et voila la cité sous con-
trole a peu de frais, la garnison comprenant des nationaux. C’est par
Pintérieur que le souverain régne sur la cité libre. Il avait intérét a
multiplier les fondations pour helléniser le pays et rien ne ’empéchait
de revétir lui-méme une magistrature municipale. En effet, dans la
cité grecque un étranger pouvait recevoir une charge. Philippe II de
Macédoine était archonte de Thessalie; son fils Alexandre le Grand,
aussi. La charge était héréditaire ! (Cet usage existe dans I’Empire
romain: Domitien était duumvir du municipe espagnol de Salpensa;
Hadrien fut archonte d’Athénes, en 112-113.) Ptolémée fut « stra-
tége a perpétuité » de Cyréne. Les souverains certes n’exercaient pas
personnellement leur mandat ; ils déléguaient un représentant qui
savait suggérer, et écouter. Rien n’était plus simple que d’agir par le
truchement des autorités locales dont ils avaient favorisé I’élection.
Celles-ci présentaient a I’assemblée toutes propositions qui agréaient
au maitre. Le roi s’intéressait aux nominations des prétres et ne négli-
geait aucune occasion de caser ses partisans aux leviers de commande.

Il y avait encore des méthodes plus directes qui semblaient libérer
le souverain d’égards-corvées. Pour remédier aux troubles, il envoie
a la cité un émissaire chargé de rétablir I'ordre. Celui-ci porte plu-
sieurs dénominations : épimélétés, épistatés, prostatés... A premiére
vue ce n’est qu'un préfet royal. Mais sa mission reste officieuse ; les
titres qui la désignent n’ont pas un caractére technique. Pour la méme
fonction, le méme individu, on trouve « épimélétés », « épistatés »,
« prostatés », « tyran», ou une périphrase (« qui est a la téte des
affaires publiques », « qui gouverne », « qui administre la ville »).



GRANDEUR ET SERVITUDE DU SOUVERAIN HELLENISTIQUE 13

Officiellement le personnage est stratége, magistrat municipal. Or la
cité connaissait le procédé. Déchirée par des différends internes, elle
s’adressait 2 un arbitre & qui elle confiait un pouvoir quasi discrétion-
naire. Il fallait remettre en marche les rouages de la cité, grippés,
détraqués ou faussés (un peu comme la tutelle de nos communes
vaudoises : en apparence, négation de la commune ; en réalité, sa
conservation). Jamais les organes de la cité grecque n’étaient touchés.
La méthode eut du succés et une des réussites les plus célebres est celle
de Démétrius de Phalére (homme d’Etat, écrivain, philosophe) qui,
pendant plus de dix ans, présida a la destinée d’Athénes, fut le plus
adroit des « collaborationistes », également apprécié de l'occupant
(Cassandre) et de ses concitoyens réputés ingouvernables.

Mais tout cela est provisoire. La Cité ne l’assimile pas. Le
monarque ne peut se reposer sur une institution permanente qui sup-
portat I'autorité d’elle-méme. Il doit chercher le joint, insinuer, per-
suader, agir personnellement quand il I'estime nécessaire. Au reste,
par économie des moyens qui impose la décentralisation, il laisse aux
cités leur autonomie. Cependant, comme il était impossible d’ad-
mettre, dans le cadre de I'empire, un particularisme qui compromit
Pexistence de I’Etat, la volonté royale traversait les cloisons. Le sou-
verain ne commande pas : il négocie, parlemente (on parlementait
beaucoup: méme a ’armée !)!; il passe par les organes municipaux,
il exprime un désir, non un ordre, et la cité examine (dans I’assem-
blée du peuple) s’il y a lieu d’agréer. Il écrit pour présenter sa
demande. Ce que I'on appelle parfois ses « ordonnances » est en réa-
lité une lettre dont il convient de respecter la forme et le tact.

Grace aux inscriptions qui nous ont transmis des extraits de la
correspondance royale, il nous est loisible d’observer les nuances.
Quand il écrit aux cités, le monarque « invite », « exhorte », « sug-
gere », « émet une opinion », « estime son devoir de communiquer
que ... et ... que ... ». Antiochus III va jusqu’a rappeler dans une cir-
culaire aux cités de son empire que si, a son insu, il les invitait a
prendre une mesure contraire a leurs lois, elles n’avaient qu’a consi-
dérer sa demande comme non avenue. C’est lui aussi qui, voyant la
beauté de la prétresse d’Artémis, préférait s’abstenir d’aller au temple
plutét que de ternir la pureté de ses intentions par des pensers pro-
fanes. Le ministére pastoral féminin trouvait déja ses objecteurs !
Antiochus IV avait des crises d’humilité : il brigua les honneurs élec-
tifs d’Antioche, sa bonne ville, sans esquiver les démarches d’usage

lv. la convention passée entre Euméne Ier de Pergame et ses mercenaires
révoltés, OGIS 266.



14 ETUDES DE LETTRES

ennuyeuses, comme un simple candidat. Donnant la main aux uns,
baisant les autres, il quémandait les suffrages pour étre élu tantdt
agoranome, tant6t démarque. Heureux élu, il se mettait sur-le-champ
au travail et rendait la justice avec zele. Il est vrai que certains
P'auraient envoyé au psychiatre !1

Le ton impératif apparait dans les rapports avec les fonctionnaires
royaux subordonnés. Cependant il se tempére d’euphémismes: « veil-
lez... », « prenez soin... » ol la préoccupation morale est censée justi-
fier les ordres donnés dans 'intérét général.

Nous nous sommes arrété a la position ambigué ou la fonction du
souverain hellénistique présente, selon le point de vue, ses deux aspects
contradictoires & chacun desquels se référe I'attitude de nos interlo-
cuteurs princiers, pére et fils. Nous avons essayé de montrer que le
pouvoir-servitude n’était pas seulement un idéal d’homme d’Etat scru-
puleux, mais un donné de I’histoire consécutif & la persistance de la
cité grecque et de ses libertés, en territoire conquis par Alexandre et
ses successeurs. Est-ce a4 dire que, hors ces enclaves, dans la province,
le souverain hellénistique, homme et dieu, était tout-puissant ? En
droit, oui. En fait il avait & tenir compte d’obligations issues de la
tradition et de la théorie politique. Celle-ci occupait une place impor-
tante dans la culture grecque qui faisait I'unité du monde hellénis-
tique. L’Egypte méme ne resta pas a I’écart, quoique le souverain,
moins contenu par le barrage de la cité, y efit les coudées franches,
son absolutisme prolongeant celui des pharaons. Démétrius de Pha-
lére importuna Ptolémée de conseils dont le Lagide ne lui sut gré.
C’est 12 que la théorie qui rappelait que le roi devait « servir », et non
« jouir », a trouvé son expression catégorique. Non la théorie de Pla-
ton, d’Aristote et de leurs disciples qui, appartenant a la culture géné-
rale, se diluait trop facilement au contact des réalités, mais une théo-
rie proche des contingences, dont I'application était non seulement
souhaitable, mais encore exigible. Elle est formulée dans un docu-
ment, la « Lettre d’Aristéas a Philocratés » (noms de I'auteur et du
destinataire probablement fictifs), et qui date du IIe siécle avant notre
ére 2. C’est un véritable catéchisme de la royauté, fixant la loi morale

1 Polyb., XXVI, 1. — L’empereur Tibére blimait semblable attitude : Plut.,
Moralia, 794 B-C.,

2E.R. Goodenough, The political philosophy of the Hellenistic Kingship,
Yale Classical Study, I, 1928, pp. 55 et suiv. W. Schubart, Das hellenistische
Konigsideal nach Inschriften und Papyri, Archiv fiir Papyrusforschung und ver-
wandte Gebiete, XII, 1937, pp. 1-26. H. Bengtson, Einfiihrung in die Alte Ge-
schichte 4, Miinchen, Beck, 1962, p. 81. Griech. Gesch. 2, p. 455. L. Wickert, RE,
XXIT 2, 2206.



GRANDEUR ET SERVITUDE DU SOUVERAIN HELLENISTIQUE 15

a laquelle le souverain est soumis, énumérant ses articles comme un
canon. La liste des vertus « royales » : courage, sagesse, amour du
prochain, maitrise de soi, justice (essentielle, car le roi, source de
droit, est au service du droit, et donne I’exemple en obéissant le pre-
mier aux lois), cette liste, avec ses obligations, présente bien la royauté
comme un asservissement, conception d’Antigone Gonatas. Les réa-
lités ne la démentaient pas. Bon ou mauvais, le souverain hellénistique
était seul généralissime, législateur, chef religieux, justicier supréme.
Et personnellement !

Quel était I'effet de cette éthique ? Restait-elle un sujet de morale
ou de panégyrique ? Le souverain semble avoir éprouvé le désir sin-
cére de s’en inspirer et de I'appliquer. Il est vrai qu’il redistribuait
généreusement une grande partie du fardeau sur les épaules de ses
fonctionnaires, quitte a y joindre quelques exhortations découlant des
beaux principes a lui destinés.

Le monde hellénistique est un monde disparu. D’autres pays,
d’autres peuples, sans rapport avec lui, ont succédé. Une fécondation
analogue a celle de I'Occident par Rome dont résulte le substrat de
notre culture romane ne s’est pas produite. L’ceuvre d’Alexandre et
des diadoques parait contradictoire et superficielle. Et pourtant il est
impossible de rayer ce monde de I'histoire. Certes son héritage est
invisible; il n’en est pas moins réel malgré sa résorption par la Grece,
Byzance et I'Islam. Outre le maintien, la diffusion, la conservation de
la littérature, des sciences, des arts grecs, soit d’une civilisation dans
laquelle la n6tre plonge ses racines, il a 1égué une expérience politique
originale loin d’étre périmée, dont profitérent les nouveaux venus, les
Romains. Dans le gouvernement, I’administration, la juridiction, il
est banal de louer la « sagesse romaine » : ne rien brusquer, respec-
ter les us et coutumes, individu et collectivité. Est-il besoin de dire
maintenant que le souverain hellénistique a frayé la voie aux empe-
reurs qui assumerent la charge et I’éthique du pouvoir ? Nous en
avons une preuve a Rome. Dans son traité De la clémence, aussi un
catéchisme, Séneéque a expliqué a son éléve Néron les devoirs du par-
fait souverain. L’avocat du diable (défendu par le prince) de répli-
quer : « ... Mais tout cela c’est de I'esclavage, et non la royauté ! »,
ista ... servitus est, non imperium (I, 8, 1). Nous sommes ramenés a
notre point de départ. Remarquons qu’ici non plus il n’est pas ques-
tion de « lois ». La lecon d’Antigone Gonatas était reprise et relayée
par le Romain Sénéque, et ce n’est pas un Marc Auréle qui allait la
réfuter.

Une des assises de la conscience est 'histoire : rappeler, se rap-
peler pour savoir se situer, prévoir et choisir, et ensuite agir. Ce



16 ETUDES DE LETTRES

capital d’expérience qu’elle met a notre disposition, le passé, ce passé,
Mesdames, Messieurs, nous ne voulons pas l'oublier pour mieux
comprendre le présent, tout en gardant, Messieurs les étudiants, Mes-
demoiselles les étudiantes, avec vous, par vous, les yeux fixés sur
I’avenir.

Jean BERANGER.



	Grandeur et servitude du souverain hellénistique

