
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 6 (1963)

Heft: 2

Buchbesprechung: Comptes rendus bibliographiques

Autor: Lasserre, André / Cornuz, Jeanlouis / Marelay, Robert

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES

Deux cents ans de vie et d'histoire vaudoises. La Feuille d'Avis de Lausanne, 1762-
1962. Lausanne, Libr. Payot, 1962. Gr. in-8, 418 p., 32 pl. hors texte, 24 cartes
et figures, 16 graphiques (Bibliothèque historique vaudoise, tome XXXIII).
Le titre de cet ouvrage est ambitieux, qui prétend par une histoire de la

Feuille d'Avis retracer deux cents ans d'histoire vaudoise ; et cela d'autant plus
que le contenu ancien (exclusivement des annonces et avis divers) ni le contenu
actuel du journal ne semblent refléter autre chose que le goût du citoyen moyen
pour le fait divers ou les articles neufs ou d'occasion que lui promet une publicité

alléchante. En d'autres termes, cette copieuse étude cache-t-elle derrière son
titre une simple histoire anecdotique du journal, semblable aux médiocres ouvrages
consacrés à tant d'entreprises commerciales en mal de centenaire, ou bien les
auteurs ont-ils tenu leur gageure Disons d'emblée que la qualité des collaborateurs

peut rassurer de prime abord.
C'est en effet M. Louis Junod qui ouvre le livre par une analyse des origines

de la Feuille d'Avis. A côté de méticuleuses recherches consacrées aux premiers
propriétaires, les Duret, Lacombe, et les Allenspach, le lecteur appréciera surtout
le récit des difficultés des Duret à faire admettre à LL. EE. la création ou l'existence

de leur périodique ; celui-ci semble pourtant innocent puisqu'il se borne à
des avis, officiels ou privés, mais rien ne se faisait sans privilège du gouvernement
et quand, par exemple, la Feuille incitait à l'émigration en insérant des offres
d'emploi à l'étranger, Berne grondait. Les principales sources de renseignements
sont évidemment ici les archives publiques (M. Junod s'attarde plus au XVIIIe
qu'au XIXe où la presse, désormais libre, ne laisse pas de traces dans les papiers
officiels). Quant aux avis eux-mêmes, ils donnent d'intéressantes indications sur
la vie vaudoise ; citons simplement cette annonce typique demandant un régent
qui sache « bien écrire et entende l'arithmétique ». Sans sacrifier au pittoresque,
M. Junod, comme M. Pelet dans un chapitre subséquent, a su exploiter l'anecdote
pour agrémenter son étude.

Dès 1872, la Feuille d'Avis, développant une partie rédactionnelle grandissante,

devient quotidienne, sans renoncer pour autant à son caractère de journal
populaire. C'est M. Pierre Gordey, rédacteur en chef actuel, qui raconte cette
époque. Gêné à chaque instant par la carence des archives du journal et
l'anonymat des articles (qui dura longtemps), il doit trop souvent se borner à des

hypothèses, parfois hasardeuses (telle celle de la liaison entre la Fronde et la
Feuille d'Avis). Ses meilleures pages concernent l'orientation durable, le style que
surent donner des rédacteurs de classe, et spécialement les quatre rédacteurs en
chef, Paul Allenspach( qui apparaît le plus vivant), Maxime Reymond, Rodolphe
Rubattel et Otto Treyvaud. On ne peut en vouloir à l'auteur si ces portraits sont
surtout des panégyriques : ces quatre personnalités ont assez marqué le journal
et le canton pour qu'il importât de mettre en valeur leur activité journalistique.

M. Paul-Louis Pelet s'attaquant à la matière même du journal nous donne
une brillante leçon sur l'utilisation des sources, en l'occurrence les annonces
«miroir de l'économie vaudoise» (1762-1850). En spécifiant bien les limites
qu'elles comportent en tant que document historique, il s'attache surtout à définir

Lausanne. Il arrive à la conclusion nouvelle que c'est une ville déjà avant
1850, non tant par le nombre de ses habitants (malheureusement aucune statistique

démographique ne complète l'exposé)... ou de ses pieds de vigne, que par
ses magasins, ses hôtels, ses bains et surtout son artisanat et son industrie. M. Pelet



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 153

a dénombré 58 ateliers à moteur hydraulique qui s'égrènent de Sauvabelin au lac,
et 263 professions et métiers dont il donne la liste et qui évoquent une population
aux activités les plus variées (ce chiffre n'a du reste qu'une valeur indicative :

un huilier est souvent aussi teinturier, scieur et meunier, du fait qu'il possède
une roue à eau, et d'autre part si M. Pelet mentionne des « foules », il n'a pas
trouvé de foulon dans les annonces Maint métier et tous ces ateliers ont
disparu avec les chemins de fer et l'apparition de la vapeur après 1850. Sur ce
point nous ne pouvons suivre entièrement l'auteur qui pense que l'originale
évolution de l'économie vaudoise fut « heureuse » en manquant la première révolution

industrielle. Cette analyse est complétée par diverses cartes industrielles et
commerciales, par l'étude de quelques métiers (la pierre, la lutherie, etc.) et par
une très utile statistique des prix du blé, du pain et des viandes. Les pages
consacrées aux transports sont en revanche peu abondantes. L'étude de M. Pelet
comble d'importantes lacunes dans la connaissance du XIX« siècle vaudois si

pauvrement étudié jusqu'ici.
Les annonces n'étant pas la seule pâture offerte aux historiens, il était

intéressant d'étudier la partie rédactionnelle du journal, et c'est ce que fait M. Jean-
Pierre Aguet pour les années 1872 à 1914 dans le domaine de l'information étrangère.

Il nous mène à travers de grandes crises (la guerre russo-japonaise, par
exemple, et surtout l'affaire Dreyfus, la plus suggestive). Il n'a peut-être pas assez
résisté à la multiplication des citations et de commentaires un peu réduits (la
nécessité d'expliquer les événements pour les rendre compréhensibles était du
reste une entrave fort lourde), ce qu'il reconnaît dans son introduction, mais il
dégage de ses recherches les diverses manières dont fut conçue l'information étrangère

(il discerne trois étapes) et donne une image de l'opinion publique. Tout
journal, surtout s'il se veut populaire, traduit les opinions des citoyens autant
qu'il les façonne : les commentaires dédiés aux différents Premiers Mai ou aux
conflits intérieurs en Russie en sont des exemples. Il est aussi caractéristique de

voir combien le sens véritable des événements a pu échapper aux lecteurs. Faut-il
en accuser la Feuille d'Avis Certes non. M. Aguet nous montre éloquemment
les difficultés d'un journal local qui ne peut rivaliser avec les subtiles analyses des

chroniqueurs des grands journaux. Mais le bon sens et la lucidité n'y ont pas
nécessairement perdu. La valeur de cette étude réside en deux mots dans l'analyse
de l'esprit de la Feuille d'Avis et de son évolution dans le domaine de
l'information étrangère et dans ce qu'elle révèle, avec prudence, de l'opinion publique.

Pour terminer, M. Jean-Pierre Chuard évoque la vie quotidienne à Lausanne
au cours de deux siècles. Ne pouvant donner de tableau complet, il procède par
touches pittoresques. Il fournit toute sorte d'éléments que des études plus
systématiques pourraient exploiter (avec prudence : à la p. 339, par exemple, il laisse

croire que la «Boulangerie des Familles» date des années 1850, alors qu'elle est
de 1840). Fêtes, lectures (il y a d'intéressants catalogues de livres), conférences,
instruction publique ou privée, chemins de fer (pourquoi n'avoir pas cité les

affriolants « trains de plaisir » premier téléphone ou rationnement alimentaire

: voilà autant de thèmes qui retiennent l'auteur et qu'il replace adroitement
dans leur contexte historique.

En conclusion, il faut donc reconnaître que le titre de l'ouvrage tient ses

promesses et que l'histoire de ce journal, intimement lié à la population vaudoise,
méritait d'être faite. Deux vœux pour terminer : que d'autres historiens suivent
cet exemple et complètent ce qui ne pouvait être qu'un échantillonnage. Puissent-
ils le faire, comme le souhaite M. Aguet, dans un travail d'équipe, le seul qui
permette d'exploiter à fond un journal aussi riche. André Lasserre



154 ÉTUDES DE LETTRES

Marc Eigeldinger, Jean-Jacques Rousseau et la réalité de l'imaginaire, A la
Baconnière, Neuchâtel, 1962, 214 p.

« Les Confessions ne sont pas seulement le récit et la justification de son
existence, mais la projection de ses rêves, de ses espérances, de ses désirs imaginaires »,
écrit dans sa conclusion Marc Eigeldinger à qui nous devons déjà plus d'une étude
enrichissante sur les problèmes de l'imaginaire h Et d'ajouter que Jean-Jacques,
dont l'imagination est « affective, chimérique, diffluente » et « demeure attachée
au sens profond de l'intériorité », a vécu « avec une intensité inconnue de ses

prédécesseurs, le conflit du réel et de l'imaginaire ».
Ses prédécesseurs... : après un chapitre d'introduction, où il définit ce qu'est

l'imagination (L'imagination, ce soleil de l'esprit), l'auteur consacre en effet un
second chapitre aux précurseurs de Rousseau, De Cyrano de Bergerac à Diderot.
De même, il achèvera son étude en analysant rapidement le rôle de l'imaginaire
chez des auteurs plus récents, Chateaubriand, Lamartine et Hugo, Vigny, Baudelaire,

Breton, Char et Henri Michaux. Cependant, au cours des pages, le lecteur
se sera penché à la suite du critique sur l'Ambiguïté de l'imagination (ch. III),
sur les rapports de l'amour et de l'imaginaire (ch. IV), sur ceux du Langage et
de l'Imagination (ch. V), sur l'âge d'or (L'âge d'or est insulaire, ch. VI), enfin
sur Le Sentiment de l'immortalité (ch. VII).

Livre très riche, comme on voit, qui vient par certains côtés compléter, mais
aussi nuancer celui de Jean Starobinski sur la Transparence et l'Obstacle. Que
j'avoue pourtant qu'attaché tout au long des pages, voire même séduit, je n'ai pas
été toujours convaincu. A cause peut-être de sa richesse, l'étude de Marc
Eigeldinger ne m'a pas toujours semblé assez claire. L'imaginaire est un mot bien vague,
et malgré les efforts de l'auteur, il m'a paru que les limites qui le séparaient
d'autres notions voisines n'étaient pas nettes. Car le rêve n'est pas la rêverie,
l'imagination n'est pas l'invention. Ainsi, lorsque La Bruyère (cité p. 24) écrit qu'« une
vaste imagination emporte hors des règles et de la justesse », on se persuade qu'en
fait, il veut parler d'invention (au sens où Ramuz assure en être privé dans ses

romans), alors que La Fontaine (cité en cette même page 24) pense que
«l'imagination n'est pas vraiment créatrice, elle est plutôt le pouvoir de se figurer, de

se représenter les êtres et les choses inventés par la nature... » Et cette fois, c'est
bien d'imagination qu'il s'agit, c'est-à-dire très précisément du pouvoir de créer
des images, soit dans son esprit, soit par la plume, sur le papier (et dans ce sens,
il est évident que tout au contraire, Ramuz est un grand imaginatif Tout cela,
Marc Eigeldinger le sait bien et mieux que nous. Mais peut-être eût-il été préférable

de consacrer à l'une et à l'autre des deux fonctions des chapitres séparés.
Peut-être aussi faudrait-il distinguer également entre l'imagination-créatrice-de-chi-
mères (« le peintre est... de tous les créateurs, celui qui participe le plus totalement
aux chimères de son imagination », p. 45 et l'imagination-créatrice-d'images,
c'est-à-dire pouvoir imageant, pouvoir de créer des images à l'image du réel.

Pour Jean-Jacques Rousseau, elle prendrait un autre sens, encore, et se
confondrait parfois avec la mémoire. Elle deviendrait, selon la formule de Georges
Poulet dans ses Etudes sur le Temps humain, « le pouvoir de vivre par l'esprit en
avant ou en arrière ». Dans ce sens, Eigeldinger montre bien qu'elle est tantôt
bénéfique, source de joie et des seules joies auxquelles l'auteur des Rêveries ait

1 Notons entre autres : Le Dynamisme de l'image dans la poésie française
(1943), Julien Green et la tentation de l'irréel (1947), Le Platonisme de
Baudelaire (1951).



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 155

eu accès, et tantôt maléfique, génératrice d'idées noires et en fin de compte de
ce qui, avec les années, est devenu chez Rousseau folie de la persécution. Toutefois,

il semblerait que le critique incline à considérer surtout le premier aspect.
«La rêverie de Rousseau, écrit-il en effet (p. 178), est de nature mystique en ce
sens qu'elle délivre et transfigure le moi, qu'elle incite l'âme à participer ici-bas
au miracle de l'éternité. »

Il n'est pas, je pense, de critique littéraire « objective », pas plus qu'il n'est
d'histoire « impartiale ». Devant ce qui est bien plus qu'une simple fonction de
l'âme humaine, devant ce qui est en dernière analyse un choix, une attitude
existentielle, le critique ne peut demeurer au niveau de la simple description, et sa
démarche implique forcément son propre choix et sa propre attitude. L'imagination

transfigure-t-elle le réel en lui ajoutant la dimension de l'infini et du surnaturel,

comme Eigeldinger l'écrit (p. 17, L'Imagination, ce soleil de l'Esprit — au
fait, l'imagination est-elle « soleil »? ou bien est-elle fuite devant le réel, qu'elle
«trahit», comme le veut par exemple Jeanson (Signification humaine du Rire)
Aussi Jean-Jacques Rousseau et la Réalité de l'Imaginaire, plus encore qu'une
étude littéraire, est un témoignage quasi religieux : « Le monde imaginaire est un
miroir de l'éternité », affirme la dernière phrase de la dernière page. Qui donc
ne le préférerait alors au monde « réel »

Jeanlouis Cornuz.

Alexandre Vinet, Moralistes des seizième et dix-septième siècles. Préface de Henri
Perrochon, 1 vol., 382 p., Librairie Payot, Lausanne, 1962.

Poursuivant un très louable effort, entrepris il y a cinquante-cinq ans, la
Société d'Edition Vinet publie le vingt-neuvième volume des œuvres du grand
critique et moraliste vaudois. La matière du présent ouvrage est tirée principalement

du cours public que Vinet fit à Bâle de 1832 à 1834, cours qu'il avait lui-
même intitulé Revue critique des Moralistes français pendant les trois derniers
siècles. On y trouve une série d'études allant de Rabelais à Massillon, et passant
par Montaigne, Charron, la Boétie, Jean Bodin, Michel de l'Hôpital pour le
XVIe siècle, La Rochefoucauld, La Bruyère, Saint-Evremond, Bayle, Bossuet et
Bourdaloue pour le XVIIe. Notons que Pascal avait fait l'objet d'un volume à

part publié en 1936 : Etudes sur Biaise Pascal, annoté et préfacé par Pierre Köhler.

Les éditeurs ont judicieusement placé en tête des Moralistes des seizième et
dix-septième siècles une sorte de dissertation intitulée De la Morale dans la
Littérature, texte qui servit d'introduction à un autre cours de Vinet, donné l'année
de sa mort en 1847.

Cette introduction éclaire l'ouvrage et en souligne l'unité. C'est en effet sous
un angle moral que Vinet considère les auteurs qu'il étudie, ou du moins chacune
de ses études débouche sur le plan moral et la plupart du temps sur le plan
strictement religieux. Rien d'étonnant à cela puisque, selon lui, Religion et Morale ne
font qu'un. « Tout, dans la religion chrétienne, est morale. » « En réhabilitant la
morale dans la religion, les réformateurs remirent le christianisme à l'usage de la
vie. » (p. 14). Ce point de vue informe naturellement toute la pensée de Vinet,
aussi bien lorsqu'il admire le « génie affirmatif et synthétique » de Bossuet ou les
sermons de Bourdaloue, « un de nos grands citoyens de la république des lettres »,
que lorsqu'il fustige la casuistique jésuite, qu'il assimile purement et simplement
au catholicisme. « Le jésuitisme, qu'on s'obstine à distinguer du catholicisme et
même à lui opposer, n'est que le catholicisme concentré, comme le catholicisme,
diraient les chimistes, n'est que le jésuitisme étendu. Le jésuitisme ne fait que



156 ÉTUDES DE LETTRES

reproduire, dans des proportions réduites, et par là-même plus distinctement,
l'antique et instinctive politique de Rome. » (p. 308). Le catholicisme ne sort
guère indemne de ces pages austères et sévères, au cours desquelles Vinet soutient
clairement qu'il y a, d'une part, le christianisme, entendez le protestantisme, de
l'autre, le catholicisme. La conclusion est claire aussi; qui est catholique, entendez
jésuite, n'est pas chrétien. Il y a cependant le catholique Bossuet, le jésuite Bour-
daloue, que Vinet admire profondément et dont il parle avec une pénétration et
une éloquence dignes de Sainte-Beuve, lui-même grand admirateur de Vinet. Oui,
mais précisément, ces grands prédicateurs ne furent souvent catholiques que de

nom ; égarés au sein du papisme, ils étaient d'authentiques chrétiens (p. 358).
Il serait faux pourtant de ne juger Vinet que sur ses étroitesses. Il serait injuste

aussi de ne voir dans ces pages que le moralisme austère d'un texte qui était fait
pour être dit et que la simple lecture prive certainement d'une part de sa sève et
de son élan. Il y a chez Vinet une probité remarquable, jusque dans ses préjugés,
un sens de la grandeur et une pénétration qui lui inspirent de nombreux développements

absolument définitifs et parfaits. Il faut citer en particulier les lignes
consacrées au charme de Montaigne, ce « Romain de beaucoup d'esprit qui écrit
en français » et qui communique à « l'idiome national l'énergie de la langue
d'Horace », ou aux Maximes de La Rochefoucauld, « qui, après avoir fait, une à

une, les délices d'une société aristocratique, se rassemblèrent sous la main de leur
auteur; puis, polies, aiguisées, acérées avec art, furent livrées dans un même
carquois à tout le public; chacun vint faire son choix dans cette satire à mille pointes
de la nature humaine, et se pourvut, à son gré, de quelque flèche bien aiguë,
propre à être décochée, selon l'occasion ou le besoin, contre cette humanité de

laquelle tour à tour on se glorifie et l'on rougit» (p. 161). On aimerait citer en
entier ces pages, comme aussi l'introduction à Saint-Evremond, pleine de légèreté,
de vivacité, d'esprit, et du meilleur goût, de celui qui certainement devait charmer
Sainte-Beuve. Quant aux notes sur Bossuet et au chapitre consacré à Bourdaloue,
ils sont à lire, en réservant pour des pages d'anthologie la définition du catholicisme

gallican et les savoureuses, mais très piquantes remarques sur la diversité
des mets que sert l'Eglise à ses nombreux convives.

Il faut reconnaître pourtant que, prises dans leur ensemble et telles qu'elles
sont, les longues dissertations de Vinet nous lassent souvent. Dans certains
chapitres, les citations trop nombreuses deviennent fastidieuses et étouffent un texte
qui, encore une fois, devait prendre toute sa signification et son équilibre dans un
cours où le public ne manquait pas de provoquer et de soutenir l'élan d'un maître
admiré. Le procédé du dialogue supposé adopté pour présenter la philosophie de
La Rochefoucauld ennuie très vite et rappelle par son artifice les plus mauvaises
mises en scène des Dialogues des morts de Fontenelle ou de Fénelon.

Il est regrettable enfin qu'une édition de ce genre, destinée à rendre des
services aux spécialistes comme aux amateurs de Vinet, ne soit pas établie avec plus
de soin. En effet, l'appareil critique est assez sommaire, et surtout il est présenté
de manière à décourager la consultation des notes, rassemblées à la fin de la
préface sans aucun rappel dans le texte même. Le lecteur en est donc réduit à deviner
que tel passage a donné lieu à une note critique. Dans le texte lui-même, on ne
peut savoir avec certitude si certaines notes au bas des pages sont de Vinet ou
des éditeurs. On aimerait en outre des références précises aux ouvrages cités par
Vinet, ce qui n'est pas toujours le cas. Bref, il faudrait que cette édition fût
vraiment une édition critique pour avoir toute sa valeur d'instrument de travail auprès
des professeurs et des étudiants.

Robert Marclay.


	Comptes rendus bibliographiques

