
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 4 (1961)

Heft: 1

Buchbesprechung: Comptes rendus bibliographiques

Autor: Reymond, Marcel / Guisan, Gilbert

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES

Jean-François Suter. Philosophie et histoire chez Wilhelm Dilthey. Essai sur le

problème de l'historicisme. Bâle, Verlag für Recht und Gesellschaft, 1960,

xi + 204 p. (Thèse de doctorat ès-lettres présentée à la Faculté des Lettres de
l'Université de Lausanne. Edition de vente comme Supplementum 8 des

Studia philosophica publiés par la Société suisse de philosophie.)

C'est le premier ouvrage en français consacré à Wilhelm Dilthey (1833-1911).
Vu le caractère dispersé de son œuvre, réunie en Gesammelte Schriften, d'ailleurs
incomplètes, de 1911 à 1958, Dilthey a exercé une influence plus grande au
XXe siècle qu'au XIXe, notamment depuis la parution de Das Erlebnis und die
Dichtung (1905). Mais l'épanouissement des sciences historiques et philologiques,
au XIXe siècle, en Allemagne notamment, lui a posé le problème épistémologique
de la portée de la connaissance historique. Il a voulu compléter l'œuvre de Kant
par une critique de la raison historique. Puis l'affirmation du caractère historique
de toutes les valeurs ou historicisme l'a amené à dégager de l'histoire les

Weltanschauungen fondamentales, les visions-types du monde.
L'ouvrage de M. Suter combine ingénieusement la biographie du théologien

libéral, historien de Schleiermacher et de Hegel, devenu philosophe, avec l'exposé
doctrinal et la critique philosophique. Insatisfait de l'idéalisme post-kantien et du
positivisme d'Auguste Comte, qu'il dépassera tous deux, Dilthey distingue radicalement

les sciences naturelles, qui visent l'explication, et les sciences de l'esprit
humain (Geisteswissenschaften), dont la tâche est de comprendre intuitivement
l'homme et ses œuvres, compréhension qui requiert l'expérience interne, c'est-
à-dire une psychologie non alignée sur les sciences naturelles, et prenant en
considération la subjectivité. Le problème fondamental de la recherche diltheyenne
est donc celui de la connaissance et de la raison historiques. Dilthey constitue une
anthropologie fondée sur la notion de structure, et une herméneutique basée sur
l'intuition de soi-même et d'autrui. L'historicisme aboutit aux visions typiques,
fondamentales du monde, soit le naturalisme, l'idéalisme de la liberté (Schiller,
Fichte), l'idéalisme objectif, qui procède d'une sympathie universelle pour la vie.

M. Suter analyse ensuite l'influence exercée par Dilthey sur Max Scheler, Eduard
Spranger, Karl Jaspers (antérieurement sur Ernst Troeltsch) en Allemagne, sur
Bernard Groethuysen et Raymond Aron en France. Il s'attache particulièrement
à la psychologie de Jaspers et à celle de Spranger. Enfin, ses remarques critiques,
dont il sera de nouveau question dans notre compte rendu de la soutenance de sa

thèse, portent essentiellement sur le caractère excessif, à ses yeux, de la théorie de

Dilthey, qui fait trop large la part de l'irrationnel, de l'historicité de la pensée.



42 ÉTUDES DE LETTRES

Préparée sous la direction de MM. H.-L. Miéville, Raymond Aron (Paris)
et Arthur Stein (Berne), la thèse de M. J.-F. Suter a été discutée le 8 décembre
1960, à la salle du Séant de l'Université, par MM. H.-L. Miéville, Philippe Muller
(Neuchâtel), et D. Christoff, sous la présidence de M. le professeur W. Stauf-
facher, doyen.

M. Suter rendit tout d'abord hommage à MM. Miéville et Aron, et rappela
la mémoire de Pierre Thévenaz. Après avoir exposé le plan à la fois biographique
et systématique de son travail, tel que nous venons de le caractériser, M. Suter
montra en Dilthey autant un historien qu'un philosophe, à preuve ses grands
travaux biographiques, ses études sur la Renaissance et la Réformation. Le résultat
en est dans une manière plus psychologique d'écrire l'histoire, un dépassement du
concept vers le concret. Une plus grande attention est vouée aux relations des

subjectivités entre elles, à l'inter-subjectivité, aux «objectivations». Mais M. Suter
ne pense pas que Dilthey ait réalisé entièrement son projet d'une critique de la
raison historique.

M. H.-L. Miéville, seul membre présent du premier jury ayant signé l'imprimatur,

posa quelques questions, « en marge » dit-il, d'un très grand sujet, que
M. Suter a eu le courage d'aborder. Il s'agit tout d'abord des jugements de
M. Suter sur Heidegger, puis sur Jaspers, dont il contesta la pertinence, notamment

en ce qui touche à la raison, dans ses rapports avec l'existence. Discussion
analogue sur l'appréciation de Hegel dans l'introduction de la thèse. M. Suter
voit Hegel plus libéral que M. Miéville, qui rappelle le soutien prêté par Hegel
à la politique de la Restauration. On doit aussi à Hegel d'avoir reconnu le caractère

positif de la négativité. Quant à un terme dernier de l'histoire, la dialectique
hégélienne l'exclut par définition. Le théologien R. Bultmann, dans Eschatologie
und Geschichte, s'est trouvé placé devant un problème analogue et fait intervenir
notre responsabilité devant l'avenir.

M. Ph. Muller releva combien Dilthey reste au niveau des problèmes d'aujourd'hui

; malheureusement, il est encore peu connu en France, où il a été d'ailleurs
mal traduit. Aussi l'ouvrage de M. Suter sera-t-il le bienvenu pour le lecteur de
langue française.

On pouvait concevoir cette thèse de deux manières : ou bien une étude
strictement historique sur le vrai Dilthey, ou l'approfondissement d'un problème central
chez Dilthey, l'examen de ce qui reste vrai chez Dilthey. M. Suter n'a pas opté
rigoureusement, il est cependant plus proche de la seconde de ces possibilités.
Sa bibliographie atteste une étude sérieuse du sujet.

Toutefois, dès l'introduction, il paraît avoir enfermé son auteur dans un
schéma trop étroit, trop exclusivement psychologique, trop compartimenté. Prenant
exemple sur le résumé par M. Suter de la leçon inaugurale de Dilthey à l'Université

de Bâle en 1867, M. Muller montre que ce résumé ne correspond pas assez au
texte, qu'il a été établi dans la perspective du commentaire ultérieur.

A propos de 1 'Einleitung in die Geisteswissenschaften, dont seul le tome I a
été écrit (1883), le tome II étant constitué par les éditeurs avec Die geistige Welt,
Einleitung in die Philosophie des Lebens, M. Muller montre que M. Suter voit
Dilthey trop individualiste, il infléchit sa pensée dans un sens trop psychologiste,
pas assez philosophique ; il ne donne pas à la Lebensphilosophie la place qui lui
revient, ni à la thématique que Dilthey développe à son propos.

M. D. Christoff relève comme M. Muller les mérites de la thèse ; cependant,
elle le laisse sur sa faim. Elle présente des imperfections de langage, où un mot
de plus eût mieux fait comprendre la pensée. M. Christoff regrette que M. Suter,
pour illustrer la théorie historiographique de Dilthey en la confrontant avec sa



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 43

pratique, n'ait pas fait appel aux essais d'histoire et de critique littéraires. Or
ceux-ci ne sont pas négligeables. C'est par ceux d'entre eux recueillis dans Das
Erlebnis und die Dichtung (1905) que Dilthey a brusquement été connu du grand
public. Dilthey y dépassait une histoire trop exclusivement érudite. Le regret de
M. Christoff nous paraît d'autant plus fondé que de là aussi date l'influence de
Dilthey sur critiques et historiens de la littérature allemande, chez nous sur Emil
Ermatinger et sur Gottfried Bohnenblust, et l'impulsion donnée à la
Literaturwissenschaft, dont la Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenchaft und
Geistesgeschichte reste un bon témoin. Cette action n'a heureusement pas été
entièrement supplantée par celle plus récente de Heidegger.

M. Christoff juge méconnue dans la formation de Dilthey l'influence du
Kulturkampf ; enfin, il fait des réserves sur le parallèle entre Dilthey et son
contemporain Nietzsche.

M. Suter se défendit avec à propos, relevant, entre ses juges et lui, une
interprétation différente, de Dilthey, que lui voit davantage historien qu'eux.

Après délibération, M. le Doyen W. Stauffacher annonça que la thèse de
M. Suter, compte tenu de l'ampleur et de la difficulté du sujet, de l'étendue de
l'exposé, de son utilité pour les lecteurs de langue française et malgré certaines
interprétations discutables, était reçue avec la mention honorable.

Quand on voit l'embarras d'Emile Bréhier à situer Dilthey, dont l'œuvre est
un carrefour, soit dans sa grande Histoire de la philosophie, soit dans son Histoire
de la philosophie allemande, on mesure le mérite et l'utilité de l'ouvrage de
M. J.-F. Suter.

Marcel Reymond.

Alexandre Vinet, Histoire de la littérature française au dix-huitième siècle, publiée
avec une préface documentaire par Henri Perrochon, Librairie Payot,
Lausanne, 1960, 358 p.

« Ce qui fait ordinairement une grande pensée, c'est lorsqu'on dit une chose
qui en fait voir un grand nombre d'autres, et qu'on nous fait découvrir tout d'un
coup ce que nous ne pouvions espérer qu'après une grande lecture. » Cette
observation que Vinet emprunte à Montesquieu pour définir sa rhétorique, nous pourrions

la retenir à notre tour pour caractériser la critique littéraire de l'éminent
professeur de littérature vaudois dont l'enseignement a illustré l'Université de
Bâle et l'Académie de Lausanne. On se souvient des Mélanges littéraires, publiés
en 1955 par les soins de Pierre Köhler, qu'il suffit de feuilleter pour que telle fine
remarque accroche l'esprit, ou telle réflexion ingénieuse, ou encore telle formule
saisissante, chacune lui apportant excitant fécond ou substantielle nourriture.
Une même expérience se renouvelle à la lecture de l'Histoire de la littérature française

au dix-huitième siècle, dont un premier tome vient de paraître. M. Henri
Perrochon, qui l'introduit avec son élégante érudition coutumière, rappelle d'abord
dans sa Préface l'importance que la littérature du XVIIIe siècle a tenue dans les

préoccupations de Vinet : non pas que ce bon moraliste s'y sente partout à l'aise
Il redoute « le marais de Diderot, d'Helvétius et de d'Holbach », il se méfie de
la séduction de Voltaire, mais ce siècle d'interrogation et de négation le captive :

ne pose-t-il pas les problèmes essentiels, ceux de la société et de la religion Et
n'ouvre-t-il pas à la littérature des domaines nouveaux, ceux de la politique et de
la nature



44 ÉTUDES DE LETTRES

M. Henri Perrochon nous renseigne encore sur les origines de cette Histoire,
qui résulte de la synthèse des notes prises par Vinet pour le cours qu'il a professé
à Lausanne en 1846, complétées par quatre cahiers d'étudiants et des emprunts
d'une part aux notes préparatoires des cours professés à Bâle en 1833-1834 et en
1836, d'autre part aux notices de la Chrestomathie, au Discours sur la littérature
française et à certains articles du « Semeur ». Elle a été publiée en 1854 par les
soins du comité des éditions Vinet d'alors, qui comprenait entre autres Charles
Secretan et Alexis Forel. C'est ce texte même qui est publié à nouveau.

Le tome premier contient une introduction générale, qui appartenait au cours
de 1833-1834. On en retiendra un éblouissant parallèle entre Bossuet et Voltaire.
Cet art ne se pratique plus guère, et c'est dommage. L'esprit d'analyse et le souci
de l'exactitude méticuleuse jusque dans le moindre détail ne permettent plus ces

jeux de miroirs dont les éclairages imprévus ne manquaient pas cependant d'être
révélateurs. De l'Introduction l'on passe à une série d'études d'inégale longueur,
curieuse théorie de figures : voici le Chancelier d'Aguesseau, Cochin, Saint-
Simon ; puis Rollin, Louis Racine, Crébillon, Le Sage ; suivent Destouches, l'abbé
Prévost, la marquise de Lambert, Mademoiselle de Launay, Fontenelle, Houdard
de la Motte ; ferment la marche Marivaux, La Chaussée, le président Hénault,
Vauvenargues, Montesquieu enfin, lequel a les honneurs mérités des regards les

plus soutenus. On ne s'étonnera pas que des écrivains mineurs côtoient les plus
grands. La hiérarchie, au début du XIXe siècle, n'était pas la nôtre, et ce n'est
pas d'ailleurs l'un des moindres intérêts de l'ouvrage que ces présentations
inattendues, rapides parfois, mais de bonne compagnie, et qui invitent à un commerce
plus durable.

Toutefois ce qui appelle le plus l'admiration, me semble-t-il, c'est
l'extraordinaire pénétration, la sûreté avec lesquelles Vinet — qui, on le sait, est enclin
à juger de l'intérêt littéraire selon l'utilité morale —, rend compte des qualités de

langue et de style. Les pages qui concernent Saint-Simon, l'abbé Prévost, Montesquieu,

sont à ce point de vue de premier ordre, et les considérations qui
accompagnent les analyses restent d'une entière actualité.

Gilbert Guisan.


	Comptes rendus bibliographiques

