
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 4 (1961)

Heft: 3

Buchbesprechung: Comptes rendus bibliographiques

Autor: Grandjean, Marcel / Roth, Charles

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES

Claude Lapaire, Les constructions religieuses de Sainte-Ursanne et leurs relations
avec les monuments voisins, VIIe-XIII<> s. Porrentruy, 1960,211 p., 16 planches.

Il n'a pas fallu à Claude Lapaire moins d'une méthode d'investigation globale
rassemblant des techniques propres à l'histoire, à l'archéologie et à l'histoire de
l'art pour découvrir les étapes essentielles du développement de Sainte-Ursanne et
de ses établissements religieux, qui font l'objet de sa thèse.

L'auteur — qui possède en ces trois matières un savoir-faire sûr, et le prouve
abondamment — démontre d'abord l'existence de l'ermite Ursicinus (VIe s.),
celle du « coenobium » de saint Wandrille (VIIe s.), celle d'une « abbatia »
carolingienne, comprenant une église qui devait s'élever à l'emplacement de l'ancienne
paroissiale où l'auteur a découvert les fondations d'un petit édifice antérieur au
XIe s., à chœur carré — et il étudie les fragments qui subsistent de ces premières
étapes : sarcophages, dalles, chapiteau ionique, etc.

Selon Claude Lapaire, un bouleversement complet transforme, au XIe s., les

structures de l'abbaye : une nouvelle abbatiale s'élève au sud de la précédente, qui
devient église paroissiale et qui est reconstruite vers la même époque avec un
chœur carré. De cette abbatiale du XIe s., il resterait deux chapiteaux à personnages

(Ursicinus et Burchinus), un tympan à croix, lys et lion, quatre colonnes
dans la crypte romane. Des irrégularités de construction dans l'église actuelle
s'expliqueraient par la présence de cet édifice du XIe s., dont on n'a pas retrouvé
les fondations, mais qui aurait pu avoir trois nefs et trois absides semi-circulaires.

Pour l'époque romane, l'auteur, s'appuyant sur des documents authentiques et
anciens, et contredisant l'opinion admise, peut affirmer que l'abbaye n'a été
sécularisée qu'après 1095 et avant 1120, et transformée, au début du XIIe s., en
un chapitre de chanoines réguliers dont l'indépendance, défendue d'abord avec
acharnement, fut brisée en 1210 seulement par l'évêque de Bâle.

C'est de la fin de cette époque de prospérité que daterait l'église romane, sur
la construction de laquelle les documents restent muets, mais que l'auteur peut
situer sous le prévôt Philippe (1176-1218), après 1179, mais avant 1210. Les
travaux se déroulent en trois phases : d'abord l'abside polygonale, sur crypte, et
la travée barlongue, appliquée à l'ancien chevet, puis la reconstruction de la partie
ancienne du chœur et les deux portails latéraux, et enfin la nef, dont les grandes
arcades avaient à l'origine une « mouluration pendante », et dont la couverture
fut refaite dans la seconde moitié du XIIIe s.

Certaines parties de la construction romane ont été transformées ; Lapaire
arrive à déterminer que les collatéraux orientaux se terminaient par un mur droit



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES J5J

comme il est de règle dans les édifices comtois et rhénans, que les arcades percées
dans les murs de la travée carrée ne sont pas originales, contrairement à l'opinion
de Gantner, et donc que le chœur était, au début, complètement séparé des bas-
côtés ; que la façade, enfin, transformée au XVe s., possédait déjà une tour au
XIIe s., et les bas-côtés, une travée supplémentaire à l'ouest.

Peu de renseignements ont subsisté sur les bâtiments conventuels, le cloître
roman en particulier, et sur l'église paroissiale reconstruite encore une fois au
XIIe s. et détruite en 1898. Les documents manquent aussi sur le morceau de
bravoure de Sainte-Ursanne, le portail sud, que l'on peut dater de la fin du
XIIe s. par l'iconographie et le style. Il n'avait pas été prévu pour l'endroit exact
qu'il occupe et a été modifié : la niche d'Ursicinus a été refaite après coup pour
recevoir la statue du saint, qui est en rondebosse, et celle de la Vierge a été
exhaussée.

L'époque gothique, qui ouvre la période de décadence des chanoines de

Sainte-Ursanne, a apporté des modifications à l'église : d'abord la transformation
de la couverture de la nef centrale, dont les dates apparentes, mal lues jusqu'à
présent, sont rectifiées par Lapaire (1259, 1261, 1301, 1307), et, en même temps,
la construction d'un jubé, dont, jusqu'ici, on ignorait l'existence et qui, très large,
occupait toute la première travée de la nef. Au XIVe s. s'effectuèrent la restauration

de la crypte, la construction de chapelles adjacentes (que l'on datait pour
la plupart du XVe s.), le renouvellement des voûtes des bas-côtés occidentaux, le
bûchage des « moulurations » des grandes arcades de la nef, et surtout, peu avant
1385 probablement, la construction du cloître, que l'on datait erronément de 1551,
année d'une simple restauration. En 1442, la tour fut reconstruite par une main-
d'œuvre franc-comtoise, ce qui prouve l'importance, à Sainte-Ursanne, de ce

courant dont Lapaire pense qu'il s'est déjà manifesté auparavant, et, à la fin du
XVe s., on érige la chapelle Sainte-Anne, attribuée jusqu'ici au XVIIIe s.

Dans cette première partie, Lapaire fait une œuvre de défrichement, de
clarification, de rectification, dont l'importance est primordiale, pour retrouver une
vision authentique des étapes de l'église de Sainte-Ursanne et pour pouvoir, en
connaissance de cause, situer cet édifice par rapport aux monuments voisins
d'Alsace, de la Comté et de Bourgogne, ce qui fait l'objet de la seconde partie
de ce travail.

Dans cette seconde partie, l'auteur affirme d'abord comme une évidence qui
s'impose à lui l'appartenance géographique indiscutable de Sainte-Ursanne à la
Comté, qui en conditionne le développement artistique. Les sarcophages ursiniens
appartiennent par leur forme trapézoïdale et leur décor géométrique strié au groupe
burgondo-champenois : aux VIIe et VIIIe siècles, Sainte-Ursanne est donc bien
une « marche » comtoise.

Ensuite, un changement s'est opéré dans l'orientation culturelle de l'abbaye :

le tympan du XIe s. offre en effet des analogies avec ceux d'Alsace et atteste de
ce fait le contact des moines ursiniens avec les pays rhénans.

Quant à la construction romane, Lapaire rejette la thèse de l'influence directe
de la cathédrale de Bâle, dont Sainte-Ursanne n'aurait été, selon le mot de Hans
Reinhardt, qu'une « réduction ». Car Sainte-Ursanne ne présente pas les deux
caractères fondamentaux de l'église de Bâle : forme du chevet et structure des

travées de la nef. Il faudrait plutôt songer à une origine commune assimilée
différemment : l'abside bâloise, polygonale, a subi en la transformant, pense Claude
Lapaire, l'influence de Besançon qui transmettait elle-même le type bourguignon,
et le chevet de Sainte-Ursanne présente une simplification de ce même type de
Besançon dont elle est plus proche que de Bâle ; elle a rayonné à son tour, en



152 ÉTUDES DE LETTRES

tout cas à Chaux-les-Châtillon et à Bermont. Quant à la nef ursinienne, elle
semble également indépendante de Bâle, puisqu'on n'y trouve pas l'alternance des

supports.
Le décor, de son côté, atteste une seule empreinte caractéristique : celle de

l'Alsace, mais assimilée de façon originale (chapiteaux et cordons à frise en
damier, petites sculptures, placées à l'extérieur, à fonction prophylactique).

Pour le portail sud, le problème est encore plus complexe : la Galluspforte de

Bâle, pensait-on jusqu'à présent, aurait joué le rôle d'un monument-pilote dans la
région et influencé directement le portail de Sainte-Ursanne. Tous deux
appartiendraient à ce groupe du Haut-Rhin que l'on a tenté de créer en rapprochant
des œuvres beaucoup trop diverses ; l'un et l'autre sont des « portails-triomphaux »,
comme on en trouve aussi à Fribourg-en-Brisgau, à Zurich, à Peterhausen, mais en
fait, les proportions de ces cinq portails sont si différentes, que Lapaire refuse de

penser que des liens esthétiques très étroits les unissent. Pour lui, le portail de
Sainte-Ursanne est influencé par un portail bourguignon ou comtois qui s'inspire
directement de celui de Ponce de Melgueil à Cluny, et sa sculpture iconographi-
quement très intéressante (mis à part le tympan traditionnel dérivé de Bâle) est
l'œuvre d'un maître formé en Bourgogne, que l'auteur étudie pour terminer, et à

qui il attribue, malgré des aspects un peu différents, les trois éléments sculpturaux
du portail : tympan, chapiteaux, statues. Il retrouve la main de ce maître de
Sainte-Ursanne à la cathédrale de Bâle, dans deux chapiteaux du chœur, qu'il
considère comme un aboutissement de son art, et dans certaines figures décorant
la rose du transept nord, mais il se refuse à la voir aussi à Fribourg-en-Brisgau.
Les origines de cet artiste sont très discutées, puisqu'on a parlé de Lombardie, de
Languedoc, de Bourgogne. Pour Claude Lapaire, son œuvre trahit une « certaine
forme de l'esprit français » à caractère « protogothique » et non plus roman, qui
a pu parvenir à Sainte-Ursanne par un centre intermédiaire bourguignon, ce qui
paraît d'autant plus vraisemblable que Hans Reinhardt lui-même a reconnu ce
caractère bourguignon comme l'une des composantes de la « Galluspforte ».

L'auteur conclut en situant Sainte-Ursanne dans une perspective encore plus
large : à son avis, cette église, soit dans son architecture, soit dans sa sculpture,
ne peut s'expliquer tout simplement par des notions telles que « gothique » ou
« roman » ; elle appartient à un style propre, homogène, qui garde beaucoup de
l'un et reçoit un peu de l'autre, en pleine connaissance esthétique et technique,
et qui s'identifie avec ce que Baltrusaitis appelle le « troisième art roman »,
Ce dernier semblait ne s'être diffusé que dans certaines régions (Alsace,
Lombardie, Pyrénées), mais Lapaire pense qu'il devait exister aussi en Bourgogne et
en Comté. Le recours à cette nouvelle catégorie est essentiel pour la compréhension
des monuments de régions de « marches » comme le sont les nôtres, et il prouve
que cette thèse précise, détaillée, sait déboucher sur des perspectives ouvertes et,
d'une monographie analytique, passer avec aisance à une monographie synthétique.

La soutenance de thèse a eu lieu le lundi 6 mars, dans la salle du Sénat,
devant un public malheureusement trop clairsemé, sous la présidence du doyen de
la faculté des lettres, M. Werner Stauffacher, et de M. le professeur Louis Junod,
président du jury, assisté de M. Hans Reinhardt, professeur à l'Université de Bâle.

Comme on pouvait s'y attendre, la discussion s'est déroulée sur ce qui faisait
la thèse essentielle — une fois déblayés les problèmes épineux que posent l'histoire
et l'archéologie — à savoir les distances que met l'auteur entre Sainte-Ursanne et
Bâle, d'autant plus que Hans Reinhardt est l'un des tenants de la thèse bâloise ;

en fait, la discussion ne put porter que sur des détails, de première importance



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 153

il est vrai, et chacun resta sur ses positions. C'est un fait réjouissant — en rapport
avec la relativité de nos opinions et la subjectivité de tout jugement spécialement
artistique — que l'on puisse s'affronter sans pour autant se mésestimer.

M. Lapaire commence par expliquer la genèse de son travail : ce sont d'abord
ses attaches personnelles à Sainte-Ursanne qui l'ont poussé à s'intéresser à ce
monument sur lequel aucune étude complète n'a été publiée. D'autre part, la
valeur, plutôt secondaire, de l'édifice est rehaussée par la rareté des églises de la
fin du XIIe s. qui existent encore. De plus, Sainte-Ursanne est originale en ce
sens qu'elle n'est pas représentative d'une seule école : éloignée des grands centres
créateurs, elle doit à l'Alsace autant qu'à la Franche-Comté ; Lapaire voit donc
aussi dans ses recherches une contribution à l'étude du problème des styles : il s'est
demandé comment un architecte avait pu réussir une telle synthèse. Attiré enfin
par les questions méthodologiques, il s'est efforcé d'abandonner la méthode
classique pour une méthode globale, chronologique, qui tient compte en même temps,
pour une époque donnée, des renseignements historiques, artistiques,
archéologiques et descriptifs, et qu'il doit à son maître, Elie Lambert ; il reste cependant
conscient du danger de confusion que recèle par moments une telle méthode.
Quelques faits nouveaux, surtout dans le détail, des hypothèses neuves, voilà ce
qu'est pour Claude Lapaire l'apport de ce travail, qu'il considère comme un
premier essai de synthèse sur un sujet mal connu.

Hans Reinhardt prend ensuite la parole, pour montrer le très grand intérêt
de l'étude présentée : il note la foule d'observations nouvelles faites par Lapaire
du point de vue archéologique, mais il ne sous-estime pas les critiques qu'on peut
leur faire parfois : il voit par exemple dans un chapiteau d'une date supposée très
vénérable une parenté qui lui semble assez évidente avec un balcon voisin de style
renaissant, d'origine alsacienne. D'autre part, il n'est pas sûr que les dates de
construction des cathédrales de Besançon et de Bâle, qui servent de points de
comparaison, aient été bien établies. Surtout, il met en doute qu'on puisse expliquer
une influence bisontine dans l'architecture et celle de Bâle dans le décor sans

passer entièrement par le détour de Bâle : une telle dualité et une telle fusion lui
paraissent impossibles autrement. Mais, pour sa part, il ne croit pas à l'influence
de Besançon sur la cathédrale de Bâle. Il soulève aussi d'autres questions de détail
sur la polychromie du portail, sur l'agrandissement des niches.

Dans sa réplique, Lapaire admet alors que tous les documents concernant
Besançon ne sont pas encore connus, mais la date de 1160 à 1180 lui semble,
logiquement, plausible. Par contre, il n'accepte pas la date de 1185 pour Bâle.
D'autre part, ni la polychromie, trop refaite, ni les niches, transformées entre 1210
et 1220, ne lui semblent fournir une argumentation décisive pour l'histoire du
portail. Il reconnaît qu'il y a contradiction entre les deux influences, monumentale
et décorative, et contradiction inexplicable, mais il existe, en histoire de l'art, des

précédents à une pareille dualité. Pour lui, Comtois et Bâlois se sont mêlés à

Sainte-Ursanne, ils s'y sont exprimés les uns et les autres dans leur langage propre
sur des épures étrangères. La contradiction n'est qu'apparente. L'influence
bourguignonne, prouvée par le rayonnement des absides polygonales, passe à Besançon,
qui offre une synthèse d'éléments qui ne sont pas tous bourguignons, et qui rayonne
à son tour. Cette influence n'a évidemment pas passé par Sainte-Ursanne pour
atteindre Bâle, mais s'est exercée parallèlement à Sainte-Ursanne et à Bâle. Pour
Lapaire, l'architecte de Bâle a puisé à toutes sortes de sources, dont Besançon.
Quant à Sainte-Ursanne, elle est, géographiquement, en relation avec Besançon,
et non avec Bâle ; elle n'est donc pas une réduction, mais simplement une parente
éloignée, de la cathédrale de Bâle.



154 ÉTUDES DE LETTRES

M. Junod, président du jury, remercie ensuite M. Reinhardt d'avoir accepté
de s'occuper de cette thèse après la mort du regretté Adrien Bovy sous la direction
duquel elle avait été commencée, puis il fait son rapport sur l'aspect historique du
travail, qu'il juge très convaincant. Il se plaît à louer la façon dont Claude Lapaire
s'est tiré des problèmes délicats que soulevait l'histoire des premiers siècles de

Sainte-Ursanne et il admet fort bien le procédé d'investigation globale préconisé
et appliqué par l'auteur ; il relève la solidité de l'argumentation et le sérieux de
la documentation, et, après quelques remarques de détail sur la présentation des
tables de matières, il félicite le candidat, en avouant s'être intéressé également aux
deux parties du travail.

Après une courte délibération du conseil de la faculté des lettres, M. le doyen
Werner Stauffacher annonce qu'appréciant les qualités d'historien et d'historien de

l'art de Claude Lapaire, ainsi que ses explications orales, la Faculté propose de lui
conférer le grade de docteur ès lettres avec la mention très honorable.

Marcel Grandjean.

Les Troubadours. Jaufre, Flamenca, Barlaam et Josaphat. Traduction de René
Lavaud et René Nelli. Paris, Desclée de Brouwer, 1960, 1227 p., facs.

Sous ce titre, un peu surprenant, puisqu'il évoque plutôt la poésie lyrique,
mais que le sous-titre vient éclairer, MM. René Lavaud et René Nelli ont publié
et traduit trois des œuvres épiques et narratives les plus importantes de la
littérature provençale du moyen âge :

Jaufre, roman arthurien de chevalerie et d'amour, l'un de ceux où « l'on
trouve le mieux exprimée cette profonde mythologie du cœur qui unit si
mystérieusement la sexualité à la valeur héroïque, l'amour à la mort, la merci amoureuse

à la charité ».
Flamenca, roman d'amour, peut-être roman de mœurs, où l'analyse psychologique

est au service d'un thème piquant : la guérison d'un mari jaloux qui cesse
de l'être au moment même où sa femme, triomphant de tous les obstacles, le trompe
vraiment.

Barlaam et Josaphat enfin, roman spirituel et allégorique en prose, d'origine
orientale, dont la version provençale date du XIV" siècle, mais qui, au cours des

temps, a « servi de support à des mystiques aussi différentes par leur origine »

que le Bouddhisme, le Manichéisme, l'Islamisme, le Christianisme et le Catharisme.
Le texte de ces trois romans a été établi par René Lavaud, mort avant d'avoir

vu paraître son œuvre. Il est fondé sur les éditions critiques de Brunei (Jaufre),
de Paul Meyer (Flamenca) et de Heuckenkamp (Barlaam et Josaphat). Mais
Lavaud n'a pas repris le texte de ses devanciers sans examen. Pour fournir au
lecteur un texte lisible, il s'est éloigné, sur quelques points, des leçons des manuscrits

et des éditions critiques, donnant en notes les mots rejetés et justifiant ses

hypothèses. D'une part, les innovations de Lavaud portent sur l'accentuation du
texte. Il signale l'accent tonique là où le lecteur moderne non spécialisé pourrait
éprouver un doute, en surmontant la syllabe accentuée d'un accent aigu. Comme
le même accent signale également une diphtongue comptant pour une syllabe dans
la mesure du vers, cela ne va pas toujours sans quelque obscurité : ainsi piucela



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 155

(pucelle), dans Jaufre, est souvent accentué sur 1'« i », bien que l'accent tonique
soit sur « e », pour opposer « lu » monosyllabique à « ïu » dissyllabique. Aux vers
8572 et 8640, on trouve vïurai et viurai, alors que dans les deux cas, le mot compte
pour deux syllabes dans le vers. Aux vers 8356, 9585 et 9590, je ne comprends pas
l'accentuation de milîa (mille). Mais ce sont là des broutilles, dont l'imprimeur
est partiellement responsable.

D'autres améliorations de Lavaud portent sur le texte, qu'il a corrigé avec
discrétion, et parfois avec bonheur : Ainsi, les vers 4228, 5189 et 6100 de
Flamenca. Dans quelques cas, la modification proposée n'emporte pas la conviction.
Je ne choisirai que deux exemples, qui partent tous deux de l'excellente intention
de rendre plus compréhensible le texte, et où l'on aboutit d'une part à une correction

inutile, d'autre part à un appauvrissement, à une lectio facilior. Au vers 4873
de Flamenca, le poète veut parler de l'Ascension. Lavaud a corrigé une « bévue
probable du scribe..., non relevée par Paul Meyer » et a remplacé « le jôus de

roazos » (le jeudi des Rogations) par « le jôus d'Assensïon » (le jeudi de l'Ascension,

soit l'Ascension). Or, le jeudi des Rogations, c'est bien l'Ascension, et, en
l'occurrence, le scribe et Paul Meyer étaient meilleurs computistes que Lavaud.

Au vers 4895 de Flamenca, la correction, très logique, me paraît priver
inutilement le texte d'une remarque piquante. Flamenca, tout d'abord, ne croit pas à

l'amour du chevalier qui lui a parlé subrepticement. Ses suivantes, au contraire,
lui affirment qu'il n'a pu agir ainsi que parce qu'il l'aime. Lorsque Flamenca est
enfin persuadée du fait et vient le raconter à ses suivantes, il n'est pas logique,
je l'accorde, mais n'est-il pas humain qu'elle dise : «Tot es al re que no-us
pessatz », « C'est tout autre chose que ce que vous croyez ». Lavaud a trouvé
cette leçon « inadmissible » et l'a corrigée, faisant dire à Flamenca : « Ce n'est pas
autre chose que ce que vous croyez. »

Dans l'ensemble, le texte est solidement établi ; les fautes d'impression sont
peu nombreuses et ne méritent pas d'être relevées ici. 1

Avec ses traductions, M. René Nelli a fait œuvre utile. De Jaufre, il n'existait
pas de traduction intégrale, de Flamenca une traduction-analyse, et de Barlaam et
Josaphat, une traduction due déjà à M. Nelli, mais parue dans les Cahiers d'études
cathares, N° 13 (Arques, 1953) et peu accessible au public.

Les traductions sont élégantes et précises. Tout en se lisant avec agrément,
elles serrent le texte d'assez près pour qu'il soit toujours possible de savoir
comment M. Nelli l'a compris. Les passages difficiles sont commentés dans des notes
sobres. Sur quelques rares points de détail on pourrait relever une interprétation
contestable. Ainsi dans Flamenca, vers 5423, « Honors e jois, precs et jovens »,
« Honneur, joie, prière, jeunesse ». Precs et jovens sont presque certainement la
paire stéréotypée pretz et jovens, prix (valeur) et jeunesse, qui revient si fréquemment

dans la langue des troubadours.

L'introduction générale et les notices qui précèdent les trois romans sont
brèves, mais nourries de faits et d'aperçus personnels. M. Nelli, l'un des plus
ardents défenseurs de la littérature occitane, poète lui-même, et convaincu de la
signification profonde de l'œuvre des troubadours, de leurs relations avec la pensée

1 En voici quelques-unes pourtant qui obscurcissent le sens ou faussent le
mètre : Flamenca, vers 814, supprimer le point à la fin du vers ; vers 1848,
corriger non en no ; vers 2737, corriger si en ni ; vers 3708, corriger De en secundum
apostolum en De secundum apostolum ; vers 7542, corriger Un en us et una en un.



156 ÉTUDES DE LETTRES

cathare, expose ici sa thèse avec mesure, ce qui lui donne plus de poids : Ce que
la littérature d'oc « a apporté de valable — et peut-être d'une façon définitive —
à la civilisation occidentale, c'est un ensemble de tendances qui devaient développer
simultanément une conception nouvelle du style poétique, une théorie de l'Amour,
un climat de libre pensée « hétérodoxe ». Nous disons bien « tendances », car sauf
peut-être en ce qui concerne l'Amour, le génie d'Oc, prématurément disparu, n'a
sans doute pas tenu toutes ses promesses, ni réalisé toutes ses conceptions. » Plus
loin, M. Nelli parle de poèmes « aussi lourds de pensées exprimées que de pensées
pressenties ».

L'introduction à Flamenca nous vaut une analyse nuancée, à la fois
audacieuse et prudente, de cet Amour. Et si pour Barlaam et Josaphat, M. Nelli insiste
sur les résonnances cathares de ce texte, il faut bien avouer qu'il s'y prête mieux
que d'autres.

Cette belle publication est mise en valeur par une présentation matérielle très
réussie, une typographie élégante et correcte, une mise en pages ingénieuse. Il faut
espérer que l'entreprise courageuse des éditeurs aura le succès qu'elle mérite, et
que nous verrons bientôt paraître le second volume, mystérieusement annoncé à
la page 628, des Troubadours.

Charles Roth.


	Comptes rendus bibliographiques

