
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 3 (1960)

Heft: 4

Artikel: Marie Huber la Lyonnaise

Autor: Perrochon, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARIE HUBER LA LYONNAISE

Depuis la thèse de G. A. Metzger et celle de William Cuendet,
Marie Huber est quelque peu oubliée. Elle est une figure originale,
qui évoque une page des relations entre la Suisse et Lyon.

Les rapports entre Lyon et la Suisse ont été nombreux et ils le
demeurent. Ils furent aussi de différents ordres :

Rapports commerciaux, actifs déjà à l'époque romaine et au
moyen âge. L'établissement au bord du Rhône de négociants et de

banquiers suisses, comme les Spon, les Delessert, les Eynard, les Huber,
les multiplièrent.

Rapports médicaux. Plus d'un médecin suisse reçut à Lyon sa
formation. Le Dr Hadelhoffer, qui enseigna longtemps aux sages-
femmes vaudoises leur art, avait été chirurgien de l'Hôtel-Dieu lyonnais.

Et dès sa fondation, en 1762, l'Ecole vétérinaire eut des élèves

venus d'Helvétie. Les médecins lyonnais furent souvent fort appréciés
au bord du Léman, les oculistes spécialement. On recourait à leurs
soins. Un juge Seigneux de Lausanne mourut à Lyon en 1775, où il
était venu pour se faire opérer de la cataracte, et, en 1779, un médecin
de Grandson y était pour subir le même traitement, et n'en mourut
pas. Alors que l'art dentaire était encore aux mains des perruquiers,
des forgerons dans nos cantons, les Suisses qui en avaient le moyen
allaient confier leurs mâchoires aux dentistes lyonnais, en particulier
à un Jambon, un « ange de dentiste » et pas cher. Et certains Lyonnais

venaient à Genève consulter Tronchin ou, à Lausanne, tel
l'avocat Servan, suivre les régimes du Dr Tissot. Enfin, si des médecins
suisses étaient établis à Lyon, ainsi au XVIIe le Dr Gras de Lausanne
ou le Dr Charles Spon, des Lyonnais pratiquaient en Suisse. Le
Dr Cyprien Levade s'installa à Vevey lors de la Révocation et y fonda



MARIE HUBER LA LYONNAISE 197

une dynastie de médecins. Le Dr Desgrange, émigré à Morges
pendant la Révolution, y pratiqua le sauvetage des noyés. Il publia un
traité, édité par la ville pour 50 francs, où il exposa son système de

respiration artificielle, avec insufflation de fumée de tabac par le

rectum, et de chatouillement à l'intérieur de l'estomac avec un
petit balai...

Révocation et Révolution... Nos rapports ont subi l'influence des

événements religieux ou politiques.
Les relations entre catholiques de Lyon et de Suisse n'ont jamais

cessé. De nos jours, les Facultés catholiques ont parfois des maîtres
fribourgeois comme l'abbé Barbey ou l'abbé Marmy. N'est-ce pas à

Lyon, chez les Jésuites de Saint-Jean et les Sulpiciens d'Alix que
Mgr Besson, prélat de grande classe, fit ses premières études, et à Lyon
qu'en soutane il passa le baccalauréat Mgr Besson aimait à parler
de son enfance lyonnaise, studieuse et pieuse, enjouée aussi. Avec des

condisciples, il avait remarqué derrière le chœur de la cathédrale
l'inscription Prima sedes galliarum ; et les enfants espiègles ajoutèrent
une lettre au dernier mot pour obtenir : prima sedes gallinarum.

Protestants de Lyon et de Suisse romande furent souvent en
contacts étroits. Plus d'un pasteur suisse exerça dans cette ville son
ministère, avant le pasteur Roland de Pury. De Lyon était originaire
Antoine de Marcourt, qui fut le premier pasteur de Neuchâtel, participa

à la Dispute de Lausanne, fut, après l'exil de Calvin, prédicant
à Genève. On le retrouve fixé à Nyon, pasteur d'Orzens et d'Esser-
tines, de Versoix et de Saint-Julien, tout en écrivant force libelles
d'une plume vive, sous le pseudonyme de « Pantapole, prochain voisin
du seigneur Pantagruel». Paul Christophe, dit le «carme de Lyon»,
pasteur à Arzier et déposé en 1544, rentré à Lyon, écrivit à la classe

de Morges des pages exaltantes sur la messe. En 1542, la reine de
Navarre reçut à Lyon Antoine Froment, pasteur, écrivain et spéculateur

en grand sur les huiles et les grains, époux d'une abbesse

flamande, et qui termina ses jours dans le notariat et les mœurs
frivoles. Cette réception royale lui tourna la tête. « Il est si enivré de

cette gloire, écrivait Calvin à Viret, qu'il me semble avoir perdu le

peu de saine raison qui lui restait encore. » Puis ce furent six escholiers
lausannois enfermés, et cinq furent brûlés. Le Chansonnier huguenot
perpétue leurs plaintes :

Princes bernois, nous avons espérance

Que Dieu par vous donnera délivrance

En bref à nous, vos humbles escholiers...



198 ÉTUDES DE LETTRES

En 1562, pour deux ans, Viret s'établit à Lyon avec sa famille.
En 1568, plusieurs pasteurs de cette ville gagnent Genève puis
Lausanne : Jacques Langlois et Nicolas Divès devinrent régents au
Collège, Jean de Beaulieu, pasteur de Montet puis de Morat, Antoine
de la Roche Chandieu séjourna au Pays de Vaud. Langlois regagna
sa paroisse lyonnaise, mais fut victime de la Saint-Barthélemy, tandis

que ses collègues Ricand et Chassenion, dit La Chasse, se réfugiaient,
l'un à Lausanne, l'autre à Aubonne, puis à Villeneuve, avant de

diriger la paroisse de Metz durant vingt ans.

*
* *

Marie Huber appartenait à une famille originaire de Schaffhouse
et bourgeoise de Genève depuis 1654. Jacob Huber, établi à Lyon,
compta parmi ses descendants Jean-Jacques, qui, converti au
catholicisme, fut l'abbé Huber, diplomate à Turin; Jean, officier au service
du Piémont, puis peintre à Genève. Jean Huber mit à la mode le

découpage en papier. Ses silhouettes de Voltaire sont célèbres : il
connaissait si bien le profil du Patriarche qu'il le faisait faire, dit-on,
par son chien en mordant dans du pain ou du fromage. Il disserta
aussi sur la manière de diriger des ballons et sur le vol des oiseaux
de proie. Jean Huber, dit l'Oiseleur, habita à Lausanne de 1782 à sa

mort en 1786, en Béthusy la maison actuelle du Vieux-Bellevue ;

sa veuve, Mme Huber-Alléon, se fixa à Beauregard, où son salon
connut une période de célébrité. Xavier de Maistre y lut en 1795 son
Voyage autour de ma chambre. Le fils de Jean, François, aveugle dès

l'âge de quinze ans, fut, avec l'aide de sa femme, un naturaliste qui
laissa sur les abeilles un ouvrage important. Daniel Huber fut peintre ;

Pierre, météorologue, amateur de fourmis, d'araignées aéronautes, de

papillons migrateurs. Jean Huber-Paladin, ami de Lamartine et de

Napoléon III, joua un rôle politique et William administra les
manufactures de Saint-Gobin.

Esprits curieux d'observations précises, aimant les déductions
audacieuses, ne craignant pas les hypothèses hardies.

Par sa mère, Marie Huber descendait des Galandrini, originaires
d'Italie, mais genevois depuis 1634. Les Calandrini n'avaient pas
tardé à jouer un rôle important dans le gouvernement et le commerce
de leur ville d'adoption. Un cousin de Marie enseigna les mathématiques

à l'Académie ; son grand-père fut pasteur à Genève et à Lyon,
puis professeur de théologie.



MARIE HUBER LA LYONNAISE 199

Marie Huber naquit à Genève en 1695. Elle était la deuxième
de quatorze enfants. Elle reçut une éducation soignée. Les langues,
les sciences, la philosophie l'intéressaient. Dans la vaste maison de

Lyon, où son père avait installé sa banque, de nombreux savants
étrangers passaient ; on lisait beaucoup et, dans une atmosphère
familiale affectueuse, on aimait à discuter. Une partie de l'année les

enfants Huber vivaient avec une gouvernante dans une maison de

campagne à Millery, et là, en pleine nature, ils observaient plantes et
animaux, et admiraient dans le moindre phénomène la sagesse de
Dieu. Ils s'efforçaient aussi d'entendre sa voix. En effet, les Huber
avaient des tendances piétistes. Marie, ses frères et sœurs, éprouvaient
une grande admiration pour un grand-oncle maternel, Nicolas Fatio,
seigneur de Duillier, mathématicien et physicien, qui leur faisait part
de ses découvertes sur l'anneau de Saturne et la lumière zodiacale, et
aussi de ses expériences mystiques. Pour ses opinions théologiques,
Fatio avait dû quitter Genève. Il avait vécu à Paris et à La Haye.
Puis il s'était fixé à Londres. Ami de Newton, il était membre de la
Société royale des sciences. Il s'était lié avec des extatiques cévenols

réfugiés en Angleterre. Avec un Jean Daudé et Emile Marion, dont
Paul Hazard a montré l'originalité dans son ouvrage sur La crise de

la conscience européenne, il formait un trio, et un poétereau se

moqua de lui :

Cet Allobroge aux magiques merveilles,
Fera germer enfants dans des bouteilles.
Prophètes lors le prendront pour leur coq ;
Pour eux, pendra géométrie au croc.
Haut de corsage aura face malade,
Grands yeux, beau nez, montrera mine fade ;
Chef deviendra du magique trio,
Et s'il se nomme, aura nom Fatio.

Ce trio vivait en marge des Eglises, était l'objet de visions. Dans
des assemblées soumises à l'Esprit, ces extatiques se livraient à des

prophéties et à des avertissements. Quelques Anglais s'étaient convertis
à leur système. Fatio et ses amis tonnaient contre les pasteurs français
de Londres, annonçaient la destruction de cette ville par le soufre et
le feu. Pour que l'ange exterminateur reconnaisse les siens, ils portaient
un ruban vert en brassard ou en diadème. Ils annonçaient aussi la fin
des persécutions. Malheureusement, les dates fixées pour ces événements

se révélaient inexactes. La foi du petit troupeau n'en était pas



200 ÉTUDES DE LETTRES

atteinte, et on attendait les miracles avec une ferveur qui allait croissant.

Si bien qu'en 1707 on prédit la résurrection d'un adepte, le

Dr Emes. En mai 1708, on l'attendait toujours, et des foules suivaient
avec anxiété le prodige souhaité. L'affaire faisait du bruit ; des

incrédules en profitaient pour blasphémer. Les pasteurs français, dont
de Bourdieu, homme de valeur et historien alors connu, sollicitèrent
une fois de plus l'intervention des juges anglais. Les admonestations de
ceux-ci ayant été vaines, Latio et ses deux amis furent condamnés
comme séditieux et blasphémateurs par le tribunal du Banc de la reine
et pendant deux jours de suite, et une heure chaque fois, ils furent
exposés en public avec un écriteau sur leur chapeau. La populace leur
cracha au visage ; Marion fut blessé et Latio eut un œil poché. Ces

martyrs quittèrent Londres pour évangéliser Constantinople et l'Asie
mineure. Latio revint plus tard en Angleterre où il finit ses jours dans
l'obscurité.

Les lettres de Marie Huber, de son frère Jacob et de leurs sœurs
à Latio prouvent l'emprise que celui-ci exerçait sur eux. A onze ans,
Marianne Huber a des extases et annonce ce que Dieu lui révèle, et
ses paroles sont pieusement notées. Alexandrine, malade, cherche dans
les prières de son oncle la guérison ; elle ne veut aucun médecin, car
Dieu est le seul médecin. Marthe tient Fatio au courant des visites
d'un illuminé, Pagez, chapelier à Millaud, des aventures d'un Languedocien

condamné à mort et exécuté au moment où grâce à une sœur,
servante d'une dame de la Cour, il allait être gracié, et de sa tombe,
pendant des semaines, ce mystique brandit à travers le sol un bras

vengeur et agité, si bien qu'un Jésuite a déclaré que si ce Languedocien

avait été catholique, on le canoniserait... ce qui valut au bon
Père d'être incarcéré à son tour. Marie se montre assoiffée de sainteté
et de perfection morale, de progrès spirituel. Elle ne comprend pas que
sa mère s'intéresse aux inondations qui ravagent la Hollande, à la paix
avec les Turcs ou à la mort du roi de Suède, Charles XII, tué au siège
de Friedrichshall. « Les sages se passionnent pour de tels faits, mais
les simples ne s'embarrassent pas de tant de choses. Dieu veuille nous
rendre vraiment simples et rien ne pourra nous achopper. » L'apparition

dans le ciel de Bohème d'une bête gigantesque et à Copenhague
d'un géant noir avec sur la tête des chandelles allumées et suivi de
cavaliers en feu, paraît plus importante. Sans défendre à leurs enfants
de correspondre avec Fatio, les parents Huber estimaient que leur
mysticisme allait un peu loin ; aussi, pour être sûr qu'aucune lettre
de Londres ne soit interceptée, leur correspondance mystique était-elle
adressée chez un banquier ami : Aimé Grenier, rue de l'Arbre sec,
à Lyon.



MARIE HUBER LA LYONNAISE 201

Par Fatio, Marie Huber entra en rapports avec des mystiques
suisses, un frère Roussière qui venait parfois à Lyon, un frère de

Pourtalès, un frère Duval qui envoie des livres mystiques, et surtout
le pasteur Lutz d'Yverdon, qui la renseignait sur le développement de
leurs idées en Allemagne. Si amateur de miracles qu'il fût, Lutz était
plus équilibré que Fatio, et Marie l'estimait impartial et ne croyant
pas à tout esprit. Il avait un langage fleuri. Ses recueils de sermons
portent des titres qui en témoignent : Le lys de l'amour au milieu des

chardons, Bouquet odorant de fleurs célestes, et Jésus en Gethsémané
devient une grappe de raisin délicieux écrasée dans la cuve de la
colère divine. Ces piétistes, non sans rapports avec Mme Guyon,
avaient tous une vocation de prophétie. Marie Huber se sentit chargée
soudain d'une mission. Elle devait rendre les pasteurs de Genève
attentifs aux desseins de Dieu. Elle partit pour cette ville, munie du
Livre des Assemblées, du Cri d'alarme et d'un récit de mission en
Turquie. Comment elle fut reçue par le clergé genevois, son frère Jacob
l'a longuement raconté. Un tel message fut jugé pur galimatias. Les

pasteurs ne daignèrent pas même entendre la prophétesse. Elle repartit
pour Lyon ulcérée, et au moment de monter en voiture elle prononça
un dernier discours, fulminant contre les mœurs de Genève et contre
les pasteurs, comparés aux pires Pharisiens. Les enfants Huber qui
croyaient en la mission de Marie furent persuadés que Dieu avait
permis cet échec pour les humilier et les éprouver. Mais devant la
grêle de lettres indignées de toute la parenté genevoise, le père et la
mère furent quelque peu perplexes.

Belle, d'une beauté, a-t-on dit, qui ne sert pas ordinairement à

faire les théologiennes, spirituelle, riche, Marie Huber eût pu briller
dans le monde. Elle se confina dans la lecture et dans la charité,
jugeant dangereux et pervers les réunions mondaines, les danses, le jeu
de cartes et les parties en traîneau. D'un caractère loyal, elle souffrait
de voir la religion confisquée souvent par des gens dont la vie
correspondait peu aux principes affichés. Longtemps elle garda ses réflexions

pour elle-même. Peu à peu, elle s'était détachée de l'extatisme cévenol,
qui lui apparaissait irraisonnable. Elle avait perdu, depuis son équipée
genevoise, confiance dans le calvinisme et ses représentants. La
publication en 1727 de L'instinct divin recommandé aux hommes par Béat
de Murait cristallisa ses propres idées. Le vrai guide de l'âme est la
lumière qui éclaire tout homme venant en ce monde. Seule la
conscience rassure et renseigne sur ce qui fait le prix de la vie, prêchait le
rationaliste mystique. En 1725 déjà, dans ses Lettres sur les voyages,
Béat de Murait avait montré les ravages des raisonnements pernicieux,
la folie des philosophies. Marie prit le piétiste bernois pour guide.



202 ÉTUDES DE LETTRES

Elle ne devait pas le suivre dans toute son évolution, qui le mènera à

une piété curieuse mêlée de révélations saugrenues et d'astrologie.
Elle devait s'en tenir à son déisme tourné vers Jésus-Christ.

Les premières publications de Marie Huber datent de 1731. Tous
ses livres parurent sous le plus strict anonymat. On les attribua parfois
à Béat de Murait ou à d'autres auteurs. Vers 1740, les gens avertis
révélèrent qu'ils étaient dus à « deux demoiselles Huber » originaires
de Genève et fixées à Lyon, de « terribles babillardes », avance un
critique. Dans ses Lettres sur Rabelais et quelques écrivains, Voltaire,
tout en comblant d'éloges Marie Huber et en la plaçant entre Bayle et
Barbeyrac, assure qu'elle s'était associée avec un métaphysicien illustre,
dont il ne dit d'ailleurs pas le nom, et qui n'exista que dans son
imagination.

Par le développement logique de sa pensée, entraînée aussi par les

réactions que ses ouvrages provoquèrent, Marie Huber aboutit à un
rationalisme déiste, tout en menant une existence de charité, d'amour
des pauvres. Elle mourut à Lyon en 1753, laissant le souvenir d'une
sainte, auprès des protestants qui se défiaient de ses idées, et des

catholiques qui étaient étonnés qu'on pût avoir tant de vertus et si peu
de dogmes.

Oubliant les exhortations de Fatio, rompant avec les directives de

Pagez qui lui avait ordonné son expédition genevoise et lui avait valu
tant de déboires, Marie Huber commença par déplorer les rivalités des

sectes et dire le dégoût que lui procuraient les polémiques des

théologiens. Les distinctions de romaine, luthérienne ou calviniste lui
paraissaient nuisibles au christianisme. Sa lassitude apparaît dans sa

Lettre sur l'indifférence des religions. Elle ne s'attarde pas à des

regrets ; son sens de la logique, son besoin de conclusions pratiques
l'entraînent. Le dogmatisme, qui depuis le synode de Dordrecht
s'imposait aux protestants de Genève et de Lyon, lui paraît condamnable.

La prédestination des uns au salut, des autres à la damnation,
la révoltait, comme l'éternité des peines, et pour les pallier, elle écrit
son Système des anciens et des modernes conciliés par l'exposition des

sentiments différents de quelques théologiens sur l'état des âmes séparées

du corps. Dans ce livre, qui en dix ans connut trois éditions, elle
établit une échelle des peines, et même une sorte de purgatoire qui
indigna les calvinistes, et elle termine par l'espoir de la guérison finale
des méchants.

Ces idées et d'autres apparaissent déjà dans son Monde fol préféré
au monde sage, paru à Amsterdam en 1731. Le philosophe Criton, le

négociant Eraste et l'avocat Philon dissertent sur la conscience, comme
maintes fois sans doute elle l'avait entendu faire dans le salon paternel.



MARIE HUBER LA LYONNAISE 203

Eraste, échappé au monde sage, instruit ses deux amis et les amène à

la lumière. Le monde sage est celui des honnêtes gens, qui font
extérieurement profession de vertu et qui parent leurs vices de paroles
pieuses. Le monde fol est celui des pécheurs sans retenue, qui se

montrent tels qu'ils sont. « La conduite de l'homme doit avoir comme
directive la sincérité vis-à-vis de soi-même. »

Le livre fit du bruit. La première édition fut rapidement enlevée.
Une seconde parut, l'auteur s'étant rendu compte que les lecteurs
n'avaient pas été rebutés par « la gaieté » de son style. Cette crainte
nous paraît illusoire, car la gaieté du style de Marie Huber est fort
relative. Le Monde fol n'est pas amusant. Il nous semble monotone,
peu coloré. Sa valeur était dans l'idée. Pour nous, elle est dans
l'influence que l'œuvre de Mlle Huber exerça.

Au christianisme traditionnel, elle oppose la réalité morale de la
conscience, proclamée seule lumière et seul juge. « L'obéissance à la
conscience est la véritable clef de la connaissance ; c'est l'introduction
à toute vérité. » La Bible n'est que le reflet de cette voix intérieure.
Le péché originel n'est pas une révolte de l'homme, mais l'oubli de

la vérité.
Les critiques qu'un tel système valut à l'auteur l'incitèrent à

publier en 1738 ses Lettres sur la religion essentielle à l'homme,
distinguée de ce qui n'en est que l'accessoire. Trois éditions se succédèrent
à Amsterdam et à Londres. Pour réduire la religion à l'essentiel,
Mlle Huber en ôte les « pierres » et les « broussailles », c'est-à-dire les

opinions particulières qui divisent la chrétienté et à son avis défigurent
le christianisme. Elle veut une religion simple, qui doit être à la portée
même des idiots, qui tient à la nature de l'homme et tend à la
réalisation pratique de son bonheur. Que reste-t-il Un Dieu désintéressé

et parfait, ayant créé l'homme non pour sa béatitude, mais pour le

bonheur de sa créature. Un Christ modèle plus que victime expiatoire,
et prouvant par sa mort l'utilité des souffrances. La voix de l'Evangile
est identifiée à la voix de la nature ; c'est un système de religion où
tout aboutit non à la spéculation mais à l'action.

La théologie de Marie Huber, dont d'ailleurs l'expression est
souvent nuageuse, doit beaucoup à Spinoza et à toute une tradition de
déistes protestants, comme l'a établi M. Albert Chérel dans son livre
De Télémaque à Candide. Plus de miracles — et si dans les Lettres
philosophiques de Diderot sur ce sujet on voit le coup porté par les

convulsionnaires de Saint Médard, dans celles de Marie Huber on
distingue une réaction contre les illuminés des Cévennes. Plus de

dogmes. Plus de Trinité. Plus de mystères. Sur les points qui demeurent

obscurs, il faut suspendre son jugement. « Un je ne sais pas, un



204 ÉTUDES DE LETTRES

je ne comprends pas, est la seule réponse de bonne foi» ; et elle ajoute :

« la bonne foi doit être l'unique base de la foi ».
De telles opinions provoquèrent des répliques.
La négation des peines éternelles émut un théologien de

l'Académie de Lausanne, Abraham Ruchat, qui, ignorant l'identité de
l'auteur et croyant avoir affaire à Béat de Murait, établit avec force
citations bibliques le bien-fondé de la thèse traditionnelle. Mlle Huber
publia immédiatement une réponse à cet examen de l'origénisme.
Un pasteur Liomin écrivit alors un Préservatif contre les opinions
erronées qui se répandent au sujet des peines de la vie à venir, et cet
opuscule dédié à Georges II, défenseur de la foi, et édité à Heidelberg,
est intéressant moins par sa théologie que pour son orthographe.
Disciple de Bertaut et de l'abbé de Saint-Pierre, Liomin était féru de

phonétisme, et il aurait été ravi de certaines démarches récentes.

Il retranche les lettres doubles, supprime les h, substitue i à y, et il
écrit ainsi silabe, stile, téologie.... Enfin un pasteur de Morat, Samuel
Picard, tient à prouver que rien n'est plus aimable que la croyance en
l'éternité des peines, au contraire de ce qu'en disaient Mlle Huber et

un pasteur neuchâtelois, Ferdinand Olivier Petitpierre. Ce « Petit-
pierre des peines éternelles », comme on l'appelle en terre neuchâ-
teloise, avait été gagné par la théorie de Mlle Huber, suspendu de son

poste de pasteur de La Chaux-de-Fonds et de sa bourgeoisie de

Neuchâtel, obligé de s'enfuir dans la huitaine à Londres, d'où il revint
dix ans plus tard. A part sa négation de l'éternité des peines, Petitpierre
n'avait rien du déisme de Mlle Huber.

Quant au système en général et à la Religion essentielle, ils

provoquèrent de violentes attaques et des réfutations, qu'expliquent
les négations souvent rudimcntaires de l'auteur, la candeur de

cette logicienne de cabinet, son dédain de la tradition, son rejet
de toute autorité. Albert Monod, dans sa thèse sur les Défenseurs
français du christianisme, de Pascal à Chateaubriand, a parlé de

ces remous.
Les Lettres sur la religion essentielle furent condamnées à Rome,

par décret du 28 juillet 1742. « C'est ici, écrit le Journal de Trévoux,
l'ouvrage de ténèbres d'un esprit hypocrite et artificieux, qui faisant
semblant de tout admettre, Jésus-Christ, la foi, la religion, les miracles,
les mystères, rejette tout et ne retient qu'une espèce de religion naturelle,

telle qu'il lui plaît d'imaginer. Téméraire et présomptueux,
l'auteur réduit la foi à la bonne foi, et comme tous les déistes, athées

et autres mécréants, il ne veut qu'un Dieu bon, et ne peut souffrir
l'idée de la grandeur, de la justice, de la souveraineté absolue et rigoureuse.

Il a ses raisons. »



MARIE HUBER LA LYONNAISE 205

A l'extrême gauche du christianisme, la Nouvelle Bibliothèque de
Chaix et Barbeyrac proposait la même objection. Tout en louant
l'auteur inconnu de communiquer ses méditations au public et après
avoir vanté le but poursuivi : concilier les esprits et ramener tous les
hommes à une unité de principes et de conduite, la Nouvelle
Bibliothèque estime le résidu religieux mince. « On exige davantage d'un
chrétien. La religion n'est pas qu'utile, mais d'origine divine, et la
présomption est grande de décider ce qui convient ou ne convient pas
à la nature de Dieu. »

Deux théologiens de Zurich, Zimmermann, en latin, et Breitinger,
en allemand, prirent position à leur tour. Le livre de ce dernier, traduit
en français par un pasteur de Lausanne, Rosset, est le plus sérieux
dans cette polémique, et sur la divinité du christianisme, l'inspiration
de la Bible, les miracles, l'utilité des théologiens, qui ne sont pas
uniquement préoccupés, comme le disait Mlle Huber, d'induire le
monde en erreur, il contient des pages représentatives de la pensée
traditionnelle. A Genève, un prédicateur en vogue, François de Roche,

y alla de son traité — « une réplique bien polie, remarquait Voltaire,
pour être de la plume d'un prédicant ». Il n'en accusait pas moins
Marie Huber de détruire la religion.

Ce n'était évidemment pas le dessein de la pieuse demoiselle, qui
avait voulu à sa manière protester, en prônant une foi vivante et
pratique, contre le dogmatisme calviniste, qu'elle estimait stérile et
froid. Il est certain cependant que ses écrits ont pu détacher de
l'orthodoxie des esprits disposés à rejeter le dogme. En 1753, dans une
lettre publiée par la Bibliothèque impartiale, de Goetthingue, et due
à un anonyme bernois, sur l'état du protestantisme en Suisse française,
l'influence de Mlle Huber était dénoncée avec force. L'accusation était
trop massive ; les protestations qu'elle entraîna le prouvent. On ne

peut lui dénier une vérité relative. Il convient de ne pas être dupe des

éloges de Voltaire, qui à cette femme de beaucoup d'esprit reconnaît
une pensée profonde et en fait l'apôtre « du plus pur théisme, tel que
les Noéchides le pratiquèrent»... Marie Huber a pu contre l'orthodoxie
être une alliée des adversaires du christianisme, malgré elle. Si
rationaliste qu'elle soit, elle est loin de l'athéisme de l'Encyclopédie et
même du Dieu horloger et gendarme, dont M. de Voltaire faisait
prêcher les vertus dans la chapelle de son château de Ferney. La
conscience de Marie Huber avait d'autres exigences. Sa théologie, son
moralisme pragmatique en font un précurseur du protestantisme
libéral, tel que le comprendra un siècle plus tard Athanase Coquerel.

On peut aller plus loin, et classer, en dépit de certaines apparences,
Marie Huber parmi les apologètes du christianisme, ce qui étonnerait



206 ÉTUDES DE LETTRES

sans doute ses contradicteurs d'autrefois, et surtout David Boullier,
pasteur à Amsterdam et hardi polémiste, qui consacra à la réfutation
des idées de la Religion essentielle des pages subtiles. Les travaux
modernes de Monod, de Chérel et d'autres nous autorisent à considérer

l'attitude de Mlle Huber avec plus de nuances. Quand on
touche d'ailleurs au domaine des influences, des apports et des réactions

spirituelles, on ne saurait être à la fois trop prudent et assez

respectueux du mystère des âmes. Apologète, Marie Huber le fut dans
la mesure où Rousseau le devint, et dans la mesure où celui-ci s'inspira
de sa pensée. L'influence de Mlle Huber sur Jean-Jacques n'échappa
pas à certains contemporains. Le pasteur Jacob Vernet, qui avait
fréquenté Fontenelle et Montesquieu, dont il édita YEsprit des Lois,
et qui fut quelque temps ami de Rousseau, remarquait déjà, dans sa

Lettre d'un voyageur anglais au sujet de l'article Genève de
l'Encyclopédie, en 1766, que le Vicaire savoyard devait beaucoup à

Mlle Huber. Vernet suppose même que Rousseau rencontra Marie
Huber lors de son séjour à Lyon. L'arrivée de Jean-Jacques dans cette
ville coïncide avec la publication de la Religion essentielle. Rien ne

prouve que cette rencontre eut lieu. La colonie protestante de Lyon
était un milieu très fermé et vivant à l'écart. On peut douter que
Rousseau, précepteur des Mably, ami de Bordes, ait eu accès chez les

Huber. Peut-être entendit-il parler des écrits de Mlle Huber aux
Charmettes, par Mme de Warens. Avant sa conversion au catholicisme,

celle-ci avait eu des rapports étroits avec les piétistes de Vevey
et du Pays de Vaud ; elle y avait été l'élève de Magny, chef des

disciples de Spener, et d'ailleurs en sa foi qui fut toujours confuse,
dévote et raisonneuse, elle conserva des traces de sa première initiation
pieuse. A Genève, Rousseau acquit certain livre de Mlle Huber, et son
exemplaire, que l'on possède, est annoté de sa main.

A la fin du XVIIIe siècle un Vaudois, Dutoit-Membrini, qui
desservait à Lausanne une petite communauté quiétiste, où l'on vénérait
Fénelon comme un saint, notait dans sa Philosophie divine : « Une
femmelette, dont l'orgueil s'est avisé de bâtir un système en tout
hérétique, Mlle Huber, a fondé sa prétendue Religion essentielle à

l'homme, où entre autres impiétés, elle fait main basse sur tous les

mystères. Et à ce propos il n'est pas vrai que M. Rousseau, plus impie
encore, puisse s'appeler novateur, comme ses sectateurs le prônent ;

car il a pris presque tout son système au livre de la Religion essentielle,
ou plutôt dans ce que ce livre a de plus mauvais. » Lamartine a
poétisé ces relations spirituelles, en admirant une femme, une
théologienne de vingt ans, une prophétesse de raison et d'instruction, qui
prophétise à demi voix et qui prophétise quoi La profession de foi



MARIE HUBER LA LYONNAISE 207

du Vicaire savoyard. Rousseau l'écoute, il retient, il s'inspire et il écrit.
Qui se serait douté de cette Egérie cachée dans les grottes du Léman,
derrière ce philosophe misanthrope Puis on douta de cette influence.
Un érudit genevois, Eugène Ritter, remarquant que jamais Jean-
Jacques ne cite Marie Huber, pensait qu'il avait peut-être lu ses livres,
qu'ils avaient pu lui plaire parce qu'il y retrouvait sa haine de l'incrédulité

matérialiste et de la rigueur dogmatique des Eglises, mais qu'il
aurait pu écrire l'Emile quand bien même il n'eût pas lu la Religion
essentielle : les idées communes à Rousseau et à Mlle Huber étaient
dans l'air.

Depuis les enquêtes précises et pénétrantes de Pierre-Maurice
Masson, depuis sa thèse sur la Formation religieuse de Rousseau,
même révisée sur certains points par les travaux de Schinz, et depuis
son édition critique de la Profession de foi du vicaire savoyard, d'après
les manuscrits de Genève, Neuchâtel et Paris, édition parue dans la
« Collection des publications de l'université de Fribourg », il n'est plus
possible de douter. Sur quantité de points, Rousseau s'inspire et très
nettement de Marie Huber. Masson en fournit dans des rapprochements

sûrs et des notes pertinentes d'irréfutables preuves.
Par Jean-Jacques, le système de Marie Huber fut paré de grâces

capables de transporter les âmes sensibles et d'ébranler les cœurs.
Et l'influence de Rousseau fut très diverse. On retrouve Jean-Jacques
à l'origine de bien des négations et des doutes, on le trouve aussi
conseiller de fidélités et de retour. Il a maintenu en un siècle de
destructions et de sécheresse un besoin de sentiment et une nostalgie
de foi. Et dans ces attitudes diverses on discerne l'inspiration de la
Lyonnaise.

Car Lyon a marqué Marie Huber. A Genève, elle aurait dû ou se

soumettre au calvinisme ambiant, à une époque où le libéralisme était
encore peu de mise, ou se confiner dans un prudent silence, ou partir.
A Lyon, elle appartenait à une minorité confessionnelle, et dans cette
minorité elle jouissait d'une indépendance certaine. La situation de

sa famille, sa vie irréprochable, sa charité généreuse faisaient qu'on ne
s'achoppait pas trop à ce que ses idées pouvaient avoir d'original ou
d'hétérodoxe. Lyon assura son indépendance spirituelle. Mais Lyon
fit plus encore. Au pied de Notre-Dame de Fourvière, Lyon a toujours
été pénétrée de courants mystiques propices à la fondation d'ordres
monastiques, créatrice de vocations missionnaires ou charitables ;

le climat lyonnais a pu alimenter aussi des élans d'un illuminisme
catholique ou théosophique au temps de Ballanche ou animer d'une
chaleur fraternelle des mouvements d'allure révolutionnaire. Ce climat
a pénétré la mystique de Marie Huber, lui a donné sa ferveur, son



208 ÉTUDES DE LETTRES

amour des âmes, cette charité qui voudrait que même les plus
coupables puissent un jour se repentir et être guéris de leurs fautes ;

il l'a incitée à se consacrer aux pauvres en un dévouement fraternel.
« Les riches savent au bout du doigt les devoirs du pauvre. Une question

à leur faire : Connaissent-ils les leurs »
Mais le climat lyonnais est aussi réalisations pratiques, amour de

la raison. Le raisonnable impressionne notre auteur et elle juge toute
chose en se demandant : cela est-il bon, utile au bonheur Et ce qui
est utile au bonheur devient pour elle la preuve de la conformité à la
règle intérieure et à la voix de la conscience elle-même.

Marie Huber est une figure intéressante. Son œuvre a eu une
influence étendue. A la fin du XIX0 siècle encore, un théologien
neuchâtelois, Pettavel-Ollif, publiait à Paris un ouvrage où, reprenant
certaines de ses idées, il préconisait une immortalité conditionnelle qui
l'eût ravie. Par Rousseau, ses idées eurent une lointaine résonance.
Elle ne fut pas un grand écrivain. Galissard de Marignac compare à

tort sa prose à celle de Marivaux. Le vocabulaire de Mlle Huber est

pauvre, aucune grâce féminine, de la correction, parfois de la concision

et du pittoresque. Des images souvent heureuses : « Ceux qui ont
bâti entre eux et la vérité des barricades insurmontables, souffrent
moins pendant un certain temps ; mais ils ne savent pas combien
il leur en coûtera un jour »

Ame ardente, intelligence intrépide. On peut sourire des

extravagances de sa jeunesse mystique et extatique, on peut admettre ou
ne pas admettre le déisme de sa maturité, la trouver comme Voltaire
trop religieuse ou comme maints de ses critiques trop rationaliste : on
ne saurait douter de la sincérité de sa pensée. Cette fille de banquier,
cette sœur de négociants que l'art ou les sciences naturelles délassaient
de leur commerce ou de leur comptabilité, sans les leur faire négliger,
cette femme de beaucoup d'esprit, comme son frère l'abbé, petit bossu
dont les réparties furent fameuses, demeure une originale personnalité.

Henri Perrochon.


	Marie Huber la Lyonnaise

