Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: 3 (1960)
Heft: 4
Artikel: Marie Huber la Lyonnaise
Autor: Perrochon, Henri
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869918

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARIE HUBER LA LYONNAISE

Depuis la thése de G. A. Metzger et celle de William Cuendet,
Marie Huber est quelque peu oubliée. Elle est une figure originale,
qui évoque une page des relations entre la Suisse et Lyon.

Les rapports entre Lyon et la Suisse ont été nombreux et ils le
demeurent. Ils furent aussi de différents ordres :

Rapports commerciaux, actifs déja a I'époque romaine et au
moyen age. L’établissement au bord du Rhéne de négociants et de
banquiers suisses, comme les Spon, les Delessert, les Eynard, les Huber,
les multiplié¢rent.

Rapports médicaux. Plus d’'un médecin suisse recut a Lyon sa
formation. Le Dr Hadelhoffer, qui enseigna longtemps aux sages-
femmes vaudoises leur art, avait été chirurgien de ’'H6tel-Dieu lyon-
nais. Et dés sa fondation, en 1762, I’Ecole vétérinaire eut des éléves
venus d’Helvétie. Les médecins lyonnais furent souvent fort appréciés
au bord du Léman, les oculistes spécialement. On recourait a leurs
soins. Un juge Seigneux de Lausanne mourut & Lyon en 1775, ou il
était venu pour se faire opérer de la cataracte, et, en 1779, un médecin
de Grandson y était pour subir le méme traitement, et n’en mourut
pas. Alors que I'art dentaire était encore aux mains des perruquiers,
des forgerons dans nos cantons, les Suisses qui en avaient le moyen
allaient confier leurs méchoires aux dentistes lyonnais, en particulier
a un Jambon, un «ange de dentiste» et pas cher. Et certains Lyon-
nais venaient a Genéve consulter Tronchin ou, & Lausanne, tel
'avocat Servan, suivre les régimes du Dr Tissot. Enfin, si des médecins
suisses étaient établis a Lyon, ainsi au XVII® le Dr Gras de Lausanne
ou le Dr Charles Spon, des Lyonnais pratiquaient en Suisse. Le
Dr Cyprien Levade s’installa 2 Vevey lors de la Révocation et y fonda



MARIE HUBER LA LYONNAISE 197

une dynastie de médecins. Le Dr Desgrange, émigré a Morges pen-
dant la Révolution, y pratiqua le sauvetage des noyés. Il publia un
traité, édité par la ville pour 50 francs, ou il exposa son systéme de
respiration artificielle, avec insufflation de fumée de tabac par le
rectum, et de chatouillement a I'intérieur de lestomac avec un
petit balai...

Révocation et Révolution... Nos rapports ont subi I'influence des
événements religieux ou politiques.

Les relations entre catholiques de Lyon et de Suisse n’ont jamais
cessé. De nos jours, les Facultés catholiques ont parfois des maitres
fribourgeois comme 1’abbé Barbey ou I’abbé Marmy. N’est-ce pas a
Lyon, chez les Jésuites de Saint-Jean et les Sulpiciens d’Alix que
Mgr Besson, prélat de grande classe, fit ses premiéres études, et 2 Lyon
qu’en soutane il passa le baccalauréat ? Mgr Besson aimait a parler
de son enfance lyonnaise, studieuse et pieuse, enjouée aussi. Avec des
condisciples, il avait remarqué derriére le cheeur de la cathédrale
I'inscription Prima sedes galliarum ; et les enfants espiégles ajoutérent
une lettre au dernier mot pour obtenir : prima sedes gallinarum.

Protestants de Lyon et de Suisse romande furent souvent en
contacts étroits. Plus d’un pasteur suisse exerca dans cette ville son
ministére, avant le pasteur Roland de Pury. De Lyon était originaire
Antoine de Marcourt, qui fut le premier pasteur de Neuchatel, parti-
cipa a la Dispute de Lausanne, fut, apres I'exil de Calvin, prédicant
a Geneéve. On le retrouve fixé a Nyon, pasteur d’Orzens et d’Esser-
tines, de Versoix et de Saint-Julien, tout en écrivant force libelles
d’une plume vive, sous le pseudonyme de « Pantapole, prochain voisin
du seigneur Pantagruel». Paul Christophe, dit le « carme de Lyon»,
pasteur a Arzier et dépesé en 1544, rentré a Lyon, écrivit a la classe
de Morges des pages exaltantes sur la messe. En 1542, la reine de
Navarre recut 2 Lyon Antoine Froment, pasteur, écrivain et spécu-
lateur en grand sur les huiles et les grains, époux d’une abbesse
flamande, et qui termina ses jours dans le notariat et les mceurs
frivoles. Cette réception royale lui tourna la téte. « Il est si enivré de
cette gloire, écrivait Calvin a Viret, qu’il me semble avoir perdu le
peu de saine raison qui lui restait encore.» Puis ce furent six escholiers
lausannois enfermés, et cinq furent brilés. Le Chansonnier huguenot
perpétue leurs plaintes :

Princes bernois, nous avons espérance
Que Dieu par vous donnera délivrance
En bref a nous, vos humbles escholiers...



198 ETUDES DE LETTRES

En 1562, pour deux ans, Viret s’établit 2 Lyon avec sa famille.
En 1568, plusieurs pasteurs de cette ville gagnent Genéve puis Lau-
sanne : Jacques Langlois et Nicolas Diveés devinrent régents au
Collége, Jean de Beaulieu, pasteur de Montet puis de Morat, Antoine
de la Roche Chandieu séjourna au Pays de Vaud. Langlois regagna
sa paroisse lyonnaise, mais fut victime de la Saint-Barthélemy, tandis
que ses collégues Ricand et Chassenion, dit La Chasse, se réfugiaient,
'un a Lausanne, 'autre a Aubonne, puis a Villeneuve, avant de
diriger la paroisse de Metz durant vingt ans.

Marie Huber appartenait a une famille originaire de Schaffhouse
et bourgeoise de Genéve depuis 1654. Jacob Huber, établi & Lyon,
compta parmi ses descendants Jean-Jacques, qui, converti au catho-
licisme, fut ’'abbé Huber, diplomate a Turin; Jean, officier au service
du Piémont, puis peintre a Geneve. Jean Huber mit 4 la mode le
découpage en papier. Ses silhouettes de Voltaire sont céleébres : il
connaissait si bien le profil du Patriarche qu’il le faisait faire, dit-on,
par son chien en mordant dans du pain ou du fromage. Il disserta
aussi sur la maniére de diriger des ballons et sur le vol des oiseaux
de proie. Jean Huber, dit I'Oiseleur, habita & Lausanne de 1782 a sa
mort en 1786, en Béthusy la maison actuelle du Vieux-Bellevue ;
sa veuve, Mme Huber-Alléon, se fixa & Beauregard, ol son salon
connut une période de célébrité. Xavier de Maistre y lut en 1795 son
Voyage autour de ma chambre. Le fils de Jean, Francgois, aveugle dés
I'dge de quinze ans, fut, avec 'aide de sa femme, un naturaliste qui
laissa sur les abeilles un ouvrage important. Daniel Huber fut peintre ;
Pierre, météorologue, amateur de fourmis, d’araignées aéronautes, de
papillons migrateurs. Jean Huber-Paladin, ami de Lamartine et de
Napoléon III, joua un role politique et William administra les manu-
factures de Saint-Gobin.

Esprits curieux d’observations précises, aimant les déductions
audacieuses, ne craignant pas les hypothéses hardies.

Par sa meére, Marie Huber descendait des Calandrini, originaires
d’Italie, mais genevois depuis 1634. Les Calandrini n’avaient pas
tardé a jouer un réle important dans le gouvernement et le commerce
de leur ville d’adoption. Un cousin de Marie enseigna les mathéma-
tiques a I’Académie ; son grand-pere fut pasteur a Geneéve et a Lyon,
puis professeur de théologie.



MARIE HUBER LA LYONNAISE 199

Marie Huber naquit 2 Genéve en 1695. Elle était la deuxiéme
de quatorze enfants. Elle recut une éducation soignée. Les langues,
les sciences, la philosophie I'intéressaient. Dans la vaste maison de
Lyon, ou son pére avait installé sa banque, de nombreux savants
étrangers passaient ; on lisait beaucoup et, dans une atmosphére
familiale affectueuse, on aimait a discuter. Une partie de ’année les
enfants Huber vivaient avec une gouvernante dans une maison de
campagne a Millery, et la, en pleine nature, ils observaient plantes et
animaux, et admiraient dans le moindre phénoméne la sagesse de
Dieu. Ils s’efforgaient aussi d’entendre sa voix. En effet, les Huber
avaient des tendances piétistes. Marie, ses fréres et sceurs, éprouvaient
une grande admiration pour un grand-oncle maternel, Nicolas Fatio,
seigneur de Duillier, mathématicien et physicien, qui leur faisait part
de ses découvertes sur 'anneau de Saturne et la lumiére zodiacale, et
aussi de ses expériences mystiques. Pour ses opinions théologiques,
Fatio avait di quitter Genéve. Il avait vécu a Paris et a La Haye.
Puis il s’était fixé a Londres. Ami de Newton, il était membre de la
Société royale des sciences. Il s’était lié avec des extatiques cévenols
réfugiés en Angleterre. Avec un Jean Daudé et Emile Marion, dont
Paul Hazard a montré l'originalité dans son ouvrage sur La crise de
la conscience européenne, il formait un trio, et un poétereau se
moqua de lui:

Cet Allobroge aux magiques merveilles,

Fera germer enfants dans des bouteilles.
Prophetes lors le prendront pour leur coq ;
Pour eux, pendra géométrie au croc.

Haut de corsage aura face malade,

Grands yeux, beau nez, montrera mine fade ;
Chef deviendra du magique trio,

Et s’il se nomme, aura nom Fatio.

Ce trio vivait en marge des Eglises, était 'objet de visions. Dans
des assemblées soumises a I’Esprit, ces extatiques se livraient & des
prophéties et a des avertissements. Quelques Anglais s’étaient convertis
a leur systéme. Fatio et ses amis tonnaient contre les pasteurs frangais
de Londres, annongaient la destruction de cette ville par le soufre et
le feu. Pour que I’ange exterminateur reconnaisse les siens, ils portaient
un ruban vert en brassard ou en diadéme. Ils annongaient aussi la fin
des persécutions. Malheureusement, les dates fixées pour ces événe-
ments se révélaient inexactes. La foi du petit troupeau n’en était pas



200 ETUDES DE LETTRES

atteinte, et on attendait les miracles avec une ferveur qui allait crois-
sant. Si bien qu’en 1707 on prédit la résurrection d’un adepte, le
Dr Emes. En mai 1708, on l'attendait toujours, et des foules suivaient
avec anxiété le prodige souhaité. L’affaire faisait du bruit ; des
incrédules en profitaient pour blasphémer. Les pasteurs francais, dont
de Bourdieu, homme de valeur et historien alors connu, sollicitérent
une fois de plus I'intervention des juges anglais. Les admonestations de
ceux-ci ayant été vaines, Fatio et ses deux amis furent condamnés
comme séditieux et blasphémateurs par le tribunal du Banc de la reine
et pendant deux jours de suite, et une heure chaque fois, ils furent
exposés en public avec un écriteau sur leur chapeau. La populace leur
cracha au visage ; Marion fut blessé et Fatio eut un ceil poché. Ces
martyrs quittérent Londres pour évangéliser Constantinople et 1’Asie
mineure. Fatio revint plus tard en Angleterre ou il finit ses jours dans
I’obscurité.

Les lettres de Marie Huber, de son frére Jacob et de leurs sceurs
a Fatio prouvent 'emprise que celui-ci exergait sur eux. A onze ans,
Marianne Huber a des extases et annonce ce que Dieu lui révéle, et
ses paroles sont pieusement notées. Alexandrine, malade, cherche dans
les priéres de son oncle la guérison ; elle ne veut aucun médecin, car
Dieu est le seul médecin. Marthe tient Fatio au courant des visites
d’un illuminé, Pagez, chapelier a Millaud, des aventures d’un Langue-
docien condamné a mort et exécuté au moment ol grace a une sceur,
servante d’une dame de la Cour, il allait étre gracié, et de sa tombe,
pendant des semaines, ce mystique brandit a travers le sol un bras
vengeur et agité, si bien qu'un Jésuite a déclaré que si ce Langue-
docien avait été catholique, on le canoniserait... ce qui valut au bon
Pére d’étre incarcéré a son tour. Marie se montre assoiffée de sainteté
et de perfection morale, de progrés spirituel. Elle ne comprend pas que
sa meére s'intéresse aux inondations qui ravagent la Hollande, a la paix
avec les Turcs ou a la mort du roi de Suéde, Charles XTI, tué au siége
de Friedrichshall. « Les sages se passionnent pour de tels faits, mais
les simples ne s’embarrassent pas de tant de choses. Dieu veuille nous
rendre vraiment simples et rien ne pourra nous achopper. » L’appa-
rition dans le ciel de Bohéme d’une béte gigantesque et a Copenhague
d’un géant noir avec sur la téte des chandelles allumées et suivi de
cavaliers en feu, parait plus importante. Sans défendre a leurs enfants
de correspondre avec Fatio, les parents Huber estimaient que leur
mysticisme allait un peu loin ; aussi, pour étre slir qu'aucune lettre
de Londres ne soit interceptée, leur correspondance mystique était-elle
adressée chez un banquier ami : Aimé Grenier, rue de ’Arbre sec,
a Lyon.



MARIE HUBER LA LYONNAISE 201

Par Fatio, Maric Huber entra en rapports avec des mystiques
suisses, un frére Roussiére qui venait parfois a Lyon, un frére de
Pourtalés, un frére Duval qui envoie des livres mystiques, et surtout
le pasteur Lutz d’Yverdon, qui la renseignait sur le développement de
leurs idées en Allemagne. Si amateur de miracles qu’il fat, Lutz était
plus équilibré que Fatio, et Marie I’estimait impartial et ne croyant
pas a tout esprit. Il avait un langage fleuri. Ses recueils de sermons
portent des titres qui en témoignent : Le lys de 'amour au milieu des
chardons, Bouquet odorant de fleurs célestes, et Jésus en Gethsémané
devient une grappe de raisin délicieux écrasée dans la cuve de la
colére divine. Ces piétistes, non sans rapports avec Mme Guyon,
avaient tous une vocation de prophétie. Marie Huber se sentit chargée
soudain d’une mission. Elle devait rendre les pasteurs de Genéve
attentifs aux desseins de Dieu. Elle partit pour cette ville, munie du
Livre des Assemblées, du Cri d’alarme et d’un récit de mission en
Turquie. Comment elle fut regue par le clergé genevois, son frére Jacob
I'a longuement raconté. Un tel message fut jugé pur galimatias. Les
pasteurs ne daignérent pas méme entendre la prophétesse. Elle repartit
pour Lyon ulcérée, et au moment de monter en voiture elle prononga
un dernier discours, fulminant contre les mceurs de Genéve et contre
les pasteurs, comparés aux pires Pharisiens. Les enfants Huber qui
croyaient en la mission de Marie furent persuadés que Dieu avait
permis cet échec pour les humilier et les éprouver. Mais devant la
gréle de lettres indignées de toute la parenté genevoise, le pere et la
mere furent quelque peu perplexes.

Belle, d’une beauté, a-t-on dit, qui ne sert pas ordinairement a
faire les théologiennes, spirituelle, riche, Marie Huber efit pu briller
dans le monde. Elle se confina dans la lecture et dans la charité,
jugeant dangereux et pervers les réunions mondaines, les danses, le jeu
de cartes et les parties en traineau. D’un caractére loyal, elle souffrait
de voir la religion confisquée souvent par des gens dont la vie corres-
pondait peu aux principes affichés. Longtemps elle garda ses réflexions
pour elle-méme. Peu 2 peu, elle s’était détachée de ’extatisme cévenol,
qui lui apparaissait irraisonnable. Elle avait perdu, depuis son équipée
genevoise, confiance dans le calvinisme et ses représentants. La publi-
cation en 1727 de L’instinct divin recommandé aux hommes par Béat
de Muralt cristallisa ses propres idées. Le vrai guide de I'ame est la
lumiére qui éclaire tout homme venant en ce monde. Seule la cons-
cience rassure et renseigne sur ce qui fait le prix de la vie, préchait le
rationaliste mystique. En 1725 déja, dans ses Lettres sur les voyages,
Béat de Muralt avait montré les ravages des raisonnements pernicieux,
la folie des philosophies. Marie prit le piétiste bernois pour guide.



202 ETUDES DE LETTRES

Elle ne devait pas le suivre dans toute son évolution, qui le ménera a
une piété curieuse mélée de révélations saugrenues et d’astrologie.
Elle devait s’en tenir a son déisme tourné vers Jésus-Christ.

Les premiéres publications de Marie Huber datent de 1731. Tous
ses livres parurent sous le plus strict anonymat. On les attribua parfois
a Béat de Muralt ou a d’autres auteurs. Vers 1740, les gens avertis
révélérent qu’ils étaient dus & « deux demoiselles Huber » originaires
de Geneve et fixées a Lyon, de « terribles babillardes », avance un
critique. Dans ses Lettres sur Rabelais et quelques écrivains, Voltaire,
tout en comblant d’éloges Marie Huber et en la placant entre Bayle et
Barbeyrac, assure qu’elle s’était associée avec un métaphysicien illustre,
dont il ne dit d’ailleurs pas le nom, et qui n’exista que dans son
imagination.

Par le développement logique de sa pensée, entrainée aussi par les
réactions que ses ouvrages provoquérent, Marie Huber aboutit 2 un
rationalisme déiste, tout en menant une existence de charité, d’amour
des pauvres. Elle mourut 2 Lyon en 1753, laissant le souvenir d’une
sainte, aupres des protestants qui se défiaient de ses idées, et des
catholiques qui étaient étonnés qu’on piit avoir tant de vertus et si peu
de dogmes.

Oubliant les exhortations de Fatio, rompant avec les directives de
Pagez qui lui avait ordonné son expédition genevoise et lui avait valu
tant de déboires, Marie Huber commenga par déplorer les rivalités des
sectes et dire le dégolit que lui procuraient les polémiques des théo-
logiens. Les distinctions de romaine, luthérienne ou calviniste lui
paraissaient nuisibles au christianisme. Sa lassitude apparait dans sa
Lettre sur Uindifférence des religions. Elle ne s’attarde pas a des
regrets ; son sens de la logique, son besoin de conclusions pratiques
I'entrainent. Le dogmatisme, qui depuis le synode de Dordrecht
s'imposait aux protestants de Genéve et de Lyon, lui parait condam-
nable. La prédestination des uns au salut, des autres a la damnation,
la révoltait, comme I’éternité des peines, et pour les pallier, elle écrit
son Systéme des anciens et des modernes conciliés par Uexposition des
sentiments différents de quelques théologiens sur I'état des dmes sépa-
rées du corps. Dans ce livre, qui en dix ans connut trois éditions, elle
établit une échelle des peines, et méme une sorte de purgatoire qui
indigna les calvinistes, et elle termine par I'espoir de la guérison finale
des méchants.

Ces idées et d’autres apparaissent déja dans son Monde fol préféré
au monde sage, paru 2 Amsterdam en 1731. Le philosophe Criton, le
négociant Eraste et I'avocat Philon dissertent sur la conscience, comme
maintes fois sans doute elle I’avait entendu faire dans le salon paternel.



MARIE HUBER LA LYONNAISE 203

Eraste, échappé au monde sage, instruit ses deux amis et les améne a
la lumiére. Le monde sage est celui des honnétes gens, qui font exté-
rieurement profession de vertu et qui parent leurs vices de paroles
pieuses. Le monde fol est celui des pécheurs sans retenue, qui se
montrent tels qu’ils sont. « La conduite de 'homme doit avoir comme
directive la sincérité vis-a-vis de soi-méme. »

Le livre fit du bruit. La premiére édition fut rapidement enlevée.
Une seconde parut, Pauteur s’étant rendu compte que les lecteurs
n’avaient pas été rebutés par « la gaieté » de son style. Cette crainte
nous parait illusoire, car la gaieté du style de Marie Huber est fort
relative. Le Monde fol n’est pas amusant. Il nous semble monotone,
peu coloré. Sa valeur était dans I'idée. Pour nous, elle est dans I'in-
fluence que ’ccuvre de Mlle Huber exerca.

Au christianisme traditionnel, elle oppose la réalité morale de la
conscience, proclamée seule lumiére et seul juge. « L’obéissance a la
conscience est la véritable clef de la connaissance ; c’est 'introduction
a toute vérité. » La Bible n’est que le reflet de cette voix intérieure.
Le péché originel n’est pas une révolte de ’homme, mais I'oubli de
la vérité.

Les critiques qu’un tel systéme valut a Pauteur lincitérent a
publier en 1738 ses Lettres sur la religion essentielle a 'homme, dis-
tinguée de ce qui n’en est que I'accessoire. Trois éditions se succédérent
a Amsterdam et a Londres. Pour réduire la religion a ’essentiel,
Mlle Huber en 6te les « pierres » et les « broussailles », c’est-a-dire les
opinions particuliéres qui divisent la chrétienté et a son avis défigurent
le christianisme. Elle veut une religion simple, qui doit étre a la portée
méme des idiots, qui tient A la nature de I’homme et tend A la réali-
sation pratique de son bonheur. Que reste-t-il ? Un Dieu désintéressé
et parfait, ayant créé 'homme non pour sa béatitude, mais pour le
bonheur de sa créature. Un Christ modéle plus que victime expiatoire,
et prouvant par sa mort l’utilité des souffrances. La voix de I'Evangile
est identifiée a la voix de la nature ; c’est un systéme de religion ol
tout aboutit non a la spéculation mais a Paction.

La théologie de Marie Huber, dont d’ailleurs I'expression est sou-
vent nuageuse, doit beaucoup a Spinoza et a toute une tradition de
déistes protestants, comme 1’a établi M. Albert Chérel dans son livre
De Télémaque a Candide. Plus de miracles — et si dans les Lettres
philosophiques de Diderot sur ce sujet on voit le coup porté par les
convulsionnaires de Saint Médard, dans celles de Marie Huber on
distingue une réaction contre les illuminés des Cévennes. Plus de
dogmes. Plus de Trinité. Plus de mystéres. Sur les points qui demeu-
rent obscurs, il faut suspendre son jugement. « Un je ne sais pas, un



204 ETUDES DE LETTRES

je ne comprends pas, est la seule réponse de bonne foi» ; et elle ajoute:
« la bonne foi doit étre 'unique base de la foi ».

De telles opinions provoqueérent des répliques.

La négation des peines éternelles émut un théologien de I’Aca-
démie de Lausanne, Abraham Ruchat, qui, ignorant I'identité de
Pauteur et croyant avoir affaire 2 Béat de Muralt, établit avec force
citations bibliques le bien-fondé de la these traditionnelle. Mlle Huber
publia immédiatement une réponse a cet examen de l'origénisme.
Un pasteur Liomin écrivit alors un Préservatif conire les opinions
erronées qui se répandent au sujet des peines de la vie a venir, et cet
opuscule dédié a Georges II, défenseur de la foi, et édité a Heidelberg,
est intéressant moins par sa théologie que pour son orthographe.
Disciple de Bertaut et de 'abbé de Saint-Pierre, Liomin était féru de
phonétisme, et il aurait été ravi de certaines démarches récentes.
Il retranche les lettres doubles, supprime les h, substitue 1 a vy, et il
écrit ainsi silabe, stile, téologie.... Enfin un pasteur de Morat, Samuel
Picard, tient a prouver que rien n’est plus aimable que la croyance en
I’éternité des peines, au contraire de ce qu’en disaient Mlle Huber et
un pasteur neuchatelois, Ferdinand Olivier Petitpierre. Ce « Petit-
pierre des peines éternelles », comme on I’appelle en terre neucha-
teloise, avait été gagné par la théorie de Mlle Huber, suspendu de son
poste de pasteur de La Chaux-de-Fonds et de sa bourgeoisie de
Neuchitel, obligé de s’enfuir dans la huitaine a Londres, d’ot il revint
dix ans plus tard. A part sa négation de I’éternité des peines, Petitpierre
n’avait rien du déisme de Mlle Huber.

Quant au systtme en général et a la Religion essentielle, ils
provoquerent de violentes attaques et des réfutations, qu’expliquent
les négations souvent rudimentaires de lauteur, la candeur de
cette logicienne de cabinet, son dédain de la tradition, son rejet
de toute autorité. Albert Monod, dans sa thése sur les Défenseurs
frangais du christianisme, de Pascal a@ Chateaubriand, a parlé de
ces remous.

Les Lettres sur la religion essentielle furent condamnées a Rome,
par décret du 28 juillet 1742. « C’est ici, écrit le Journal de Trévoux,
I'ouvrage de ténébres d’un esprit hypocrite et artificieux, qui faisant
semblant de tout admettre, Jésus-Christ, la foi, la religion, les miracles,
les mystéres, rejette tout et ne retient qu’'une espéce de religion natu-
relle, telle qu’il lui plait d’imaginer. Téméraire et présomptueux,
Pauteur réduit la foi a la bonne foi, et comme tous les déistes, athées
et autres mécréants, il ne veut qu'un Dieu bon, et ne peut souffrir
I'idée de la grandeur, de la justice, de la souveraineté absolue et rigou-
reuse. Il a ses raisons. »



MARIE HUBER LA LYONNAISE 205

A Textréme gauche du christianisme, la Nouvelle Bibliothéque de
Chaix et Barbeyrac proposait la méme objection. Tout en louant
I'auteur inconnu de communiquer ses méditations au public et aprés
avoir vanté le but poursuivi : concilier les esprits et ramener tous les
hommes 4 une unité de principes et de conduite, la Nouvelle Biblio-
theque estime le résidu religieux mince. « On exige davantage d’un
chrétien. La religion n’est pas qu’utile, mais d’origine divine, et la
présomption est grande de décider ce qui convient ou ne convient pas
a la nature de Dieu. »

Deux théologiens de Zurich, Zimmermann, en latin, et Breitinger,
en allemand, prirent position 2 leur tour. Le livre de ce dernier, traduit
en frangais par un pasteur de Lausanne, Rosset, est le plus sérieux
dans cette polémique, et sur la divinité du christianisme, I'inspiration
de la Bible, les miracles, 'utilité des théologiens, qui ne sont pas
uniquement préoccupés, comme le disait Mlle Huber, d’induire le
monde en erreur, il contient des pages représentatives de la pensée
traditionnelle. A Genéve, un prédicateur en vogue, Francois de Roche,
y alla de son traité — « une réplique bien polie, remarquait Voltaire,
pour étre de la plume d’un prédicant ». Il n’en accusait pas moins
Marie Huber de détruire la religion.

Ce n’était évidemment pas le dessein de la pieuse demoiselle, qui
avait voulu a sa maniére protester, en prénant une foi vivante et
pratique, contre le dogmatisme calviniste, qu’elle estimait stérile et
froid. Il est certain cependant que ses écrits ont pu détacher de
'orthodoxie des esprits disposés a rejeter le dogme. En 1753, dans une
lettre publiée par la Bibliotheque impartiale, de Goetthingue, et due
a un anonyme bernois, sur I'état du protestantisme en Suisse frangaise,
I'influence de Mlle Huber était dénoncée avec force. L’accusation était
trop massive ; les protestations qu’elle entraina le prouvent. On ne
peut lui dénier une vérité relative. Il convient de ne pas étre dupe des
éloges de Voltaire, qui a cette femme de beaucoup d’esprit reconnait
une pensée profonde et en fait 'ap6tre « du plus pur théisme, tel que
les Noéchides le pratiquérent »... Marie Huber a pu contre 'orthodoxie
étre une alliée des adversaires du christianisme, malgré elle. Si ratio-
naliste qu’elle soit, elle est loin de I'athéisme de U'Encyclopédie et
méme du Dieu horloger et gendarme, dont M. de Voltaire faisait
précher les vertus dans la chapelle de son chateau de Ferney. La
conscience de Marie Huber avait d’autres exigences. Sa théologie, son
moralisme pragmatique en font un précurseur du protestantisme
libéral, tel que le comprendra un siécle plus tard Athanase Coquerel.

On peut aller plus loin, et classer, en dépit de certaines apparences,
Marie Huber parmi les apologétes du christianisme, ce qui étonnerait



206 ETUDES DE LETTRES

sans doute ses contradicteurs d’autrefois, et surtout David Boullier,
pasteur 2 Amsterdam et hardi polémiste, qui consacra a la réfutation
des idées de la Religion essentielle des pages subtiles. Les travaux
modernes de Monod, de Chérel et d’autres nous autorisent a consi-
dérer Pattitude de Mlle Huber avec plus de nuances. Quand on
touche d’ailleurs au domaine des influences, des apports et des réac-
tions spirituelles, on ne saurait étre a la fois trop prudent et assez
respectueux du mysteére des ames. Apologéte, Marie Huber le fut dans
la mesure ot Rousseau le devint, et dans la mesure ot celui-ci s’inspira
de sa pensée. L’influence de Mlle Huber sur Jean-Jacques n’échappa
pas a certains contemporains. Le pasteur Jacob Vernet, qui avait
fréquenté Fontenelle et Montesquieu, dont il édita I’Esprit des Lois,
et qui fut quelque temps ami de Rousseau, remarquait déja, dans sa
Lettre d’un voyageur anglais au sujet de Uarticle Genéve de U'Ency-
clopédie, en 1766, que le Vicaire savoyard devait beaucoup a
Mlle Huber. Vernet suppose méme que Rousseau rencontra Marie
Huber lors de son séjour a Lyon. L’arrivée de Jean-]Jacques dans cette
ville coincide avec la publication de la Religion essentielle. Rien ne
prouve que cette rencontre eut lieu. La colonie protestante de Lyon
était un milieu trés fermé et vivant a 1’écart. On peut douter que
Rousseau, précepteur des Mably, ami de Bordes, ait eu acces chez les
Huber. Peut-étre entendit-il parler des écrits de Mlle Huber aux
Charmettes, par Mme de Warens. Avant sa conversion au catholi-
cisme, celle-ci avait eu des rapports étroits avec les piétistes de Vevey
et du Pays de Vaud ; elle y avait été I'éleve de Magny, chef des
disciples de Spener, et d’ailleurs en sa foi qui fut toujours confuse,
dévote et raisonneuse, elle conserva des traces de sa premiére initiation
pieuse. A Genéve, Rousseau acquit certain livre de Mlle Huber, et son
exemplaire, que ’on posséde, est annoté de sa main.

A la fin du XVIII® siécle un Vaudois, Dutoit-Membrini, qui des-
servait a Lausanne une petite communauté quiétiste, ot I'on vénérait
Fénelon comme un saint, notait dans sa Philosophie divine: « Une
femmelette, dont I'orgueil s’est avisé de bdtir un systéme en tout
hérétique, Mlle Huber, a fondé sa prétendue Religion essentielle a
I’homme, ou entre autres impiétés, elle fait main basse sur tous les
mystéres. Et a ce propos il n’est pas vrai que M. Rousseau, plus impie
encore, puisse s’appeler novateur, comme ses sectateurs le pronent ;
car il a pris presque tout son systéme au livre de la Religion essentielle,
ou plutét dans ce que ce livre a de plus mauvais. » Lamartine a
poétisé ces relations spirituelles, en admirant une femme, une théo-
logienne de vingt ans, une prophétesse de raison et d’instruction, qui
prophétise a demi voix et qui prophétise quoi ? La profession de foi



MARIE HUBER LA LYONNAISE 207

du Vicaire savoyard. Rousseau I’écoute, il retient, il s’inspire et il écrit.
Qui se serait douté de cette Egérie cachée dans les grottes du Léman,
derriére ce philosophe misanthrope ? Puis on douta de cette influence.
Un érudit genevois, Eugéne Ritter, remarquant que jamais Jean-
Jacques ne cite Marie Huber, pensait qu’il avait peut-étre lu ses livres,
qu’ils avaient pu lui plaire parce qu’il y retrouvait sa haine de I'incré-
dulité matérialiste et de la rigueur dogmatique des Eglises, mais qu’il
aurait pu écrire I'’Emile quand bien méme il n’elit pas lu la Religion
essentielle : les idées communes a Rousseau et 2 Mlle Huber étaient
dans I’air.

Depuis les enquétes précises et pénétrantes de Pierre-Maurice
Masson, depuis sa thése sur la Formation religieuse de Rousseau,
méme révisée sur certains points par les travaux de Schinz, et depuis
son édition critique de la Profession de foi du vicaire savoyard, d’aprés
les manuscrits de Geneéve, Neuchitel et Paris, édition parue dans la
« Collection des publications de 'université de Fribourg », il n’est plus
possible de douter. Sur quantité de points, Rousseau s’inspire et trés
nettement de Marie Huber. Masson en fournit dans des rapproche-
ments stirs et des notes pertinentes d’irréfutables preuves.

Par Jean-Jacques, le systtme de Marie Huber fut paré de graces
capables de transporter les Ames sensibles et d’ébranler les cceurs.
Et I'influence de Rousseau fut trés diverse. On retrouve Jean-Jacques
a lorigine de bien des négations et des doutes, on le trouve aussi
conseiller de fidélités et de retour. Il a maintenu en un siécle de
destructions et de sécheresse un besoin de sentiment et une nostalgie
de foi. Et dans ces attitudes diverses on discerne I'inspiration de la
Lyonnaise.

Car Lyon a marqué Marie Huber. A Genéve, elle aurait dii ou se
soumettre au calvinisme ambiant, a une époque ot le libéralisme était
encore peu de mise, ou se confiner dans un prudent silence, ou partir.
A Lyon, elle appartenait a2 une minorité confessionnelle, et dans cette
minorité elle jouissait d’une indépendance certaine. La situation de
sa famille, sa vie irréprochable, sa charité généreuse faisaient qu’on ne
s'achoppait pas trop a ce que ses idées pouvaient avoir d’original ou
d’hétérodoxe. Lyon assura son indépendance spirituelle. Mais Lyon
fit plus encore. Au pied de Notre-Dame de Fourvicre, Lyon a toujours
été pénétrée de courants mystiques propices a la fondation d’ordres
monastiques, créatrice de vocations missionnaires ou charitables ;
le climat lyonnais a pu alimenter aussi des élans d’un illuminisme
catholique ou théosophique au temps de Ballanche ou animer d’une
chaleur fraternelle des mouvements d’allure révolutionnaire. Ce climat
a pénétré la mystique de Marie Huber, Iui a donné sa ferveur, son



208 ETUDES DE LETTRES

amour des ames, cette charité qui voudrait que méme les plus cou-
pables puissent un jour se repentir et étre guéris de leurs fautes ;
il I’a incitée a se consacrer aux pauvres en un dévouement fraternel.
« Les riches savent au bout du doigt les devoirs du pauvre. Une ques-
tion a leur faire : Connaissent-ils les leurs ? »

Mais le climat lyonnais est aussi réalisations pratiques, amour de
la raison. Le raisonnable impressionne notre auteur et elle juge toute
chose en se demandant : cela est-il bon, utile au bonheur ? Et ce qui
est utile au bonheur devient pour elle la preuve de la conformité a la
régle intérieure et a la voix de la conscience elle-méme.

Marie Huber est une figure intéressante. Son ceuvre a eu une
influence étendue. A la fin du XIX* siécle encore, un théologien
neuchitelois, Pettavel-Ollif, publiait a Paris un ouvrage ou, reprenant
certaines de ses idées, il préconisait une immortalité conditionnelle qui
Pelit ravie. Par Rousseau, ses idées eurent une lointaine résonance.
Elle ne fut pas un grand écrivain. Galissard de Marignac compare a
tort sa prose a celle de Marivaux. Le vocabulaire de Mlle Huber est
pauvre, aucune grace féminine, de la correction, parfois de la conci-
sion et du pittoresque. Des images souvent heureuses : « Ceux qui ont
bati entre eux et la vérité des barricades insurmontables, souffrent
moins pendant un certain temps ; mais ils ne savent pas combien
il leur en cofitera un jour ! »

Ame ardente, intelligence intrépide. On peut sourire des extra-
vagances de sa jeunesse mystique et extatique, on peut admettre ou
ne pas admettre le déisme de sa maturité, la trouver comme Voltaire
trop religieuse ou comme maints de ses critiques trop rationaliste : on
ne saurait douter de la sincérité de sa pensée. Cette fille de banquier,
cette sceur de négociants que I'art ou les sciences naturelles délassaient
de leur commerce ou de leur comptabilité, sans les leur faire négliger,
cette femme de beaucoup d’esprit, comme son frére 'abbé, petit bossu
dont les réparties furent fameuses, demeure une originale personnalité.

Henri PERROCHON.



	Marie Huber la Lyonnaise

