
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 3 (1960)

Heft: 3

Artikel: Byzance et les dernières offensives de l'occident contre l'islam

Autor: Bouquet, Jean-Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BYZANCE

ET LES DERNIÈRES OFFENSIVES DE L'OCCIDENT

CONTRE L'ISLAM1

Dès l'origine, un des problèmes majeurs des Croisades avait été
celui des relations entre les Croisés et l'Empire byzantin. De par sa

position géographique même, Byzance se trouvait sur le chemin de

Jérusalem, dont elle était l'étape presque obligée ; au point de vue
militaire et diplomatique, elle était la grande puissance chrétienne de
la Méditerranée orientale, dont l'appoint ou la défection étaient
décisifs. Il était dès lors clair qu'un établissement solide des Francs
en Palestine ne pouvait avoir lieu qu'en s'appuyant sur Constantinople.

Cette condition, deux moyens s'offraient de la remplir :

l'alliance ou la conquête. L'alliance véritable ne se réalisa qu'une seule
fois : en 1168, au moment du grand regroupement des forces
musulmanes, entre le roi Amaury et l'empereur Manuel Comnène —- et elle
ne devait pas durer. De plus en plus, l'idée germait en Occident qu'il
était indispensable de commencer par conquérir Constantinople pour
garder — ou pour reprendre — Jérusalem. Il fallait une entente
étroite entre Constantinople et la Terre Sainte ; puisqu'elle ne pouvait
décidément pas se faire avec l'Empire grec, force était donc de
détruire cet Etat et de lui substituer un Empire latin. C'est cette idée,
déjà soutenue par Bohémond d'Antioche en 1105, puis par Saint
Bernard lors de la prédication de la deuxième croisade, qui aboutit
au fameux détournement de la quatrième croisade.

Aux yeux des contemporains, la prise de Constantinople n'était
donc que la première étape de l'entreprise qui devait naturellement
ne prendre fin qu'à Jérusalem, et la possession de la capitale n'avait

1 Texte d'une conférence prononcée au Congrès de l'Ordre souverain de

Constantin, à Stein-sur-le-Rhin, le 23 avril 1960.



BYZANCE ET LES DERNIÈRES OFFENSIVES DE L'OCCIDENT 99

d'autres buts que de réaliser l'Union des Eglises et de fournir à

l'Occident une base d'opérations commode et précieuse contre l'Islam.
Et telle fut l'impression ressentie au premier moment, tant en Occident

que dans l'Orient franc ou musulman. Selon la lettre du nouvel

empereur Baudouin de Flandre à Innocent III, des clercs et des
chevaliers de la Syrie franque, présents au couronnement, manifestaient

entre tous leur joie, assurant qu'ils étaient plus heureux que si

la Cité sainte avait été rendue aux chrétiens, car Constantinople allait
désormais se dévouer à la lutte contre les ennemis de la croix x.

Le sultan du Caire, au contraire, ne cacha pas son inquiétude.
« Constantinople, a écrit Paul Alphandéry, n'est nullement
substitution, mais étape 2. »

En fait, cette vue des événements n'était qu'une illusion. Les
conditions de la prise de Constantinople et les circonstances qui
suivirent ne permirent pas la poursuite de l'expédition. Sans compter le
fait que le goût du butin devait avoir singulièrement amoindri leur
désir de voir Jérusalem, les conquérants devaient tout d'abord
s'emparer de l'empire : la possession de la capitale ne suffisait pas.
Et ces terres, ces fiefs dévolus à chacun, il fallait les défendre contre
les potentats locaux, ou tout au moins les occuper, puisque l'on se

trouvait en terre de colonisation. Enfin, l'Empire latin à peine constitué

dut lutter péniblement contre les Etats grecs de Nicée et d'Epire,
et contre les Bulgares. La quatrième croisade ne résolut ni la question
du schisme, ni celle de l'unité de civilisation — la grécité se maintient

en Asie mineure —, ni le problème stratégique.
La possession de la Romanie ne fut en effet d'aucun profit pour

les dernières croisades. Aucune d'entre elles n'utilisa la base de
Constantinople. Car la ville a précisément été conquise au moment où elle
cesse de se trouver sur l'itinéraire des croisés : la route de terre n'est
plus praticable, surtout depuis que le port de Sathalie, ou Adalia, sur
la côte méridionale de l'Asie mineure, est tombé au pouvoir des Turcs,
en 1207. Le centre de gravité de la croisade s'est du reste déplacé
plus au sud, vers l'Egypte, où sont les forces vives de l'Islam ; Chypre
est un point d'appui infiniment plus précieux que Constantinople.

De plus, la quatrième croisade a substitué à une grande puissance
chrétienne une poussière d'Etats sans influence et souvent en lutte
les uns contre les autres, où va se perdre stérilement l'énergie de

1 Jean Longnon, L'Empire latin de Constantinople et la principauté de Morée,
Paris 1949, p. 53.

2 Paul Alphandéry et Alphonse Dupront, La chrétienté et l'idée de croisade,
t- II, Paris 1959, p. 90.



100 ÉTUDES DE LETTRES

l'Europe. La colonisation de l'Orient grec ne peut se faire qu'au
détriment de celle de la Palestine, car les réserves démographiques de

l'Occident ne sont pas inépuisables. «A l'heure où cette colonie de
Terre Sainte aurait eu le plus besoin de renforts, écrit René Grousset,
le détournement de la quatrième croisade vint diriger vers d'autres
cieux l'expansion franque, dispersant de Jaffa et d'Antioche à

Constantinople et à l'Elide l'effort, l'intérêt, les colons de l'Occident.
Finalement, les colons manquèrent partout »1.

L'empire de Nicée se trouva ainsi hors du champ d'opérations des

Croisés. Jean Vatatzès (1222-1254) entretint même des relations
amicales avec le Saint-Siège et surtout avec Frédéric II : l'empereur
germanique, sans cesse en guerre contre le pape, ne pouvait éprouver
que de la sympathie pour les Grecs, que « ce soi-disant prêtre (entendez

le pape) n'a pas honte de flétrir du nom d'hérétiques et desquels
la foi chrétienne est partie pour atteindre les extrémités de la terre » 2.

La situation changea avec l'avènement de Michel VIII et la reconquête

de Constantinople. Dès lors, et pendant soixante-dix ans,
l'Europe agitera périodiquement l'étendard de la croisade
antibyzantine, visant à répéter les événements de 1204 et à rétablir
l'Empire latin. On ne perdra pas de vue la croisade de Terre Sainte,
mais on considérera de nouveau que la conquête de Constantinople
en est le prélude nécessaire, qu'elle en constitue une étape : le chemin
de Jérusalem, estime-t-on toujours, passe par Constantinople. C'est

l'argumentation des nombreux théoriciens de la fin du XIII" siècle

et des premières années du XIVe : ce n'est pas un des moindres
paradoxes de l'histoire des Croisades que les projets théoriques abondent

précisément à l'heure où les tentatives sérieuses sont abandonnées.
Ces théoriciens s'adressent aux princes en leur conseillant le meilleur
moyen et le meilleur itinéraire pour reprendre Jérusalem. Leurs

ouvrages s'intitulent De recuperatione Terre sancte, De modo Sarra-
cenos extirpandi, Directorium ad passagium faciendum. Eux-mêmes
se nomment Pierre Dubois, avocat royal, Guillaume de Nogaret,
légiste et serviteur de Philippe le Bel, Fidence de Padoue, religieux
franciscain, Guillaume d'Adam, dominicain. Ce dernier, par exemple 3,

s'en prend aux « faux-chrétiens », c'est-à-dire aux Vénitiens, Génois,
Pisans, Catalans, qui font du commerce avec les Musulmans, aussi

1 L'Empire du Levant, Paris 1949, p. 10.
3 Lettre de Frédéric II, citée par Georges Ostrooorsky, Histoire de l'Etat

byzantin, éd. franç., Paris 1956, p. 465.
3 Edité par Ch. Kohler, in Recueil des Historiens des Croisades, publié par

l'Académie des inscriptions et Belles-Lettres, Documents arméniens, t. II, Paris 1906.



BYZANCE ET LES DERNIÈRES OFFENSIVES DE L'OCCIDENT 101

bien qu'aux Byzantins, qui, non contents d'être schématiques, aggravent

leur cas en exportant du blé en Egypte.
Ainsi l'Empire byzantin restauré, constamment menacé, ne peut

que s'efforcer de détourner les coups, de dissoudre les coalitions, de
faire jouer les oppositions des Occidentaux entre eux. C'est à ce jeu
diplomatique qu'excelle Michel VIIE II réussit à l'emporter sur ses

adversaires et les ligues que ceux-ci constituent, soit par les armes —
à Pélagonia en 1259 —, soit en fomentant une révolte opportune —
les Vêpres siciliennes en 1282 —, soit en se servant des dissensions de

puissances rivales — Venise et Gênes —, soit encore en implorant le

secours ou la médiation de souverains influents — le roi de France ou
le pape. Il envoie ainsi une extraordinaire ambassade à Saint Louis
assiégeant Tunis pour qu'il fasse pression sur son frère Charles
d'Anjou ou sur le pape. Cette démarche est finalement un échec,
puisque Saint Louis, qui était favorablement disposé, meurt alors.
« Déçu de ce côté, relate Pachymère, l'empereur ne se découragea
pas, mais se tourna vers le pape, pour tenter d'obtenir de lui par
n'importe quel moyen ce que rendait nécessaire la menace que Charles
faisait peser »1.

Ce moyen suprême qu'utilisera Michel VIII, et la plupart de ses

successeurs après lui, c'est l'Union des Eglises. Le pape Grégoire X
(1271-1276) y déploiera tout son zèle, car pour lui, la réconciliation
avec Byzance est indispensable si l'on veut recommencer la Croisade ;

la seule possibilité de succès est de prendre l'Islam en tenaille, en

attaquant à la fois par l'Egypte et par l'Asie mineure. Ses efforts
aboutissent à l'Union de Lyon, en 1274, mais le succès est éphémère :

Grégoire X meurt en janvier 1276, trois mois avant la rencontre
prévue avec Michel VIII, à Brindisi ou à Avlona. La réaction
antibyzantine qui se manifeste à Rome, sous le Français Martin IV, se

double d'une vive résistance des milieux orthodoxes de Constantinople,
et lorsque Michel VIII meurt, en 1282, il est excommunié à la fois

par les deux Eglises.
La force que l'Europe rêve d'utiliser contre l'Islam, à la fin du

XIIIe siècle, c'est celle des Mongols. Les papes, il est vrai, avaient
commencé par prêcher la croisade contre ces envahisseurs, dont le

nom remplissait l'Europe de terreur ; puis, voyant l'inutilité de leurs
efforts, ils en vinrent à l'idée d'user des armes spirituelles 2. On envoya

1 Pachymère, livre V, chap. 9, éd. de Bonn, t. I, p. 524.
2 W. Heyd, Histoire du commerce du Levant au moyen âge, t. II, éd. franç.,

Leipzig 1896, p. 65.



102 ÉTUDES DE LETTRES

des missionnaires pour tenter de convertir les chefs tartares, qu'on
savait tolérants, voire soumis à des influences nestoriennes 1. Et l'on
caressait l'espoir d'une alliance qui prendrait les Arabes à revers.
Cette alliance n'était pas moins désirée par certains khans mongols,
qui, même déjà convertis à l'Islam, en plein XIVe siècle, faisaient
encore des avances aux chrétiens. En 1307 parut la Fleur des Histoires
d'Orient, de l'Arménien Hayton. L'auteur y pressait les Occidentaux
de s'allier, contre l'Egypte, avec les Mongols qui, en cas de succès,
abandonneraient assurément la Terre sainte aux chrétiens 2. L'éloi-
gnement, l'impossibilité de coordonner les efforts aussi bien que
l'incompatibilité foncière des civilisations empêchèrent ces vastes

projets de se réaliser, mais des ententes plus restreintes furent conclues.
Michel VIII, de son côté, sut jouer de l'alliance mongole contre ses

ennemis turcs et bulgares. Et bien plus tard encore, en 1366, nombre
de Byzantins se berçaient de l'espoir de pouvoir vaincre les Turcs
grâce au concours des Tartares, qu'ils préféraient à celui des Latins3.

C'est surtout après l'échec de l'Union de Lyon qu'on se met à

prêcher la croisade contre Constantinople. Sous Boniface VIII, on
lève des décimes 4. Quelques années plus tard, un nouveau plan de

conquête voit le jour. Son auteur est Charles de Valois, frère de

Philippe le Bel, qui a épousé l'impératrice latine titulaire, et s'allie
avec Venise et la Serbie ; le pape Benoît XI exhorte les fidèles à

prendre part à cette expédition5. Son successeur Clément V renouvelle

l'excommunication prononcée contre Andronic II et accorde à

tous les croisés de Byzance les indulgences de Terre sainte ". La tentative

avorte, mais elle est significative de la mentalité occidentale de

l'époque. En 1313, Philippe le Bel promet son appui à Philippe de

Tarente, qui a hérité des prétentions latines à l'Empire d'Orient7.

1 Ainsi Qoubilaï, empereur de Chine, demanda au pape, selon Marco Polo, de
lui envoyer cent missionnaires. Le livre de Marco Polo, éd. t'Sbrstevens, Paris
1955, p. 60.

3 Recueil des Historiens des Croisades, Documents arméniens, t. II, Paris 1906,

pp. 237-238. Heyd, op. cit., p. 69, n. 2.
3 C'est contre cette politique que réagit Cydonès, dans son discours De subsidio

Latinorum. Voir page 108, note 3.
4 M. Viller, La question de l'Union des Eglises entre Grecs et Latins depuis

le concile de Lyon jusqu'à celui de Florence (1274-1438), in Revue d'histoire
ecclésiastique, t. 17, Louvain 1921, p. 269.

5 Giuseppe Müller, Documenti sulle relazioni delle città toscane coll'Oriente
cristiano et coi Turchi fino all'anno mdxxxi, Florence 1879, pp. 112-113.

• Viller, op. cit., p. 270.
7 W. Norden, Das Papsttum und Byzanz, Berlin 1903, p. 676.



BYZANCE ET LES DERNIÈRES OFFENSIVES DE L'OCCIDENT 103

Une sérieuse alerte a encore lieu en 1327. Le roi de France
Charles IV avait pris la croix et Andronic II avait des raisons de

croire que ses forces se dirigeraient sur Constantinople. L'empereur
envoya à Paris un noble Génois, Simon Doria, et offrit de négocier
un accord, qui n'était dans son esprit qu'un simple traité de non-
agression, mais que l'on prit à Paris et en cour d'Avignon pour la

promesse de l'Union des Eglises. Charles IV manda à son tour un
ambassadeur, le dominicain Benoît Asinago. « L'empereur, relate un
témoin occidental, craignant que les Grecs de Constantinople ne
s'insurgent contre lui et ne livrent l'Empire à son petit-fils, feignit de

considérer, pour qu'on ne le mît pas en demeure d'exécuter la
promesse faite par Simon Doria, que son envoyé ne l'avait pas bien
compris et n'avait pas retenu ses paroles exactes »1. Le dominicain
dut s'en retourner les mains vides ; le roi de France mourut l'année
suivante : une fois de plus, l'Empire était sauvé.

La réaction du basileus n'en avait pas moins été caractéristique,
et elle était à vrai dire assez fondée. Nombreux étaient les Grecs
farouchement opposés à l'Union, à la domination de la « mitre des

Latins », et Andronic II sentait les limites de son pouvoir. Ce fut une
des illusions tenaces de l'Occident que de croire que la conversion de

l'empereur entraînerait ipso facto celle de ses sujets. Ils en firent
l'expérience en 1369, lorsque l'abjuration solennelle de Jean V ne

provoqua aucun mouvement de ralliement à Constantinople. De là
vint l'idée d'appuyer les négociations politiques ou religieuses par une
pression militaire. En 1343, au moment de l'expédition de Smyrne
et des pourparlers avec Anne de Savoie, un Latin de Constantinople
exposait au pape son programme d'Union : les forces navales que
l'on préparait pour la Croisade devaient en même temps faire une
démonstration devant la capitale, et l'impératrice réussirait sans peine
à contraindre à l'obéissance son peuple récalcitrant2. Et en 1367,
Amédée de Savoie dut lui aussi exercer une certaine pression sur
Jean V, qui arguait de l'opposition irréductible de ses sujets, pour
l'amener à promettre le voyage de Rome et l'abjuration 3.

L'année même où Charles IV menaçait encore Constantinople,
Venise tentait de constituer une ligue contre les Turcs avec les

Hospitaliers de Rhodes, Martino Zaccaria, seigneur génois de Chio,

1 Thomas Kaeppeli, Deux nouveaux ouvrages de Frère Philippe Incontri de
Péra, in Archivum Fratrum Praedicatorum, t. 23, Rome 1953, pp. 172-173.

2 Ibid., p. 177.
3 Jean Servion, Gestes et chroniques de la mayson de Savoye, éd. Bollati,

Turin 1879, pp. 151-155.



104 ÉTUDES DE LETTRES

et Andronic IIL Le fait est d'importance, car c'est la première fois

que l'Empire est associé à un projet de coalition contre une puissance
musulmane. La position de l'Occident à l'égard de Byzance évolue

peu à peu. A l'idée d'expédition contre les Grecs se substitue tout
d'abord celle d'une entreprise commune incluant les forces byzantines,
et bientôt même celle d'une croisade pour sauver Constantinople.
Les raisons de ce revirement sont l'influence de nouveaux théoriciens
et prédicateurs qui préconisent un changement de politique — le
Vénitien Marino Sanudo, le Catalan Ramon Lull —, la guerre de
Cent ans qui éclate un peu plus tard et distrait la France de ses

projets de conquête en Orient, et surtout les progrès des Turcs.
Les Etats latins issus de la quatrième croisade sont incapables de tenir
tête aux raids des pirates turcs ; les républiques maritimes se sentent
menacées dans leurs intérêts commerciaux et le Saint-Siège voit la
chrétienté latine d'Orient proche de la ruine. Sans doute, l'évolution
n'est ni instantanée, ni définitive. La grande condition posée par les

papes à une aide quelconque est l'Union des Eglises. Les empereurs
y consentent, mais ils exigent que l'expédition de secours précède
l'abjuration du schisme, alors que, dans l'esprit des papes, le processus
doit être inverse. Chaque partie attend donc de l'autre qu'elle fasse
le premier pas : on ne sort pas du cercle vicieux. Et la méfiance reste
grande ; en 1349, Clément VI félicite encore les Hospitaliers d'avoir
aidé les Génois de Galata contre les « schématiques »2. L'opinion
publique est loin d'être gagnée : en 1366, au moment du départ de

l'expédition d'Amédée VI, Pétrarque s'élève avec vigueur contre la
politique pontificale. Le poète ne nie pas la nécessité d'une
intervention pour sauver Constantinople, mais, reprenant l'argumentation
des théoriciens du début du siècle, il estime qu'il faut d'abord
conquérir ce qui reste de l'Empire sur les Grecs, afin de pouvoir le
défendre efficacement contre les Turcs 3.

Il n'est pas indifférent que ce soit Venise qui prenne l'initiative
du revirement occidental. La république faisait un commerce
fructueux avec les Musulmans, et elle avait contribué plus que toute autre
puissance à la ruine de Byzance. Mais elle devait s'inquiéter dès le

moment où les Turcs se mirent à construire une flotte et à écumer les

eaux de la Méditerranée orientale. En bons réalistes, les Vénitiens vont
mettre au service de leur politique l'énergie de croisade qui existe

1 Paul Lemerle, L'émirat d'Aydin, Byzance et l'Occident, Paris 1957, p. 54.
2 J. Gay, Le pape Clément VI et les affaires d'Orient, Paris 1904, p. 96.
3 Lettere senili, éd. Fracassetti, Florence 1869, t. I, p. 421 sq.



BYZANCE ET LES DERNIÈRES OFFENSIVES DE L'OCCIDENT 105

encore ; en d'autres termes, ils vont essayer une fois de plus de dévier
les Croisades, leur assignant pour objectif Smyrne plutôt que
Jérusalem ou Alexandrie. Ainsi le roi de France Philippe VI, qui avait pris
la croix, écrivait en 1331 à la République pour la prier de le
renseigner sur les conditions dans lesquelles la Croisade pourrait se faire.
Les Vénitiens attendirent six mois pour répondre ; « en fait, et c'est la
raison de ce peu d'empressement, ce n'était point tant la Terre Sainte
qui intéressait Venise, que la navigation et le commerce en mer Egée,
et la gêne considérable qu'y apportaient les Turcs. La République va
déployer une grande activité diplomatique pour coaliser contre ceux-ci
les forces chrétiennes ». Cette coalition doit donc comprendre au
premier chef les puissances qui ont des intérêts dans la Méditerranée
orientale : Rhodes, Chypre, Byzance, voire Naples. A l'égard d'An-
dronic III, dont on se méfie encore, on précise toutefois qu'une des
clauses de l'union interdira toute paix séparée 1.

En même temps, Venise essaie d'amener le roi de France à se

joindre à la ligue ; autrement dit, elle s'efforce de capter à son profit
la Croisade projetée. Celle-ci avait été prêchée — avec peu de succès,
reconnaissent les chroniqueurs — en 1333 et le départ fixé en 1336
au plus tard. Philippe de Valois entendait mener de front les deux
entreprises ; il annonça en effet aux Vénitiens que, malgré la charge
que lui imposait la préparation de la Croisade, il enverrait un certain
nombre de vaisseaux dans la mer Egée. Pour sa part, Venise avait
astucieusement répondu au pape l'invitant à participer à la Croisade,
que sa participation consistait précisément en l'envoi d'une flotte
contre les Turcs ; on ne pouvait mieux concilier les intérêts de la
chrétienté et ceux de la République 2. Mais il subsistait donc une
certaine équivoque sur la destination de l'expédition. Et dans la
pratique, ce fut naturellement la conception vénitienne de l'expédition,
plus limitée, plus réaliste, la seule réalisable, qui l'emporta.

La collaboration latino-byzantine était encore bien difficile à

appliquer. Si la France, Chypre et le Saint-Siège adhèrent à l'union,
Byzance, par manque de moyens financiers avant tout, doit se faire
prier. Les Latins, rapporte Nicéphore Grégoras, envoyèrent au
basileus une ambassade menaçante, qui le sommait de joindre ses
forces aux leurs, sous peine d'être considéré lui-même comme ennemi3.
Andronic III dut pressurer ses sujets pour réunir quelque argent et

1 Lemerle, op. cit., pp. 90-91. Nous suivons ce remarquable ouvrage pour les

evenements de cette période.
2 Ibid., p. 93.
3 Grégoras, 1. xi, chap. 1, éd. de Bonn, p. 524. — Lemerle, p. 95, n. 4.



106 ÉTUDES DE LETTRES

équiper une flotte ; mais lorsqu'il fut enfin prêt, au printemps 1335,
ce furent les Latins qui firent défection : la mort du pape avait
désorganisé l'union. Bientôt la guerre franco-anglaise éclate, la Croisade

est renvoyée à des temps meilleurs ; l'occasion est passée.
Le successeur de Jean XXII, Benoît XII (1334-1342), s'occupa

peu des affaires d'Orient. Il avait tout d'abord jugé la croisade
inopportune ; vers 1340, il se ravisa et dans ses lettres aux rois de France
et d'Angleterre, il parlait de l'état déplorable de l'Orient et de

l'urgente nécessité d'envoyer un secours aux chrétiens d'outre-mer.
Les négociations pour l'Union des Eglises ont repris. Du côté byzantin,
Andronic III les conduit en secret — il utilise les services d'un Vénitien,

Etienne Dandolo, et d'un Grec de Calabre, Barlaam — pour ne

pas éveiller les soupçons de ses ministres 1. Elles sont favorisées par la
présence d'une Latine sur le trône impérial : Anne de Savoie, fille du
comte Amédée V, restée « passionnément latine », qui a certes dû
signer lors de son mariage une profession de foi grecque, mais qui est

en secret restée ou redevenue catholique. Elle a emmené à Constantinople

toute une suite, et, devenue régente à la mort de son mari, elle
utilise naturellement les services de ses compatriotes. Ainsi son amie
Isabelle de la Rochette, dont le pape, dans une lettre, loue le zèle.

Ainsi le gentilhomme savoyard Philippe de Saint-Germain, qui servira
d'ambassadeur à Avignon en 1343 2.

La coalition latine se reforme bientôt. En 1341, le roi de Chypre,
pressé par les Turcs, demande le secours des Hospitaliers et de Venise.
Le pape Clément VI s'empare de l'idée et déploie une grande activité
pour reconstituer une ligue. Il cherche à aplanir les conflits, comme
celui des Génois avec le roi de Chypre ; il ordonne à tous les évêques
d'Occident et d'Orient de prêcher la Croisade contre les Turcs, en y
attachant les indulgences habituelles3. C'est donc considérer que
l'expédition contre les Turcs n'est plus seulement le prélude à la
Croisade de Terre Sainte, mais qu'elle constitue en elle-même la
Croisade, ou plutôt qu'elle en tient lieu. La cour de Constantinople
s'associe à son effort, principalement pour des raisons de politique
intérieure. En effet, l'expédition doit porter, non pas contre les

Ottomans, qui sont les ennemis les plus dangereux de Byzance, sans
constituer encore un danger visible pour l'Occident, mais bien
contre l'émirat d'Aydin, dont le souverain, Umur, est un écumeur
de mer redoutable. Or, si Umur ravage constamment les possessions

1 Gay, op. cit., p. 27.
3 Ibid., pp. 45-46. Viller, op. cit., p. 42.
3 Lemerle, p. 182.



BYZANCE ET LES DERNIÈRES OFFENSIVES DE L'OCCIDENT 107

latines de l'Egée, il a entretenu de bonnes relations avec l'Empire du
temps d'Andronic III, et garde son amitié pour l'ancien favori
Cantacuzène, ennemi de la régente dans la guerre civile qui désole

l'Empire. C'est donc avant tout par haine de Cantacuzène qu'Anne
de Savoie et son ministre Apokaukos soutiennent les Latins contre les
Turcs d'Aydin. Les envoyés de la régente demandent à Venise et au
pape du secours contre les Turcs — donc indirectement contre
Cantacuzène ; l'appât dont ils se servent est naturellement l'Union
des Eglises.

De fait, aucun navire grec ne se joint à l'expédition, qui reste

purement « latine ». Si elle aboutit à un succès retentissant pour
l'Occident, à savoir la prise de Smyrne, elle n'apporte pas de

soulagement à l'Empire byzantin, qui, au contraire, perd l'île de Chio,
conquise par les Génois. La croisade n'empêche même pas Umur de
continuer à intervenir dans la guerre civile en effectuant aux côtés de
Cantacuzène une campagne en Thrace.

Malgré les efforts de l'écrivain Philippe de Mézières et de l'héritier
du royaume de Chypre, le futur Pierre I" 1, l'Europe est trop épuisée
et trop déchirée pour reprendre aussitôt la lutte. La guerre éclate
entre Venise et Gênes. C'est le drame de la chrétienté au XIVe siècle

que ces conflits incessants qui empêchent toute action soutenue et
rendent les coalitions fragiles et éphémères. La promesse de l'Union
des Eglises va tout de même, une fois de plus, ranimer l'intérêt de la
papauté pour les affaires d'Orient. Si les négociations sous Jean
Cantacuzène sont décevantes, si, au sein de l'Eglise orthodoxe, la
tendance la plus opposée au catholicisme triomphe, Jean V Paléo-
logue fait en 1355 des propositions qu'il n'est pas exagéré de qualifier
de sensationnelles ; il ne se contente pas en effet de promettre l'Union,
mais il offre des garanties d'exécution : il enverra son second fils
Manuel, âgé de sept ans, en Occident, auprès du pape ; celui-ci lui
fournira une armée et une flotte, que le basileus prendra sous son
commandement et avec lesquelles il combattra les Turcs et les

ennemis grecs de l'intérieur 2
; en même temps, il s'engage à agir de

tout son possible pour que son peuple se convertisse. S'il manque à

ses promesses, il abdiquera en faveur de Manuel, abandonnant au
pape la tutelle du jeune prince 3.

1 Nicolas Ioroa, Philippe de Mézières et la croisade au XIVe siècle, Paris 1896,
pp. 87-90.

2 C'est-à-dire les forces de Mathieu Cantacuzène.
3 Franz Miklosisch, Monumenta spectantia ad unionem Ecclesiarum graecae

et romanae, Vienne 1872, pp. 29-33.



108 ÉTUDES DE LETTRES

Le pape répondit par l'envoi d'un légat — Saint Pierre Thomas —
et par de nouvelles démarches en vue de la conclusion d'une ligue.
Non pas qu'il fût sans méfiance aucune devant l'offre byzantine.
« La nouvelle du désir de conversion de Jean V, écrit Philippe de
Mézières, fut très difficile à croire, parce qu'il y avait longtemps que
les Grecs étaient séparés de l'Eglise et ils avaient trop souvent, dans les

négociations, trompé l'Eglise romaine»1. Néanmoins, Innocent VI
demanda au roi de Chypre, aux doges de Venise et de Gênes et à

l'ordre des Hospitaliers d'accorder leur aide à Jean Paléologue.
La ligue, retardée par une guerre entre Venise et la Hongrie, ne se

constitua qu'en 1357 — et sans la participation des Génois. Elle ne
donna pas de résultat concret : aucun des partenaires ne fournit même
le contingent prévu.

La cause du rapprochement entre Latins et Grecs a pourtant des
défenseurs. Du côté occidental, Saint Pierre Thomas, qui meurt en
1366 avec le titre de patriarche de Constantinople, son successeur
Paul de Smyrne, l'archevêque de Thèbes Simon Atumane, travaillent
en faveur de l'Union 2

; sur un plan plus matériel, François Gattilusio,
seigneur de Mitylène, a aidé Jean V à recouvrer son trône en 1354
et fournira un appoint bienvenu au Comte Vert en 1366. A Byzance,
le parti favorable aux Latins est dominé par la personnalité de
Démétrius Cydonès, le traducteur de Saint Thomas d'Aquin, qui
défend énergiquement, dans ses discours 3, la politique de collaboration

avec l'Occident. Son ami Jean Lascaris Calophéros joue aussi

un rôle intéressant : exilé de Constantinople pour avoir épousé sans

consentement une nièce de l'empereur, il se rend à Avignon en 1365

et travaille à infléchir la croisade d'Urbain V en faveur de Byzance 4.

Cette expédition sera le premier appui effectif de l'Occident.
Et encore, elle ne devait pas, à l'origine, porter sur Constantinople,
mais sur la Terre Sainte, et ce furent les circonstances qui, de nouveau,
dévièrent vers les Dardanelles la croisade projetée.

Celle-ci était due à l'initiative du roi de Chypre Pierre Ier. Ce

«fougueux paladin» avait enlevé en 1361 Sathalie aux Turcs.
Il s'agissait dès lors pour lui de défendre cette fragile conquête et

1 Joachim Smet, The Life of Saint Peter Thomas by Philippe de Mézières,
Rome 1954, p. 74.

2 Voir en particulier l'ouvrage de Giovanni Mercati, Simone Atumano arci-
vescovo di Tebe, in Studi e Testi, t. 30, Rome 1916.

8 « De subsidio Latinorum » et « De non reddenda Callipoli », in Migne,
Patrologia graeca, Paris, 1857 sq., t. 154, col. 961 sq.

4 Giovanni Mercati, Per l'epistolario di Demetrio Cidone, in Studi bizantini e

neoellenici, t. III, 1931, pp. 215-216.



BYZANCE ET LES DERNIÈRES OFFENSIVES DE L'OCCIDENT 1Q9

de desserrer l'étreinte musulmane autour de son royaume, qui constituait

depuis la chute de Sain-Jean d'Acre le bastion le plus avancé
de l'Occident, aussi bien que de tenter de recommencer la vraie
Croisade, celle de Terre Sainte — les Lusignan ne portent-ils pas
depuis 1268 le titre de roi de Jérusalem Aussi Pierre Ier entreprit-il
en 1362 le voyage d'Occident. A Avignon, il rencontra le pape
Urbain V et le roi de France Jean le Bon. Il n'eut pas de peine à les

persuader, et, le 31 mars 1363, le passagium generale était proclamé,
avec le roi de France pour capitaine général1. Il restait à convaincre
les princes et les chevaliers d'y participer ; c'est là que les difficultés
commencèrent.

Le pape écrivit à tous les souverains catholiques, et le roi de

Chypre entreprit une vaste tournée de propagande à travers la France,
l'Angleterre, l'Allemagne, et jusqu'en Pologne. En dépit de la splendeur

de l'accueil qu'il reçut partout, il n'obtint guère plus de succès

que les lettres d'Urbain V2. Seuls le roi de Hongrie, Louis Ier, et le
comte de Savoie Amédée VI se montrèrent disposés à le suivre.

Jean Paléologue s'employa alors à détourner la Croisade sur
Constantinople. Les circonstances étaient assez favorables ; Pierre Ier,
qui n'avait pas d'intérêts à Byzance, partit le premier sans attendre
ses alliés ; le comte de Savoie était le cousin germain de Jean V, et
comme il aimait avant tout l'aventure, il ne devait pas être difficile
de l'amener à modifier l'objectif géographique de son expédition ;

quant à Louis d'Anjou, ses intérêts coïncidaient pour lors avec ceux
de Byzance : ses véritables ennemis, c'étaient les Bulgares, en guerre
contre les Grecs en 1364. Enfin, à l'égard du pape, Jean V disposait
d'une vieille arme : l'Union des Eglises.

En 1364, il envoya auprès d'Urbain V un ambassadeur, le Génois
Michel Malaspina, et offrit l'aide de ses forces pour la croisade
projetée — à ce moment, il était toujours prévu qu'elle se dirigerait vers
Jérusalem. Le pape répondit tout aussi prudemment, en se contentant
de promettre d'ordonner aux Croisés de ne causer aucun dommage
à l'Empire 3. C'était la reprise, encore que bien timide, du dialogue.
Celui-ci se poursuivit l'année suivante ; Jean V parvenait à ses fins :

devant le manque d'enthousiame général et après la mort du roi de
France, Urbain V renonçait à son grandiose et impossible projet

1 Odoricus Raynaldus, Annales ecclesiastici, 1.16, Rome 1652, année 1363, § 4.
2 Iorga, op. cit., pp. 172-204.
8 Paul Lecacheux, Lettres secrètes et curiales du pape Urbain V (1362-1370),

1er fasc., Paris 1902, p. 211, n. 305.



110 ÉTUDES DE LETTRES

primitif ; le 1er juillet 1366, il proclamait le passagium generale
contre les Turcs sous la direction du roi de Hongrie 1.

La diplomatie byzantine n'avait non plus été inactive de ce côté.

Jean V avait fait le voyage de Buda pour solliciter du secours. C'était
la première fois qu'un empereur quittait ses Etats, non en conquérant,
mais en quémandeur. Le voyage fut du reste peu profitable. Le contact
des deux souverains fut assez froid ; selon un contemporain, l'empereur
aurait offensé le roi par ses allures hautaines, refusant ainsi de se

découvrir devant lui2. Quoi qu'il en soit, Louis d'Anjou ne se mit
finalement pas en campagne, et après la réconciliation gréco-bulgare,
adopta même une attitude hostile à Byzance.

Le seul secours fut en définitive celui d'Amédée VI. Encore que
très limitée — les vaisseaux du Comte Vert ne transportaient pas plus
de 1800 hommes — l'expédition fut couronnée de succès, puisque les

Savoyards prirent Gallipoli aux Turcs et les ports de la mer Noire
aux Bulgares, qu'ils forcèrent en outre à donner libre passage à

l'empereur, retenu par eux à la frontière lors de son retour de Hongrie.
La voie semblait enfin ouverte pour une collaboration féconde,

d'autant plus que Jean V abjura solennellement le schisme à Rome
en 1369. Il avait du reste été prévu que l'expédition d'Amédée VI ne
serait que la préparation d'une entreprise plus vaste qui devait suivre
la conversion de l'empereur. Au début de 1370, Urbain V avait écrit
aux doges de Venise et de Gênes, ainsi qu'au comte de Savoie, pour
les informer de l'abjuration et pour les exhorter à prêter leur concours
à la nouvelle expédition 3. Il demandait également à la reine de

Naples d'accorder le libre passage aux troupes de diverses nations

que Jean V allait conduire contre les Turcs 4. Mais il mourait peu
après ; une fois de plus, l'occasion était manquée.

Et une réaction orthodoxe devait naturellement se manifester à

Constantinople. L'ex-empereur Cantacuzène, en particulier, se montrait

adversaire décidé de l'Union, et la conversion du souverain
n'avait pas plus entraîné celle du peuple que du temps de Michel VIII.
Grégoire XI poursuivait l'effort missionnaire en envoyant en 1374

quatre légats à Byzance 5.

1 Raynaldus, op. cit., 1366, § 10.

'Oscar Halecki, Un empereur de Byzance à Rome, Varsovie 1930, p. 134.
3 Raynaldus, 1369, § 4.
4 Lecacheux, op. cit., p. 524, n. 3040.
8 G. Mercati, Notizie di Procoro e Demetrio Cidone..., in Studi e Testi, t. 56,

Rome 1931, p. 131.



BYZANCE ET LES DERNIÈRES OFFENSIVES DE L'OCCIDENT m
L'année précédente, il avait organisé à Thèbes un congrès auquel

il avait convoqué le basileus, l'empereur latin, Venise, Gênes, les

Hospitaliers, le vicaire du duché d'Athènes, les rois de Chypre, de

Hongrie et de Sicile 1. Seuls les seigneurs des petits Etats latins de
Grèce s'y rendirent, et il n'en sortit rien.

Pendant assez longtemps, tout effort allait être abandonné. Un
nouveau et grave conflit entre Vénitiens et Génois se déclara, puis le

grand schisme d'Occident ; et, bien entendu, la guerre de Cent ans
se poursuivait. L'empire byzantin lui-même n'était plus en mesure de
résister d'une manière efficace aux Turcs. Coupé du reste de l'Europe
par une large bande de territoires ottomans, sans flotte, presque sans
armée, il a dû, par surcroît — humiliation suprême — accepter la
suzeraineté turque : des troupes byzantines doivent marcher contre
Philadelphie, la dernière ville grecque d'Asie mineure.

Et lorsque la Hongrie, qui avait montré si peu de clairvoyance et
de solidarité chrétienne en 1366, s'inquiéta enfin des constants progrès
des Turcs et parvint à rassembler en Occident une grande armée de
chevaliers français, bourguignons, anglais et allemands, Byzance joua
dans la coalition un rôle plus que modeste. Le roi de Hongrie Sigis-
mond, qui ne surestimait certes pas la force militaire des Grecs, mais

qui voyait l'intérêt stratégique de Constantinople pour les communications

maritimes, envoya secrètement des messagers à Manuel II
pour lui demander son concours. Manuel accueillit cette ambassade
« comme la terre assoiffée reçoit l'averse » et se prépara en secret à
la guerre 2. Le détail est significatif : vassal du sultan, encerclé dans
ses possessions, soumis depuis deux ans à un strict blocus, l'empereur
ne peut pas se joindre ouvertement à la coalition. Et la situation de
la capitale s'aggrave encore après le désastre de Nicopolis.

Durant toutes ces années, les envoyés de Manuel assiégèrent les

cours européennes de leurs demandes. De France vient un secours
modeste, mais bienvenu : c'est l'expédition du maréchal Boucicaut
— un rescapé de Nicopolis —, qui rappelle par ses dimensions celle
d'Amédée de Savoie, mais qui est exclusivement navale. Boucicaut
fait des prouesses, détruit les navires turcs, et permet à l'empereur de

s'échapper sur un de ses vaisseaux. Manuel accomplit son voyage
de trois ans dans les cours européennes ; comme Pierre de Lusignan

1 F. Gregorovius, Geschichte der Stadt Athen im Mittelalter, Stuttgart 1889,
t. II, p. 164.

* Sphrantzès, 1/14, éd. de Bonn, p. 59, et les remarques d'A. S. Atiya, The
Crusade of Nicopolis, Londres 1934, pp. 34-36.



112 ÉTUDES DE LETTRES

quarante ans auparavant, il est partout bien reçu, et n'obtient que
des encouragements verbaux.

Au XVe siècle, les efforts sont plus dispersés que jamais. Lorsque
l'Occident se décide à une dernière tentative, pour endiguer la poussée

turque, en 1444, Byzance, paralysée, ne peut rien faire ; après le
désastre de Varna, l'empereur a l'humiliation de devoir présenter ses

vœux et ses cadeaux au sultan.
Les derniers appels des Grecs ne rencontrent pas d'écho ; le voyage

de Jean VIII en Hongrie aussi bien que les démarches de Constantin

XII sont inutiles1. Eût-on trouvé de l'aide que celle-ci eût été

trop tardive : l'Occident ne pouvait plus empêcher la prise de

Constantinople.
L'histoire des offensives latines contre l'Islam aux XIVe et

XVe siècles est donc une longue suite d'occasions manquées. L'Europe
en tant qu'unité, la respublica christiana, n'existe plus ; elle a fait
place à une mosaïque d'Etats distincts, que le souci de la défense
matérielle et spirituelle de la chrétienté parvient à peine, et pour peu
de temps, à distraire de leurs intérêts immédiats. Et l'incompréhension
est encore grande avec le monde orthodoxe. Faute d'avoir su distinguer

le péril à temps, faute d'avoir su employer des moyens suffisants

pour y faire face, faute d'avoir pris conscience de la solidarité nécessaire

de tout le continent, l'Europe a perdu pour plusieurs siècles

toute une partie de son territoire, et notamment la terre où sa
civilisation était née.

Jean-Jacques Bouquet.

1 R. Guilland, Etudes byzantines, Paris 1959, pp. 135-175.


	Byzance et les dernières offensives de l'occident contre l'islam

