Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: 3 (1960)
Heft: 1

Buchbesprechung: Comptes rendus bibliographiques
Autor: Hentsch, Guy / Grin, Edmond / Giddey, Ernest

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES

Jacques May, Candrakirti : Prasannapadd Madhyamakavrtti (Commentaire lim-
pide au Traité du Milieu); douze chapitres, traduits du sanscrit et du tibétain
en francais, et accompagnés d’une introduction, de notes et d’une édition
critique de la version tibétaine, préface de Paul Demiéville. 1 vol. 539 p.
Librairie d’Amérique et d’Orient, Adrien-Maisonneuve, Paris, 1959.

M. Jacques May a soutenu le samedi 13 février 1960 sa thése de doctorat
intitulée : CANDRAKIRTI: Prasannapadd Madhyamakavrtti. L’auteur Pa dédiée 2
son maitre et directeur de thése, M. le Professeur Constantin Regamey, en marque
de reconnaissance et d’hommage. C’est, sauf erreur, la premiére fois que la thése
d’'un indianiste, et plus particuliérement d’un bouddhologue, est présentée dans
notre Université.

Aprés avoir été initié aux principaux idiomes indispensables 3 I’étude de la
doctrine bouddhique par le Professeur C. Regamey, M. May fit deux séjours a
Paris, ou il bénéficia des lumiéres du grand savant qu’est M. Paul Demiéville,
professeur de langue et de littérature chinoises au Collége de France. Le candidat,
on le voit, fut 2 bonne école, ce qui explique sa maitrise, laquelle d’ailleurs se
confirma tout au long de la soutenance de facon éclatante.

La tiche qu’avait proposée M. Regamey au candidat requérait en effet la plus
grande maitrise, ne serait-ce que par sa complexité : il s’agissait tout d’abord de
traduire les douze chapitres, restés intraduits en langue européenne, de la Pra-
sannapadd de Candrakirti et de compléter ainsi le travail de précédents indianistes
qui avaient fourni des traductions fragmentaires, et en langues diverses, des quinze
autres chapitres. C’est donc presque la moitié de ’ouvrage qui incombait ainsi a
M. May : 'un des nombreux mérites de son travail est de permettre, pour la
premiére fois, une vue globale du Commentaire de Candrakirti en langues euro-
péennes. Par souci de rigueur et d’exactitude, le candidat a procédé a cette
traduction a partir du texte sanscrit de ces Commentaires, édité au début du siécle
par l'indianiste belge La Vallée Poussin a St-Pétersbourg et établi sur la base de
trois copies sanscrites qui nous sont parvenues, et d’une version tibétaine, conservée
sur des xylographes, dont M. May assume pour la premiére fois I’édition (pour-
vue d’un appareil critique), dans la seconde partie de sa thése. La traduction
frangaise est accompagnée de plus de mille notes critiques, explicatives et biblio-
graphiques qui sont un modéle du genre, par leur présentation et leur richesse
d’information. En outre, le candidat a dressé a la fin de son livre un index des
termes sanscrits utiles a I'intelligence de la doctrine bouddhique, avec, chaque fois,
la traduction francaise et I’équivalent tibétain. Enfin, une lumineuse introduction
précéde la traduction, offrant au lecteur profane une remarquable synthése situant
la Prasannapadé dans le développement de la pensée bouddhique, et au spécia-
liste des vues nouvelles et originales.

Cette thése est donc la somme, imposante, de longs et multiples travaux et
témoigne chez le candidat d’une grande diversité de moyens : connaissances lin-
guistiques et philologiques ; connaissance historique de toute la pensée indienne
et du bouddhisine en particulier, tant dans sa forme primitive indienne que dans



44 ETUDES DE LETTRES

ses manifestations ultérieures sur tout le continent asiatique ; pénétration et acuité
d’esprit nécessaires a Dintelligence de la pensée de I'Inde, souvent si différente de
la noétre ; qualités de traducteur, enfin, soucieux de transmettre les nuances du
style et de la pensée, sans que la langue francaise en souffre, mieux : en créant un
véritable style, dont lefficacité frappe & chaque page. La réunion de toutes ces
qualités fait de la thése de M. May, de 'avis de MM. Demiéville et Regamey, un
ouvrage de haute tenue scientifique.

La Prasannapadd de Candrakirti est un commentaire aux aphorismes de Nagar-
juna (grand docteur du IIe s, aprés J.-C.), sorte de vers mnémotechniques appelés
siitra ou kdrikd et réunis dans le Mddhyamikasdstra (= Traité du Systéme du
Milieu). Nigarjuna est le premier docteur mahayéniste. On sait en effet que le
Mahéyéna est une nouvelle tendance bouddhique qui s’est fait jour au début de
notre ére, renouvelant la doctrine en donnant du Canon bouddhique une inter-
prétation plus large et plus généreuse, d’ou son nom : Mahdyina, qui signifie
« grand moyen de progression » ou « grand véhicule ». Les tenants de ce courant
mahéiyéniste taxérent de « moyen de progression limité », ou de « petit véhicule »,
(Hinaydna) la doctrine bouddhique primitive.

La doctrine mahiyAniste connut plusieurs formes au cours de I'Histoire et la
premiére en date fut précisément le Mddhyamika (= Systéme du Milieu), élaboré
vers ’an 100 aprés J.-C. par Nagarjuna, puis repris et illustré par une lignée de
grands docteurs, dont Candrakirti, son commentateur, au VIIe s,

Toute la discipline bouddhique tend vers extinction (nirvdna) de la douleur ;
or, la douleur, c’est ’existence, ou plut6t cet enchainement inéluctable des exis-
tences successives, appelé samsdra. Pour se libérer de la douleur, il faut se libérer
de D’existence, non par le suicide qui n’empécherait pas les vies futures, mais en
reconnaissant a 'existence son caractere illusoire. Le monde, I’existence et les étres
se réduisent donc & un ensemble de données instables et évanescentes appelées
dharma, auxquelles le bouddhisme ancien reconnaissait pourtant une certaine
réalité, une certaine continuité, attestée par la loi causale de la rétribution des
actes, base de la morale.

Or ce flottement hinayéniste entre le phénoménisme et le substantialisme, le
Mahidyina le refuse catégoriquement, comme impliquant contradiction. C’est ce
qui explique que la scolastique de Nigirjuna et de Candrakirti emprunte plus la
forme d’une critique, 4 vrai dire impitoyable, que celle d’une philosophie autonome
et dogmatique. Cette critique se formule de la fagon suivante : si les dharma, ces
entités fugitives auxquelles se réduisent toutes choses, sont liées causalement —
comme l’expérience quotidienne du monde nous le suggére —, ils doivent étre
dépourvus de toute substance ; celle-ci, en effet, contient tout en elle et ne regoit
rien de D'extérieur. Mais si les dharma sont absolument sans substantialité, ils
perdent du méme coup tout signalement ; dés lors, tout se confond avec tout et
il n’y a plus ni causes, ni effets. Comment échapper 2 cette alternative ?

Le Madhyamika distingue deux réalités: I'une, dite réalité de surface, ou la loi
de causalité est valable et d’ou est bannie toute substantialité ; cette réalité de
surface, c’est le monde dans lequel nous vivons ; I'autre, dite réalité absolue, ot il
n’y a pas de loi causale. C’est dans le rapport entre ces deux réalités que réside
P'originalité de la doctrine MAdhyamika, telle que I’a fait ressortir avec force
I'interprétation de M. May : ces deux réalités coincident, mais leur rapport n’est
ni de transcendance, ni méme d’immanence : « La réalité absolue coincide avec la
réalité de surface en tant qu’elle I'annule ; et tout son étre consiste dans cette
annulation» (p. 19). Ce processus d’«auto-effacement », c’est la vacuité (sinyatd) ;



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 45

la réalité absolue n’est ni un Etre, ni un Non-Etre : c’est le chemin du Milieu
(midhyamika) entre Etre et le Néant. Dans ce processus d’effacement, dans
cette « vacuisation », s’accomplit Iextinction, le nirvina. C’est donc dans cette
notion d’«identité négative» que réside P'originalité de P'interprétation de M. May.
Identité, puisque ces deux réalités coincident ; négative, car cette coincidence les
annule réciproquement. De cette notion capitale, le candidat fait la clé de vofite
du systéme ; il I'a dégagée du chapitre xx1v de la Prasannapadd, conférant a ce
dernier une importance qui, jusqu’ici, n’avait pas été assez mise en lumiére.

On devine qu'une pensée si subtile, rédigée en une langue aussi synthétique
que le sanscrit, est par essence réfractaire au caractére analytique du francais.
Au cours de son exposé, extrémement vigoureux et précis, M. May a surtout
insisté sur les problémes de méthode que posait une telle traduction, tant du point
de vue lexicographique et terminologique, que de celui du style. Par exemple, il
n’existe pas encore de dictionnaire proprement philosophique du sanscrit ; ceux
dont on dispose sont plutbt littéraires. D’autre part, un certain usage s’étant peu
a peu instauré, il faut en tenir compte et renoncer 2 améliorer des équivalences
sur lesquelles ’accord des spécialistes s’est fait, sous peine de dérouter ces derniers.
Faut-il alors renoncer a étre clair pour le profane ? De toutes les solutions, M. May
a choisi la plus satisfaisante, mais aussi la plus difficile pour lui : celle qui consiste
a traduire les notions plutdt que les termes, utilisant autant que faire se pouvait
le vocabulaire philosophique occidental, empruntant aux langages techniques et a
la scolastique, tout en restant fidéle & I’esprit de la langue sanscrite. Il se posait
également des problémes de style : conserver 1’élan du texte sanscrit, transmettre
le caractére technique de la pensée, mettre en valeur I’aspect géométrique du style
(qui n’est pas sans rappeler Spinoza), problémes que M. May a magistralement
résolus. Tout au plus, M. Regamey releva-t-il au cours de son rapport, au demeu-
rant extrémement élogieux, quelques points de détail, ot le candidat a peut-&tre
poussé trop loin son souci de tout traduire.

M. Regamey félicita chaleureusement M. May d’avoir eu le courage d’entre-
prendre un travail de si longue haleine et de I’avoir mené a bien avec une grande
indépendance d’esprit : les nouvelles interprétations du candidat sont pertinentes
et fort originales. A toutes, M. Regamey donne son entiére adhésion, n’en contes-
tant qu’une seule : selon lui, M. May insiste trop sur le c6té intellectualiste de la
doctrine, négligeant son aspect profondément mystique ; ainsi la prajiéd (faculté
permettant de connaitre), que le candidat définit comme une « faculté de nature
intellectuelle, qui permet de connaitre la réalité absolue et qui, au vrai, lui est
homogéne» (p. 19), M. Regamey I’envisage bien plutdt comme une visée intuitive,
qui ne saurait étre homogéne a cet absolu qu’elle saisit ; pour M. Regamey, la
prajiid, en tant qu’intuitive, est d’ordre mystique, s’opposant a la vijiidna, qui elle,
est intellectuelle ; la prajfid est et reste en dehors de la dialectique qui aboutit 2
la vacuité, la suscitant comme de I’extérieur. Pour M. May, au contraire, la prajii
est déja contenue dans cette dialectique. Cette brillante joute philosophique 2 elle
seule témoigne de la virtuosité du candidat.

M. Paul Horsch, privat-docent & I'Université de Zurich, qui a bien voulu
remplacer comme second expert M. Jean Filliozat, professeur de langue et de
littérature sanscrites au Collége de France, retenu au Cambodge, a pleinement
souscrit aux éloges de M. Regamey et juge désormais indispensable au spécialiste
du bouddhisme la présente thése. Il loua le candidat d’avoir bien montré que le
Maidhyamika n’est pas un nihilisme, puisqu’il nie méme le néant, M. May, répon-
dant ensuite a une série de questions d’ordre historique que lui posait 'expert, fit
preuve d’une connaissance parfaitement stire de la pensée indienne en général et



46 ETUDES DE LETTRES

de la pensée bouddhique en particulier, ainsi que des rapports qu’elles entretiennent
avec certaines expressions de la philosophie occidentale. Pourtant, M. May se garda
de faire des rapprochements par trop tentants et superficiels, soulignant que pour
indéniables que soient certaines parentés dialectiques (avec Zénon d’Elée, avec
Platon, avec Kant), elles sont au service de philosophies dont I’esprit et ’objet
sont totalement différents.

Aprés délibération, M. le Doyen Chiappelli fit part de la décision du Conseil
de la Faculté de proposer a I’Université de décerner 2 M. Jacques May, pour les
exceptionnelles qualités de sa thése, le grade de docteur és-lettres avec la mention
« trés honorable », qui est la plus haute.

Guy Hentsch.

M. Marcel Reymond, président de la Société vaudoise de philosophie, a bien
voulu revoir le texte du présent compte rendu. Je le remercie trés vivement de sa
bienveillance et de son aide précieuse.

Je me permets de signaler que M. May a, en plus de son Introduction a sa
thése, présenté la philosophie Madhyamika dans les revues suivantes:

— Bulletin annuel de la Fondation suisse (Université de Paris, Cité Universitaire),
II1, 1954, sous le titre : Recherches sur un systéme de philosophie bouddhique.

— Studia philosophica, vol. XVIII, 1958, pages 123-137, sous le titre: La philo-
sophie bouddhique de la vacuité. Cet article reproduit une communication
présentée par M. J. May a la Société vaudoise de philosophie, le 14 février 1958,

Arturo DEereciBus, La filosofia religiosa di Alessandro Vinet. Biblioteca filosofica
e pedagogica de Il Saggiatore. Un vol. de 206 p. Ed. Ghevoni, Torino, 1959.

Vinet ne cessera jamais d’attirer et de retenir I’attention. Si, momentanément,
il est méconnu, voire délaissé dans sa patrie vaudoise, dans plusieurs pays étrangers
il est l'objet d’une étude attentive. Toute récemment encore M. Arturo Deregibus
a publié sur sa philosophie religieuse un ouvrage qui révéle un commerce prolongé
avec notre moraliste lausannois, et qui vaut d’étre lu et médité avec soin. Ce
volume mérite beaucoup mieux que les quelques lignes que nous pouvons y
consacrer.

Le probléme qui préoccupe ’auteur : est-il possible de découvrir, chez Vinet,
les grandes lignes d’une doctrine philosophique originale, et suffisamment distincte
de ses idées théologiques et morales ? D’entrée M. Deregibus déclare la question
délicate et difficile : pour pouvoir y répondre, il s’agit de scruter attentivement
toute la pensée de notre grand compatriote, car les différents éléments en sont
intimement mélés. De plus la préparation philosophique de Vinet semble avoir été
assez mince, et apres ses études de théologie, les circonstances ne lui ont pas permis
de la poursuivre de facon suivie. Il ne se faisait aucune illusion A ce sujet puisque,
soit dans son Agenda, soit dans tels messages 4 des amis, il s’est qualifié lui-méme
d’« aventurier en philosophie ». Expliquer ce jugement sévére par la seule humilité
— certes confondante — de Vinet constituerait une atteinte A la vérité, Schérer,
déja, relevait chez lui « le manque de je ne sais quoi d’achevé et de définitif ».



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 47

Et pourtant c’est ce théologien qui n’en était pas un, qui a exercé — et exerce
encore — une influence profonde et durable sur la pensée religieuse du protes-
tantisme de langue frangaise ; cet «aventurier en philosophie » qui ne cesse
d’intéresser des hommes qui réfléchissent, notamment M. Deregibus...

Si nous ’avons compris, notre auteur reconnait en Vinet un penseur infiniment
nuancé — par respect — dans tout ce qu’il dit sur Dieu, et sur la personne
humaine. Un homme s’appliquant a distinguer toujours entre religion (= une vie),
et théologie (= des formulations intellectuelles), et s’efforcant de faire une place

— sa place — 2 la raison, ce don magnifique que Dieu nous a départi.

Les titres des chapitres sont riches de promesses, et ils les tiennent : Certezza,
evidenza ¢ verita. — La pianezza del vero. — La riduzione della dualita. —
Individualita e coscienza. — Idea e fatto, sentimento e ragione. — Fede e
teologia. — Il problema morale ed i suoi sviluppi nell’ambito dell’arte e dell’eccle-
siologia. — Filosofia e religione.

On doit regretter que M. Deregibus n’ait pas examiné de plus prés la contro-
verse, d’ordre philosophique précisément, survenue entre Ch. Secrétan et Vinet a
propos des « Essais de philosophie morale »... Il y consacre une note (p. 48). C’est
insuffisant pour marquer la divergence essentielle entre les deux amis. Si le but
visé par chacun d’eux est le méme : aboutir sur le plan intellectuel aux faits positifs
de la révélation (Dieu personnel, création, chute, rédemption), le chemin suivi est
nettement différent : Vinet, un prékantien qui a subi I'influence de Francis Bacon,
interdit a la philosophie tout accés dans le domaine de la vérité derniére, réservée
au seul christianisme. Secrétan, juriste de formation mais familiarisé avec Kant,
avec Schelling son maitre de Munich, et Hegel, est beaucoup plus hardi : il entend
oser suivre la raison jusqu’au bout, et aboutir non au panlogisme, mais & I'affir-
mation de la liberté absolue du principe premier, qui est Dieu.

Edmond Grin.

Charles GiLLiArD, Pages d’histoire vaudoise. Textes choisis par Louis Junod.
Lausanne, 1959, Bibliothéque historique vaudoise, XXII ; 356 p.

Fondateur de la Bibliothéque historique vaudoise, dont on sait le beau role
qu’elle a joué et joue encore dans la diffusion des découvertes historiques, Charles
Gilliard n’avait a4 sa mort rien publié dans cette série d’études et de monographies.
Quinze ans aprés le décés de l'illustre historien et éminent professeur, la lacune est
comblée, grice i son éléve et successeur, M. le professeur Louis Junod. Pages
d’histoire vaudoise sont donc un hommage adressé a leur auteur, et aussi une fagon
de féter le vingtiéme anniversaire de la collection qui les abrite.

Le choix opéré par M. Junod est des plus judicieux. Dix-sept articles, tirés de
différentes revues, ou ils se trouvaient dispersés et difficilement accessibles, donnent
une bonne idée des préoccupations majeures de Charles Gilliard ; cinq d’entre eux
sont consacrés a I’histoire d’Yverdon, ville dont le passé, autant que celui de
Moudon, Iintéressa longuement ; six concernent les débuts du régime bernois au
Pays de Vaud et complétent la remarquable Conquéte du Pays de Vaud par les
Bernois ; une longue étude est inspirée par la figure de Davel ; cing autres sont
de portée plus limitée et font revivre quelques personnages de jadis, un régent, un
pasteur, un voyageur, un ancien négociant, un patriote.

Au terme de ce livre, le lecteur ne sait & quoi réserver son admiration la plus



48 ETUDES DE LETTRES

2

vive : a la précision de l'information ? a la sfireté du jugement ? & la vie qui
partout caractérise ces évocations du passé ? Ou, plus simplement, a3 la méthode
de I’historien, toute de patience minutieuse, de rigueur, d’honnéteté, d’abnégation
aussi, I’érudit s’effagant devant le fait qu’il présente, faisant dire au document ce
qu’il doit dire et rien de plus. L’on mesure la perte que fut, pour notre pays, le
décés, trop to6t survenu, de Charles Gilliard ; un maitre disparaissait, dont
I'influence, heureusement, n’est pas prés de s’éteindre.

M. Junod a complété, ici et la, les notes bibliographiques rédigées par Charles
Gilliard, mentionnant les travaux publiés aprés 1944. En téte de volume, M. Charles
Roth a placé un complément a la bibliographie des travaux de Charles Gilliard
parue en 1944 dans les Mélanges Charles Gilliard. Face a la page de titre, I'éditeur
a reproduit une trés belle photographie de auteur ; elle sera, pour maints lecteurs,
un document auquel ils ne pourront s’arréter sans émotion.

Ernest Giddey.

Henri-Louis MitviLLE, Condition de 'homme. Essai de synthése philosophique et
religieuse. Genéve, Librairie E. Droz, 1959, 232 p. (Université de Lausanne.
Publications de la Faculté des Lettres. XIII.)

Testament philosophique et spirituel, Condition de I’homme esquisse une
position ol se concentre I’effort de pensée d’une vie longue et remplie. Le lecteur
vy retrouve les thémes de Vers une philosophie de UEsprit ou de la Totalité (1937),
enrichis de considérations nouvelles nées d’une méditation incessante, structurée et
cependant toujours ouverte, attentive au nouveau sans se laisser éblouir par lui.
La forme en est variée: pensées groupées, dialogues qui donnent la parole a
I’adversaire, rien de didactique. La connaissance notionnelle céde parfois la place
a Pexpression poétique, symbolique de I'ineffable. Le ton est celui de la méditation
qui fait méditer a son tour le lecteur.

La table, trés détaillée, aide a suivre la marche de la pensée. Nous partons de
I’étre, de la pluralité des existants, éphémeéres dans le temps, mais participants
pourtant & une éternité. Eternité associée au temps, non superposée a lui. Notre
finitude, notre temporalité essentielles ne nous empéchent pas d’avoir part a la vie
de Pesprit, vie liée a ses bases organiques inaliénables. La connaissance est carac-
térisée par I'exigence de cohérence, jointe a I’expérience de la réalité. Connaissance
jamais achevée, soumise a des normes elles-mémes revisables. La pensée autonome
est compatible avec la foi religieuse, pourvu que celle-ci ne s’attache pas a des
données réputées intangibles et soustraites de prime abord au jugement humain.
« Ce n’est pas Pautorité qui décide de la vérité, mais la vérité qui fait autorité »
(p. 151).

L’unité du vrai ne permet pas, en effet, de « domaines réservés ». Le cosmos
actuel est bien différent de celui auquel se référent la pensée grecque et le monde
biblique. Force est donc de situer la condition de ’homme dans un cadre spatio-
temporel tout autre. Mais, en détachant la foi religieuse du cosmos antique, sous-
jacent a la pensée biblique, M. Miéville maintient les évaluations chrétiennes de
Pesprit, de la personne, de la vie, en les motivant autrement. L’axiologie chrétienne,
la partie la plus originale du message évangélique, ne risque plus d’étre rejetée en
bloc, avec une vision dépassée du cosmos. Cette évaluation s’intégre comme un
élément constituant dans un humanisme constructif, personnaliste, résolument
anti-totalitaire.



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 49

Sans doute, il subsiste entre la position de M. Miéville et le christianisme tradi-
tionnel, méme libéral, des divergences importantes : Dieu, pensée cosmique, dépas-
sant la catégorie de la personnalité, I’éternité dans le temps excluant toute survie
individuelle, Je ne pense pas que ce postulat d’une survie individuelle soit exclu-
sivement l'effet de notre égoisme vital ; appliqué, non & ma destinée individuelle,
mais a celle d’autrui, notamment a celle des victimes innocentes de cette vie, il est
aussi une exigence morale. La satisfaction de cette exigence reste de toute maniére
une espérance, une foi morale. Mais, a quelque solution que l'on s’en tienne,
M. Miéville a le mérite de reconnaitre deux choses: 1) la portée religieuse incon-
testable de notre présente vie de I’esprit, méme si elle est notre tout ; 2) existence
d’une foi philosophique, au sens d’un « courage de I'esprit », selon ’expression de
Saint Thomas d’Aquin. Le contenu de cette foi philosophique ne peut assurément
étre fixé une fois pour toutes. Mais il renferme une constante : le sentiment, la
certitude qu’a DPesprit supra-individuel de son propre pouvoir d’action, de dépas-
sement, grace auquel il peut affronter I'incertain, inséparable de la « condition de
I’homme ». La méditation du testament philosophique de M. Miéville est émi-
nemment propre i fortifier ce courage de I’esprit.

Marcel Reymond.

Ernest GIppEY, Samuel Rogers et son poéme « Italie », Librairie E. Droz, Genéve,
1959, 123 p. (Université de Lausanne, Publications de la Faculté des Lettres,
XIV).

C’est d’'un volume 2 la fois fin, solide et nuancé que vient de s’enrichir la
collection des publications de la Faculté des Lettres. Aprés une bréve mais substan-
tielle introduction (pp. 7-12) ot M. Giddey passe en revue, fort spirituellement,
les jugements portés sur Rogers par ses contemporains et par la postérité, une
premiére partie de 'ouvrage (pp. 13-49 : « Un Etre aux faces diverses ») examine
les raisons, d’ordres variés, qui ont fait porter sur Rogers des jugements aussi
sommaires que contradictoires., Cet examen est fort bien fait. Il s’en dégage la
physionomie d’un homme riche et spirituel, a D’esprit caustique mais au cceur
généreux, « homme du XVIIIe» (p. 27) faisant survivre ¢ en plein XIXe siécle »
(p. 29) I’élégance surannée d’avant la Révolution ! et écrivant, alors que la mode
était aux effusions romantiques, des poémes (d’une élégance, elle aussi, surannée)
sur des thémes typiquement XVIIIe siécle tels que Les Plaisirs de la Mémoire.

Dans cette premiére partie de son ouvrage, M. Giddey ne se contente pas de
peindre I’homme et la singularité de sa destinée 2 : il décrit, tout aussi exactement
et pittoresquement, le salon de Rogers, ouvert a I’élite de ses compatriotes comme
aux étrangers de passage, et sa collection de livres rares et d’objets d’art, dont les
meilleures piéces, ’Homme en armure de Giorgione, le Noli me tangere du Titien,
la Vierge a la Tour de Raphaél, la Leg¢on de musique de Watteau, et plusieurs

1 Rogers, né en 1763, avait connu Boswell, Reynolds, La Fayeue, Marie-Antoi-
nette et Condorcet. Il avait vu jouer Haydn, «en perruque, 'épée au c6té» (p.27).

2 Cette singularité, M. Giddey, qui a le sens du raccourci historique, I'illustre
trés bien dans la phrase suivante : « Il vit encore, dans son enfance, des tétes de
condamnés & mort au haut de piquets, 2 Temple-Bar ; vieillard, on le promena en
chaise roulante dans la grande exposition de 1851 » (p. 26).



50 ETUDES DE LETTRES

autres encore, sont aujourd’hui Pornement de la National Gallery ou de la Wallace
Collection. Il montre, de fagon convaincante, comment, du fait de la longévité
exceptionnelle de Rogers (il ne mourut qu’en 1855, 4gé de 92 ans) et de la
position sociale éminente qu’occupait & Londres ce riche bourgeois homme du
monde, Rogers était devenu, pour ses contemporains, «une sorte d’institution, que,
suivant ’humeur du moment, ’on admire ou 'on décrie » (p. 12).

Institution : le mot, comme la chose, a quelque chose de solennel et de figé.
I1 implique un conservatisme étriqué, en méme temps que de la grandeur et de la
solidité. La poésie de Rogers avait-elle ce méme caractére ? « Etait-elle, elle aussi,
une piéce de musée ? » (p. 35). A cette question, M. Giddey répond en examinant,
dans le dernier chapitre de la Ire partie (pp. 36-49), les ceuvres de Rogers anté-
rieures a Italy, puis, dans la seconde partie de son ouvrage (pp. 51-86, « Italie »),
le poéme, paru sous ce titre de 1822 & 1834, qui est I’ceuvre capitale de Rogers.
(Une troisiéme et derniére partie du livre — pp. 87-109 : « Renommée et influ-
ence » — est consacrée a I'examen de la réputation de Rogers aprés la publication
d’Italy et plus particuliérement aux réactions de Byron, Hazlitt, Roscoe, Lamb,
Leigh Hunt et Ruskin face a I'ceuvre poétique de Rogers.)

Aux poémes antérieurs a Italy, M. Giddey ne consacre, fort justement, qu’un
examen rapide : les quelques citations qu’il en fait en montrent la banalité par-
faite. Que révele I’étude, beaucoup plus fouillée, qu’il consacre a Italy lui-méme ?
M. Giddey reconstitue d’abord, d’aprés I'Jtalian Journal de Rogers publié en 1956
par M. J. R. Hale, l’itinéraire et les péripéties des deux voyages en Italie (1814-15
et 1821-22) grace auxquels [taly doit d’avoir été écrit. Il montre en quoi, face a
I'Ttalie et aux Italiens, les réactions de Rogers furent typiquement anglaises et
typiquement d’un homme cultivé de son temps, et en quoi elles furent, souvent,
originales. Il étudie ensuite la genése du poéme et les conditions dans lesquelles il
fut publié, montrant en particulier comment Italy n’ayant dans ses premiéres
éditions (1822, 1823, 1824 et 1828) rencontré qu’un succés d’estime, Rogers, a
qui ses moyens permettaient ce luxe, décida de forcer le succés en publiant de son
poéme, en 1830, une édition de luxe ornée de dessins de Turner et d’autres artistes
éminents, dessins gravés par les meilleurs graveurs de I’époque. L’édition, dont le
colit fut énorme (7335 livres sterling, soit prés de 185 000 francs de I’époque,
affirme M. Giddey d’aprés des documents contemporains), se vendit fort bien
(Rogers dut méme en 1834 prévoir une seconde édition), mais le poéte eut la
mortification de voir que ce furent les illustrations, non les poémes, qui firent le’
succés de son ouvrage (I'impair de Ruskin, naif adolescent de quatorze ans, féli-
citant Rogers d’avoir publié un livre aussi bien illustré, est typique A cet égard).
Ce demi-échec était-il justifié ? Italy était-il autre chose que « la mise en vers d’'un
récit de voyage ? un baedeker rimé, solidement documenté ? » (p. 75). Une
analyse serrée du poéme (pp. 75-86) est la réponse de M. Giddey A cette question.

Les citations nombreuses, toutes, sauf une, en anglais, qu’elle contient per-
mettent au lecteur de contrler les assertions, fort pertinentes, de M. Giddey. Sans
se dissimuler, ni chercher & nous cacher, ce qu’ont souvent de « terriblement
conventionnel » (p. 78) et parfois méme de « douceidtre» (p. 77) les tableaux
d’Italie de Rogers, M. Giddey a trés bien su montrer la finesse de sensibilité et
« I’émotion discréte » (p. 83) qu’ils révélent souvent. La sincérité, ’absence d’em-
phase, la pureté de la langue et la musicalité du vers donnent aux meilleures pages
d’Italy un charme délicat. Poésie mineure, M. Giddey est le premier A en convenir,
mais poésie tout de méme, ceuvre d’'un homme cultivé et d’'un homme de gofit, ol
le lecteur moderne peut encore trouver son plaisir.



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 51

Les lecteurs de M. Giddey lui seront reconnaissants de leur avoir indiqué ce
plaisir. Il I’a fait dans une langue dont la finesse et I’élégance ne sont pas sans
rappeler celles qu’il loue chez son auteur. L’érudition, qui est considérable (voyez
les notes en bas de page, leur précision, I’énorme lecture qu’elles supposent —
M. Giddey a tout lu sur son sujet et il se référe toujours aux éditions et documents
originaux), n’alourdit pas le style. La connaissance des gens et des choses d’Italie
donne plus de vie et de poids aux jugements portés sur les voyages en Italie et sur
les poétes qu’ils ont inspirés. La sympathie, jointe & D’esprit critique, éclaire un
jugement naturellement équilibré. Sur Samuel Rogers et sur son ceuvre, et plus
particuliérement sur le poéme Italy qui n’avait fait, avant lui, que 'objet de juge-
ments incomplets et partiaux, 'ouvrage de M. Giddey constitue une mise au point
a la fois bréve, approfondie et neuve et qui, pour longtemps, fera autorité. !

René Rapin.

! L’ouvrage de M. Giddey est pourvu d’un index des noms de personnes, d’une
liste alphabétique des poémes de Rogers cités dans le texte et d’une table analy-
tique, qui en rendent la consultation trés commode. Plusieurs sondages ne nous y
ont révélé aucune omission ou erreur. — Les notes en bas de pages tiennent lieu
de bibliographie. — Les citations dans le texte sont en anglais s’il s’agit de vers, en
traduction frangaise pour les passages en prose. Cet usage se justifie fort bien.
M. Giddey nous permettra cependant de le regretter dans un cas, celui du passage
en prose cité, en traduction, a la p. 81 : la traduction est fort belle, mais comme
il s’agit 12 (M. Giddey le souligne lui-méme) d’une page qui, « quoiqu’écrite en
prose, est un des morceaux les plus poétiques d’ltalie », le lecteur, qui aimerait
apprécier, dans original, la qualité exceptionnelle de ce morceau déplore de ne
pouvoir le faire ici. — M. Giddey eiit été bien inspiré aussi, nous semble-t-il, de
donner, ici et 13, entre parenthéses, le mot anglais employé par tel critique parti-
culiérement acerbe de Rogers. A quoi correspond par exemple, dans ’original, le
mot traduit par aigrelet (i la p. 16) dans une citation de Ticknor, ou quel est le
terme exact employé par Byron lorsque (d’aprés une citation traduite a la p. 22)
il qualifia Rogers de « gaillard véreux » ? — Il y a peu de fautes d’impression.
Nous avons toutefois noté les suivantes : p. 10, n. 20, 1.2 : Coledrige pour Cole-
ridge ; p. 22, n. 59, 1.3: consisted to pour consisted in; p. 29, n. 18, 1.1:
Athenoeum pour Athenaeum ; p. 41, 1.23, p. 42, 1.7, p. 90, 1.25, p. 97, 1.14:
Quaterley et Quarterley pour Quarterly ; p. 57, 1.14 : Posonby pour Ponsonby ;
p. 86, 1.23 : lointoin pour lointain ; p. 92, 4e ligne depuis le bas : Grabb pour
Crabb ; p. 114, col. 1, 1.2 : 3 2 pour 32.



	Comptes rendus bibliographiques

