
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 2 (1959)

Heft: 1

Buchbesprechung: Comptes rendus bibliographiques

Autor: Reymond, Marcel / Anex, Georges / Bettens, Daniel

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES

André de MURALT, L'Idée de la Phénoménologie. L'exemplarisme husserlien.
1 vol., 398 p., Presses universitaires de France, Paris, 1958.

Qui n'a entendu parler de la phénoménologie, au moins par l'une de ses

applications Alors que les philosophes même ont peine à fixer le sens et la
portée de la phénoménologie, les profanes éprouvent un embarras qui va parfois
jusqu'à l'agacement. Il y a là une double cause : l'une, accidentelle, historique,
tient à la lenteur de la démarche de Husserl, au nombre relativement restreint
des textes qu'il a publiés de son vivant, et que les inédits de Louvain viennent
enrichir, surtout depuis 1950 ; l'autre découle de la nature même de la
phénoménologie, une méthode de connaissance et une doctrine qui interfèrent (un peu
comme dans le cas de la psychanalyse); M. André de Murait vient nous dire
qu'il s'agit là avant tout d'une logique, d'un exemplarisme sur le terrain de la
connaissance.

Elaborée par Edmund Husserl (1859-1938), tôt infléchie dans d'autres directions

par Max Scheler, puis par Martin- Heidegger, la phénoménologie a suscité
de vives discussions en Allemagne dès le début de ce siècle. Elle n'a été connue
en France, vu l'obstacle de la première guerre mondiale et de ses suites, que
depuis les conférences de Georges Gurvitch à la Sorbonne, que nous entendîmes
en 1928, et le livre qui en sortit : Les tendances actuelles de la philosophie
allemande (1930), si l'on fait abstraction d'un article de Victor Delbos dans la Revue
de Métaphysique et de Morale, en 1911. Les Recherches philosophiques, puis les

travaux de J.-P. Sartre et de M. Merleau-Ponty, aidèrent à sa diffusion en
France. Depuis sont venues des traductions ; Les Méditations cartésiennes, lues

par Husserl devant la Société française de philosophie, en 1929, ont paru en
français longtemps avant l'original allemand ; M. Paul Ricoeur a traduit le tome I
des Idées directrices pour une phénoménologie (1950), Mlle Suzanne Bachelard
Logique formelle et logique transcendentale (1957). La parution des tomes II et
III des Idées (1952), et d'autres inédits, encore en cours, permet de mieux
comprendre de quoi il s'agit. Aussi faut-il se réjouir de la tentative de M. André
de Murait, qui abandonne l'histoire sinueuse de la phénoménologie pour nous en
donner une interprétation systématique, dès maintenant possible.

M. André de Murait a écrit un ouvrage très clair, où la terminologie spéciale
est réduite à l'indispensable ; un précieux Index analytique détaillé regroupe les
notions fondamentales et renvoie aux passages principaux de l'ouvrage. On se

reportera utilement aussi à son récent article : Les deux dimensions de l'inten-
tionnalité husserlienne (Revue de Théologie et de Philosophie, 1958/3), texte
d'une communication au Groupe vaudois de la Société romande de philosophie,
et, dans la même Revue, aux articles de Pierre Thévenaz : Qu'est-ce que la
phénoménologie? (1952, non reproduit ultérieurement).



32 ÉTUDES DE LETTRES

Le point de départ de l'ouvrage de M. André de Murait est fourni par la
notion d'intentionnalité : toute conscience est conscience de quelque chose, fût-ce
de ses propres états ; tout sujet connaissant est orienté vers un objet, sa fin, son
télos. Tout sujet est origine de connaissance. L'intentionnalité a ainsi deux dimensions

: de la subjectivité transcendentale constituante à l'objet de connaissance
constitué par elle, ou, en sens inverse, de l'objet constitué à la subjectivité constituante

(il s'agit là, bien entendu, d'une subjectivité commune aux individus
connaissants, donc impersonnelle, transcendentale). M. de Murait appelle ces
deux dimensions, la première, phénoménologique-transcendentale, la seconde,
phénoménologique-descriptive. La première va de l'idée au fait, la seconde, du
fait à l'idée.

Quelle est la relation de ces deux dimensions entre elles C'est une relation
d'exemplarité ; l'idée est l'exemplaire idéal du fait, celui-ci en est la réalisation
contingente, « factice ». De là, le « platonisme » de Husserl ; il est réel, mais très
limité, car Husserl admet l'égale validité du fait et de l'idée, leur parfaite
réciprocité de droit.

La phénoménologie, en effet, ne se propose pas le même objet que les sciences
particulières, dont elle veut seulement être la discipline constitutive. Au lieu de
s'attacher aux existences concrètes, elle vise l'essence exemplaire des faits, saisie

par un acte d'intuition (Wesensschau); son objet, c'est le was, le what, l'eidos,
non le dass, le that. Pour ce faire, elle suspend l'existence de l'objet, la met entre
parenthèses (réduction phénoménologique ou époché); le monde ainsi réduit à

son essentialité est un monde de significations, celui que nous offre le langage
(on comprend d'ici l'influence de la phénoménologie sur la linguistique, l'esthétique,

les études littéraires).
Dès lors, l'idée de la phénoménologie, c'est son projet, sa visée, la réalisation

anticipée de son effort ; son idée est ainsi la norme de ses réalisations, comme
celles-ci sont la manifestation existentielle de son idée. L'ouvrage de M. André de
Murait vise à prouver que l'idée de la phénoménologie, c'est son exemplarité.
Aussi, loin d'y voir, comme on l'a fait le plus souvent, une simple description du
monde, M. de Murait y montre-t-il la présence d'une logique, c'est-à-dire non pas
d'un système de logistique à côté d'autres, mais une remontée de la logique
formelle (dont celle d'Aristote n'est qu'un premier exemple) à une logique plus
générale, saisie à la source de la pensée, consciente de son origine subjective
constituante, donc à une logique transcendentale. Sa méthode n'est pas d'ordre
historique, génétique de fait, mais génétique de droit, réflexive (du constitué au
constituant); elle suit la dimension phénoménologique-descriptive, elle est une
analyse intentionnelle.

Nous pouvons maintenent parcourir l'itinéraire qui aboutit à mettre en
lumière l'exemplarisme constitutif, l'idée de la phénoménologie, comme l'a dit
Husserl lui-même.

Toute science est l'exemple «factice», contingent, de la phénoménologie en
tant que fondement du savoir, et réciproquement, celle-ci en est l'exemplaire idéal.
Aussi faut-il d'abord découvrir l'idée de la science. Celle-ci définit la science et
oriente son effort théorique ; l'idée de la science est à la fois forme et fin,
eidos et télos, forme idéale et a priori. Elle est un axiome eidétique, qui englobe
une multiplicité d'actes, un devenir illimité dans l'unité formelle d'une norme.
Elle se distingue de l'axiome géométrique en ce que ce dernier ne régit, selon
Husserl, qui fut mathématicien avant d'être philosophe, que des déductions
d'essences ; la méthode phénoménologique, avons-nous vu, est intuition directe
d'essences.



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 33

La logique, science de l'idée de la science, joue le rôle de norme à l'égard
de la science telle qu'elle existe en fait. Husserl en avait déjà montré l'irréductibilité

à toute psychologie de l'intelligence, laquelle a déjà besoin d'une logique
pour travailler. Mais il élargit le domaine de la logique ; elle est à la fois logique
de la science, de l'assertion sur le donné (apophantique) et logique de l'objet de
la science (ontologie formelle). C'est rejoindre, par delà Aristote, la dialectique
de Platon.

La logique va se dépasser elle-même, en remontant à ses fondements dans
l'intentionnalité constitutive, en une logique transcendentale, selon l'expression
kantienne. Mais l'entreprise husserlienne est beaucoup plus radicale que celle de

Kant, qui ne connaît qu'un type de logique formelle, celui légué par Aristote, et
part du problème de la vérité. La logique transcendentale husserlienne est une
phénoménologie de la science et de la logique tout à la fois.

La logique formelle husserlienne est une logique du jugement. Elle se réalise
d'abord au niveau d'une morphologie des significations ou grammaire pure,
analysant les éléments morphologiques simples du jugement et les lois de sa
signification. Puis vient le second niveau, avec la logique de la conséquence ou de la
non-contradiction. Comme Descartes et Leibniz, Husserl, mathématicien et
philosophe, rêve d'une mathesis universalis. L'élargissement vers une logique
mathématique mène à une logique de l'être possible, à une ontologie formelle. Husserl
est bien un continuateur de Leibniz, mais non point de Hegel.

Le dessein du créateur de la phénoménologie s'accomplit dans sa logique
transcendentale, élucidation du cogito cartésien qui en constitue le centre (mais
Husserl s'est vu obligé de rejeter tout le reste de la philosophie de Descartes).
Pour accéder à ce noyau central de la pensée qu'est le cogito, Husserl pratique
une seconde réduction, la réduction transcendentale, mettant cette fois-ci entre
parenthèses, non plus l'existence, mais la science elle-même. La réduction du
monde prédicatif de la science nous mène au monde pré-donné avant toute
connaissance scientifique, à la Lebenswelt, le monde de la vie. Elle met à nu
l'ossature, la forme universelle de tout ego possible : cogitatum cogito ego, reprise
en plus précis de la formule cartésienne. Le cogitatum, c'est la Lebenswelt, le
cogito manifeste la raison, l'ego est le sujet transcendental irréductible. On sait
que l'ego husserlien enveloppe explicitement autrui au même titre que moi, tous
donnés d'un seul coup avec le monde. Les Méditations cartésiennes envisagent de
front le problème fondamental, si négligé jusqu'à nos jours, de 1 'alter ego,
« l'intersubjectivité transcendentale ».

Dans sa conclusion, M. André de Murait noue la gerbe de ses interprétations :

la phénoménologie est en droit une logique transcendentale, un exemplarisme
constitutif. L'idéalisme et le réalisme sont mis chacun à sa place, et l'antinomie
surmontée.

Sous ses formes plus récentes, allemandes et françaises, la phénoménologie
n'a repris qu'une partie de l'héritage husserlien, s'attachant avant tout à une
description eidétique des essences. Elle méconnaît ainsi la visée centrale de la
doctrine de Husserl.

A notre avis, il en va de Husserl (dont nous avons entendu parler tout d'abord
autrefois dans l'entourage de Max Scheler, à l'Université de Cologne) comme de
tous les grands philosophes : Platon, Descartes, Kant : il y a un husserlisme de
lait, celui de l'histoire du penseur, avec ses tâtonnements et ses inconséquences,
et un husserlisme de droit, la forme logiquement achevée de la doctrine, même
si Husserl ne s'y reconnaît pas entièrement. Le propre d'une méthode et d'une
doctrine philosophiques, c'est entre autres de ne pas manifester d'emblée toutes



34 ÉTUDES DE LETTRES

leurs implications, même à celui qui les a créées. Exposer l'husserlisme de fait et
l'husserlisme de droit, ce sont là deux tâches en principe aussi légitimes l'une que
l'autre, et qui ne font pas double emploi (cette dualité du fait et du droit ne
serait-elle pas l'une des clefs des interprétations, aujourd'hui encore si
divergentes, de la pensée de Descartes?). La condition de la validité de ces efforts,
c'est qu'on sache et qu'on dise exactement ce que l'on fait. Tel est bien le cas de
M. André de Murait. Tout au plus peut-on se demander si les inédits de Husserl
ne réservent plus de surprises, et si le husserlisme de droit, selon M. André de

Murait, est bien le seul logiquement possible (ou, du moins, le plus logiquement
possible).

Aussi la séance de soutenance de la thèse, si remarquable, de M. André de

Murait, offrait-elle un vif intérêt, pas seulement académique. Il y allait du sens
même de la phénoménologie.

Le jeudi 18 décembre 1958, à 15 heures, à la Salle du Sénat de l'Université,
le débat s'engagea, d'emblée de haute tenue, et cela jusqu'au bout. Sous la
présidence de M. le Doyen F. Chiappelli, le candidat, puis MM. les professeurs Daniel
Christoff et Paul Ricceur, de la Sorbonne, engagèrent la discussion. Il n'y eut pas
d'intervention du public, nombreux cependant, ni d'autres professeurs de la
Faculté ou de l'Université.

M. André de Murait, après avoir rendu hommage à la mémoire de Pierre
Thévenaz, qui l'initia à la phénoménologie, résuma fort clairement son ouvrage,
s'attachant à cinq points : 1 les deux dimensions de l'intentionnalité husserlienne ;

2) la démarche concrète du phénoménologue, ici l'analyse intentionnelle, celle qui
remonte du fait au fondement, et qui montre, dans la phénoménologie, selon
l'affirmation de Husserl lui-même, l'aboutissement de la pensée scientifique et
philosophique de l'Occident ; 3) l'immanence intentionnelle de la doctrine, ce
qui éloigne Husserl de Platon, l'exemplarisme exigeant la réciprocité, non
platonicienne, du fait et du droit ; 4) l'équivalence (ici substituée à l'identité, dont
parle le texte de l'ouvrage) des deux dimensions de l'intentionnalité ; 5) le télos
de la phénoménologie, son identification avec la logique transcendentale, culminant

dans la formalisation de l'ego comme forme universelle de tous les ego
possibles.

Après ce brillant exposé, M. Daniel Christoff engagea le débat ; il loua
l'audace de la thèse soutenue, audace qu'il n'est pas question de décourager.
Le style de l'auteur est plus propre au récit de découvertes qu'à l'exposé didactique.

L'index analytique, fort précieux, aurait pu cependant être plus complet.
Les étymologies tentées sont fantaisistes, et il est des néologismes malheureux
(ex.: normer, factice, au sens de : existant en fait, contingent seulement). De
manière plus générale, il y a un manque de recul vis-à-vis de la pensée de

Husserl ; on ne voit pas assez nettement où et quand M. de Murait dépasse la
pensée de Husserl pour la systématiser. Ce refus de l'attitude historique entraîne,
de la part de M. de Murait, des reproches à Husserl qui sont injustifiés.
M. Christoff demande une justification de cette « genèse de droit » de la
phénoménologie. Il pense de plus que la notion de participation est plus platonicienne
que husserlienne. M. de Murait répond en substance que l'absence de recul et
la clarification de la pensée de Husserl sont inhérentes à l'analyse intentionnelle,
à l'effort de saisir les choses du dedans.

Faute de temps, M. Christoff renonça à poser la question de l'ego x
indéterminé, et la conception de l'idée comme infini quantitatif, la notion d'etc.



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 35

M. Paul Ricœur, professeur à la Sorbonne, lui-même traducteur de Ideen I
de Husserl, et l'un des meilleurs interprètes de sa pensée, rappela aussi le souvenir
de Pierre Thévenaz et loua les qualités de la thèse de M. de Murait, sa compréhension

aiguë, profonde, du sujet traité. Aussi ses objections furent-elles plutôt
des questions, celles que se pose tout interprète de Husserl. Mais il regrette tout
d'abord le caractère insuffisamment didactique de l'ouvrage examiné ; il n'introduit

pas suffisamment le lecteur dans le sujet, parce qu'il se tient d'emblée au
cœur du sujet. Or, dans une philosophie qui se veut fondamentale, comme la
phénoménologie, le commencement a une importance particulière.

Les questions de M. Ricœur sont les suivantes :

1) Le rapport entre l'idée et le thème de l'exemplarité, a) M. de Murait
affirme que toute science a son télos ; pourquoi ne pas le montrer par un
exemple (Cette thèse sur l'exemplarisme n'offre nulle part d'exemples.) M. de
Murait essaie alors de le montrer sur l'exemple des mathématiques ; b) comment
concilier une idée, norme à l'infini, avec une intuition Peut-il exister une
intuition d'une idée à l'infini Comment un télos peut-il être en même temps
un eidos M. de Murait répond qu'une intuition peut être anticipante ; c) le
rapport de Husserl à Hegel, que M. Ricœur voit plus éloigné que M. de Murait.

2) Les présupposés de la logique en tant que science de l'idée de la science,
sont insuffisamment expliqués ; la forme organisatrice d'une science mène-t-elle
nécessairement à un télos logique

3) N'y a-t-il pas incompatibilité entre l'idée d'exemplarité et le thème de
la réduction Ne se limitent-ils pas au moins réciproquement M. de Murait
voit le joint dans la Lebenswelt.

4) Husserl lui-même a considéré son œuvre comme un programme, il s'est
appelé un débutant perpétuel. M. de Murait n'a-t-il pas réalisé ce programme
à l'excès M. Ricœur craint, en le regrettant, que la phénoménologie ne soit
peut-être qu'une méthode. Or, l'ouvrage de M. de Murait est trop dogmatique,
pas assez problématique. M. de Murait a trop facilement admis que cette
philosophie de la raison est aussi, en même temps, une philosophie de la liberté : les
deux choses sont-elles compatibles M. de Murait a bien relevé l'orientation
hétérodoxe de Sartre, chez qui le télos disparaît. Aussi M. Ricœur qualifie-t-il
la liberté sartrienne d'« anarchique ».

Après délibération, le Conseil de la Faculté des Lettres reconnaît « le dessin
ample de la thèse présentée et son exécution fidèle, l'objectivité du candidat, sa
rigueur, sa recherche de la difficulté, sa ténacité et sa conscience des plus hauts
problèmes philosophiques ». Aussi le Conseil de la Faculté proposera-t-il, pour
M. de Murait, le grade de docteur ès-lettres, avec la plus haute mention disponible,

c'est-à-dire la mention « très honorable ».
Ainsi prit fin cette soutenance remarquable, très éclairante pour tous ceux

qui s'interrogent sur la vraie nature et la portée ultime de la phénoménologie.

Marcel Reymond.



36 ÉTUDES DE LETTRES

Gilbert GUISAN, C.-F. Ramuz ou le génie de la patience, 1 vol., 150 p., Univer¬
sité de Lausanne, Publication de la Faculté des Lettres XII, Librairie E. Droz,
Genève, 1958.

Gilbert Guisan consacre cet important essai à l'étude des variantes de
quelques œuvres de Ramuz à travers leurs éditions successives. Il nous invite à

une lecture d'un genre très particulier, qui éclaire l'art d'un écrivain par la
manière dont celui-ci corrige et transforme son propre texte. Le cas de Ramuz
est exemplaire à cet égard : la plupart de ses livres ont connu plusieurs éditions
(édités en Suisse, en France, puis rassemblés dans l'édition définitive de ses
Oeuvres complètes), et pour chacune d'elles, l'auteur remaniait son texte. Ces
corrections et ces retouches ne sont pas seulement le fait d'un auteur qui se relit
après de nombreuses années ; elles apparaissent dans des éditions qui se suivent
à quelques mois de distance, comme c'est le cas, par exemple, pour Farinet, paru
la même année aux éditions Aujourd'hui et Bernard Grasset, ou dans des œuvres
publiées en revue peu avant d'être éditées, telles Adam et Eve ou Le Garçon
Savoyard. A deux exceptions près — Le Règne de l'Esprit malin et Terre du Ciel
— ces corrections n'affectent pas la structure et la composition de l'ouvrage.
Ce sont des corrections d'écriture, des amendements de style qui portent sur le
vocabulaire et les images, sur le rythme d'une phrase ou d'un dialogue, sur le
mouvement d'un récit, sur la syntaxe, la ponctuation. Elles diffèrent d'ailleurs
d'importance et de qualité selon les œuvres et les périodes que l'on considère :

Aline et Jean-Luc persécuté, œuvres de début, ont subi des remaniements moins
étendus et moins profonds que Raison d'Etre ou Les Signes parmi nous qui
appartiennent à la deuxième « manière » de Ramuz, à la période de ses recherches les
plus audacieuses et les plus originales. Mais les grands romans de la dernière
période, où s'affirme la maîtrise d'un artiste dans la pleine possession de ses

moyens, n'en seront pas moins repris eux aussi et corrigés d'une édition à l'autre.
A quel souci, à quelle exigence Ramuz obéissait-il en se corrigeant ainsi

inlassablement A quels scrupules Ou à quels caprices, à quelle humeur L'intérêt
de cet essai est de nous le montrer dans une suite d'exemples heureusement
choisis et admirablement commentés. Son auteur n'a pas tenté de faire un
recensement systématique et exhaustif des variantes de l'œuvre de Ramuz. C'eût été
un catalogue fastidieux et vain. Il nous propose au contraire un examen critique
de quelques-unes d'entre elles, choisies dans une dizaine d'œuvres représentatives.
La difficulté de cette étude était de dégager d'une observation attentive et minutieuse

et d'une analyse de détail des conclusions générales et larges qui intéressent
la vie et la signification d'une œuvre dans son ensemble. Or la plus grande
satisfaction d'un lecteur qui peut se trouver prévenu contre un genre d'exercice
dont il craint l'austérité est d'en découvrir au fur et à mesure les résultats
inattendus : fidèle à la lettre d'une œuvre, le critique est ici fidèle à son souci
essentiel, qui est un souci esthétique, un souci d'expression. Toute l'œuvre de
Ramuz est une problématique du langage, tout son effort d'écrivain a tendu à se

construire une langue. « Le seul écrivain, affirmait Claudel au lendemain de la
mort de Ramuz, qui ait su se servir du langage vrai, du langage populaire de son
pays, pénétré et développé, non pas seulement dans le chatoiement superficiel du
vocabulaire, mais dans la ressource profonde de l'armature et de la syntaxe, pour
l'élever jusqu'aux plus hautes expressions de la poésie. Autant qu'Homère adaptant

le vers hexamètre aux respirations de la vague ionienne, Ramuz a été le
créateur et l'ouvrier d'une langue. » Les analyses de Gilbert Guisan vont
exactement dans le sens de cet éloge dont elles fournissent une remarquable illustration



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 37

et dont elles confirment la justesse. Elles portent précisément sur cette « armature

» de la langue de Ramuz, sur la mise en œuvre et l'organisation progressive
de ses matériaux ; elles nous introduisent dans l'atelier de l'écrivain et nous
permettent de juger des étapes de son travail, pièces en mains. Elles nous
montrent Ramuz conquérant un style qui exprime à la fois la singularité de son
projet d'écrivain et son appartenance à une tradition littéraire. « Obéissance de
l'écriture à l'objet, ou soumission aux traditions stylistiques Moins hésitant que
partagé, Ramuz répond tour à tour et pour chacune de ses œuvres à ces deux
esthétiques : il finira par les concilier. » Cette conciliation s'opère le plus souvent
en deux temps : Ramuz corrige d'abord son texte avec le souci de l'alléger, de le
clarifier, de le rendre plus élégant et plus net, il le transpose dans une écriture
plus littéraire et plus conforme « aux préférences de la rhétorique traditionnelle » ;

puis il revient en arrière et tente de retrouver la spontanéité de la version originale.

Ainsi Gilbert Guisan conclut-il son analyse des trois versions de Passage
du Poète en ces termes : « Moins lente et moins volontairement lourde que la
première version, moins écrite que la seconde, la version définitive atteint au
grand art, qui est le naturel. » Ou celle des trois versions de Derborence, et en
particulier des dernières pages du livre qui ont été entièrement récrites d'une
édition à l'autre : « Il n'est peut-être pas de texte plus révélateur des différentes
tendances du tempérament artistique de Ramuz : attentif d'abord à la notation
du détail particulier, quitte à sacrifier quelque peu la continuité du récit, le
romancier cède ensuite à la tentation de la rhétorique et amplifie ; mais il préfère
bientôt la densité, et s'il retient du second essai la cohésion, il revient à la
sobriété première. »

Le grand mérite de l'étude de Gilbert Guisan est de nous faire découvrir ces
divers aspects de l'art de Ramuz par l'explication des textes eux-mêmes, en
développant sous nos yeux le cheminement d'une écriture et les conduites d'un
style. Si les variations de l'écriture ramuzienne lui paraissent obéir à certaines
lois ou à un rythme de maturation qui lui est propre et qu'il définit dans des
formules très heureuses, il ne prétend pas les retrouver partout et les ériger en
système. Louons la rigueur et la souplesse d'une démonstration qui est d'abord
une lecture, la fermeté et l'indépendance du jugement critique qui l'inspire.
Gilbert Guisan laisse à Ramuz la pleine liberté de sa démarche, il n'essaie pas
de réduire ses contradictions. Celles-ci servent au contraire son propos qui est
d'apprécier une esthétique ambiguë et de s'approcher du centre d'une œuvre que
son auteur ne cessait de remettre en question. Ramuz ne se lassait pas de
« recommencer ». C.-F. Ramuz ou le génie de la patience nous apporte la.preuve
que l'étude de ces « recommencements » est pleine d'enseignement et que, loin
de distraire ou d'affaiblir notre admiration, elle la renforce.

Georges Anex.

Maurice BAUMONT, Gloires et tragédies de la IIIe République, 1 vol., 416 p.,
Hachette, Paris, 1956.

L'ouvrage de Maurice Baumont mérite de figurer parmi les meilleures études
d'ensemble consacrées à la IIP République. Publié dans la collection « Histoire
de France racontée à tous », écrit par conséquent à l'intention du grand public,
il doit à cette destination un caractère non-scientifique, ainsi qu'une présentation
soignée, avenante même, et une typographie agréable bien que serrée.



38 ÉTUDES DE LETTRES

La manière de l'auteur se situe dans la même ligne. En un peu plus de
400 pages d'un style dense et vivant, Maurice Baumont trace l'histoire si riche
et si mouvementée du régime le plus durable que la France ait connu depuis la
Révolution. Une large place est faite aux portraits des personnages marquants
de la IIIe République : Thiers, Gambetta, Grévy, le général Boulanger, Clémen-
ceau et Briand, pour ne citer qu'eux, sont dépeints avec beaucoup de finesse et
de mordant.

Certes, on cherchera vainement dans ce volume notes ou références. Mais
l'absence d'appareil critique n'empêche pas l'information d'y être abondante et
sûre. Ainsi en est-il par exemple des chapitres consacrés aux années 1870 à 1879,
période où le régine naît, se fonde et se consolide. L'auteur met parfaitement en
lumière les progrès implacables du parti républicain. Il montre aussi bien quel
handicap fait peser sur le pouvoir exécutif, dès le 16 mai 1877, la tentative
autoritaire du maréchal de Mac-Mahon.

Si l'ouvrage entier bénéficie des mêmes qualités de précision et de clarté,
il est peut-être regrettable que les problèmes de politique extérieure ne soient
bien souvent qu'effleurés. Signalons aussi un certain déséquilibre dans la
distribution de la matière : l'étude des trente premières années du régime est beaucoup
plus approfondie, beaucoup plus étendue que celle de toute la période ultérieure.
Mais cela dit, il faut louer sans réserves la lucidité de l'auteur dans l'analyse qu'il
donne des faits politiques. A cet égard, le récit des sombres journées de 1940
montre assez que Maurice Baumont, s'il aime à voir son pays glorieux, sait aussi
le saisir dans sa réalité la plus tragique.

Daniel Bettens.


	Comptes rendus bibliographiques

