
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 1 (1958)

Heft: 2

Artikel: Wesen und Wandlungen der Pan-Gestalt bei Carl Spitteler

Autor: Stauffacher, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WESEN UND WANDLUNGEN DER PAN-GESTALT
BEI CARL SPITTELER

I

DAS FRÜHE PAN-BILD

Als eine schweigsam-dunkle Gottheit, wissend um die Zusammenhänge

von Tod und Leben, Bewusstsein und Unbewusstem lebt die
Pan-Gestalt in der Erinnerung der Leser des Olympischen Frühlings.
Sicher sind damit wesentliche Züge des Pan-Bildes getroffen, so wie
es sich in Spittelers grossem Epos spiegelt. Die tiefere Bedeutung des

olympischen Pan aber lässt sich nur vor dem Hintergrund der
umfangreichsten und frühesten Pan-Dichtung Spittelers ermessen,
die allerdings unvollendet und ungedruckt, ja bis heute unbekannt
geblieben ist.1 Sie zeigt die Pan-Gestalt im Mittelpunkt eines
der merkwürdigsten Motivgeflechte, denen ich bei einem Dichter
begegnet bin. Gerade von ihr hat unsere Untersuchung auszugehen.

a) Das Extramundanum Pan

Es handelt sich dabei um einen Entwurf, dessen einzige Fassung
nur in Gestalt einer teilweise schwer lesbaren Bleistifthandschrift in
einem blauen Schulheft und zudem offenbar unvollständig in den
Nachlass gelangt ist.2 Immerhin ist der Text so weit ausgeführt,
dass die Motive klar zutage treten, und so weit erhalten, dass wir
das wesentliche Geschehen überblicken können.

Stil und Thema weisen die Dichtung in den Umkreis der
Extramundana, also ins Jahr 1882, als Spitteier eine grössere Zahl von

1 Wilhelm Altwegg hat in seinem soeben erschienenen Kommentar zu
Spittelers Extramundana erstmals kurz darüber berichtet : X. Band der Gesammelten
Werke, 1. Teil, S. 498 f. Die Gesammelten Werke werden in der Folge unter der
Abkürzung GW zitiert.

2 Im Besitz der Schweizerischen Eidgenossenschaft. Mappe 8, Schmetterlinge
(irrtümlich), A 14, S. 1-40. Beschrieben S. 3-40.



54 ÉTUDES DE LETTRES

Mythen der Weltentstehung erdachte und schliesslich sieben davon
in jenem Buche veröffentlichte, das Gottfried Kellers Urteil über
den Dichter des Prometheus endgültig ins Ungünstige verkehrte.1
Gestützt wird diese Vermutung zudem durch ein paar Zeilen auf
dem inneren Umschlag des Heftes, die sich als Vorarbeiten für den
eigenhändigen Kommentar erweisen, den Spitteier seinem Buche
mitgegeben hat. "

Das Schulheft trägt von Spittelers Hand die Aufschrift Pan.
Dieser Name scheint von Anfang an festgestanden zu haben, zunächst
freilich noch in der aufschlussreichen Wortverbindung mit ' theos ' als
Pan Theos, was wohl eher als All-Gott, denn als Gott Pan aufzufassen

gewesen wäre. Der Dichter hat dann aber bald den Doppelnamen

aufgegeben und ist gleichzeitig vom gewöhnlichen auftaktlosen

Fünfheber der Extramundana zum Vierheber übergegangen.
Pan, der schöne Riesenknabe, wie jetzt der Anfang lautet, ist eine

mächtige, jugendliche Gottesgestalt. Auf Wolken lagernd schwebt er
durch den Aether, im Wohlgefühl des Gedeihens von Träumen
umfangen. Gerade in diesem Träumen aber liegt für ihn die tödliche
Gefahr, der er trotz den Warnungen der blauen Lüfte erliegen wird.
Eines Abends gelingt die Verführung. Schmeichelnd drückt der böse
Schlaf

ihm seine braunen Locken
Seitwärts auf des Armes Kissen,
Ordnet ihm die runden Glieder
Zu bequemer, träger Lage,
Ausgebreitet auf den Wolken,
Lösend Arm- und Handgelenke
Und den Körper linde streichelnd.
Dann mit seinen feinen Händen
Ebnet er die feine Haut ihm,
Dass der Binnenstrom des Lebens,
Angelockt vom sanften Drucke,
Sich ergoss zur äussern Grenze...
Bis vor seinem offnen Auge
Malend schwammen alle Farben
Und mit prächtgem Riesenzirkel
Alles Dasein ihn umkreiste. 3

1 Vgl. Erläuterungen Altweggs GW X1 458 f.
2 Vgl. GW X1 463 ff.
3 Ms. S. 11 f.



WESEN UND WANDLUNGEN DER PAN-GESTALT 55

Nun tritt das gefürchtete Verhängnis ein. Vom Verführer
herbeigerufen, der plötzlich die Schmeichlermaske fallen lässt, beginnen
fremde Weltteilchen wie Schnee herniederzufallen auf den unglücklichen

Schläfer und ihn zu begraben. Damit aber das Unheil sich
ungestört vollziehen kann, führt der Schlaf sein Opfer in die
vielgestalten Schattenspiele des Traumes :

Und vor seinem goldnen Spiele
Öffnete der schöne Schläfer
Staunend seine Traumesaugen,
Schauend nicht die äussern Dinge,
Sondern abgewandten Geistes
Schauend in der fernen, tiefen,
Märchenhaften Gottesseele.1

Diese Traumspiele — es sind ihrer drei — werden vom Dichter
ausführlich erzählt. Sie bilden den eigentlichen Kern der Dichtung.
Ihre Motive stehen in engem Zusammenhang mit dem Verhängnis,
das über Pan hereinbricht. Wie die Flocken immer dichter und gröber
fallen und den Schläfer nicht nur überdecken, sondern umstricken
und schliesslich gar erdrücken, so wächst die Bilderfolge vom harmlosen

Verlegenheitstraum zur grässlichen Todesvision.
Im ersten Traum sieht Pan sich selber als Knaben : er ist wider

Willen auf verbotene Erde geraten und wird als Eindringling von den
rechtmässigen, offenbar ihm gegenüber zwerghaften Bewohnern des

Landes überwältigt und vor den König geschleppt. Um seine Schuld
zu sühnen, muss er drei Aufgaben lösen — ein typisches Märchenmotiv

—, was ihm natürlich misslingt : er muss mit den Knaben
ringen und erliegt der Menge, er soll die Mädchen zählen und
verzählt sich immer wieder, er hat das Silberfüsschen der Königin zu
waschen und kommt damit nie zu Ende,

Bis vor seiner ewgen Arbeit
Ihm entschwanden seine Sinne
Und vor Thymian und Minthen
Sich betäubte sein Bewusstsein. 2

1 Ms. S. 16.
2 Ms. S. 20.



56 ÉTUDES DE LETTRES

Dieser erste Traum endet äusserlich harmlos in einer offenbar
lustbetonten Entführung. Auf einem Widder reitend, wird Pan samt
dem Zwergenvolk durch die Lüfte getragen :

Flogen da in breiten Reihen,
Hellen, farbigen Gesanges
Schwimmend durch den hohen Weltraum,
Über Lande, Städt und Wälder
Jenseits nach dem blauen Jura.1

Der zweite Traum ist schon bedeutend schwerer, entsprechend der
inzwischen fortgeschrittenen Verstrickung durch die in ungeheuren
Massen niederströmenden Atome. Das erotische Motiv, das bisher
noch verdeckt war, tritt nun in den Vordergrund. Pan sieht sich
selber auf dem Rücken schwimmend einen schattigen Waldbach
hinabgleiten :

Und auf schwarzem Wasserschwalle
Schwamm er tiefer stets und tiefer,
Schmäler ward die blaue Decke
Und die Wolken blitzten ferne. 2

Da, kurz vor dem Einsinken, öffnet sich der Traum in eine Vision.
Der Wald weicht zurück und gibt eine weite Wiese frei. Sieben
Jungfrauen stehen da und heben den Jüngling ans Land. Er wird mit
Purpur umhüllt und soll den König spielen. Dann soll er blindlings
seine Braut aus den sieben Mädchen erwählen. Das tut er. Wie er
aber die Auserkorene küsst, da schwinden ihm erneut die Sinne :

Nicht ertrug er dieses Schicksal,
Blitzend traf der Strahl des Glücks ihn,
Traf ihn mitten durch die Seele,
Dass das Herz ihm zuckt' und bebte
Und in süssem Todesscheine

Ihm versiegte das Bewusstsein. 3

Als er endlich aus seiner Ohnmacht auftaucht, da fühlt er sich
wieder im Bache schwimmen. Verschwunden ist die Wiese. Auf ihm
aber lastet die Erwählte, wie der Mast auf einem Schiffe, und drückt

^s. S. 21.
2 Ms. S. 23.
3 Ms. S. 27.



WESEN UND WANDLUNGEN DER PAN-GESTALT 57

ihn, ohne dass ihm dabei angst würde oder dass er sich dagegen
wehrte, immer tiefer in die Fluten :

Und er sank ins tiefe Wasser :
Grün- und goldne Pupurwellen
Schlugen über ihm zusammen.
Tiefer sank er stets und rascher,
Ewig unerschwinglich fallend,
Bis erstarkte sein Bewusstsein
Und sich schloss sein Traumesauge.1

Wieder kehren wir zum verhängnisvollen Geschehen im Weltraum
zurück. Immer dichter hat sich inzwischen die Hülle von Welt-
kristallen um den Schläfer gelegt. Aus dem leichten Schneefall aber
wird nun eine Felslawine, die von allen Seiten auf den Unglücklichen
hereinstürzt.

Und mit Donnern und mit Tosen
Häufte sich das Riesengrabmal
Haus- und turmhoch in die Lüfte,
Weil der Aether braun umdüstert
Widerscholl von hohlem Heulen. 2

Ein drittes und letztes Mal lässt der Schlaf die Zauberhände
spielen. Der Traum, in den Pan jetzt geführt wird, kann nur ein
grausiger Alptraum, eine Steigerung aller bisherigen Bilder ins
Apokalyptische, ja Unerträgliche sein. Pan findet sich in einer finstern
Höhle, verwundet und unfähig, ein Glied zu regen. Er vermag sich
auch nicht zu rühren, als die Höhle um ihn her lebendig wird von
Ungeziefer und Schlangen, die über ihn weg laufen und ihn dann
vor sich her schieben. Das alles ist aber nur ein Vorspiel zu noch
Scheusslicherem. Pan wird an den Eingang einer Grotte gebracht,
die offenbar nichts anderes als die Grotte des Todes ist. Eine furchtbare

weibliche Marmorgottheit zieht mit zwei ungeheuren Tieren im
Kreise und walzt alles nieder, was sich ihr entgegenstellt. Unzählige
Wesen bedecken schon den Boden der Grotte, und immer neue Opfer
fallen von der Decke und den Wänden hernieder. Auch Pan gerät in
die grausige Mühle. Wider Erwarten wird er aber immer wieder
verschont und entbrennt indessen in unvernünftiger, hoffnungsloser
Liebe zu der Schlächterin, fällt ihr in die Arme, hört auf keine ihrer

1 Ms. s. 29.
2 Ms. S. 30.



58 ÉTUDES DE LETTRES

Warnungen, bis sie auch ihn in rasendem Zorn von den Tieren
zerstampfen lässt. Wieder schwindet ihm das Bewusstsein, und
wieder kehrt es zurück.

Und zwar scheint Pan nun offenbar überhaupt aus seinem Schlaf
in eine trostlose Wirklichkeit ewiger Gefangenschaft aufzutauchen.
Gerade hier aber stehen wir am Ende des erhaltenen Textes. Ueber
den weiteren Verlauf wissen wir nichts. Vermutlich ist das Ende des

Mythus nahe. Pan ist ja jetzt schon in einer Lage, die der
Endsituation anderer Mythen der Extramundana gleicht, vor allem dem
Verlorenen Sohn, wo das Göttliche unter dem Sand der Wüste
hoffnungslos begraben ist, aber weiterlebt, einer fernen Erlösung
entgegen.

1 Ja es kann wohl vermutet werden, dass die Aehnlichkeit der
Schlüsse mit dazu beigetragen hat, die Pandichtung aus der Sammlung

auszuschliessen.
Dass es sich überhaupt bei dem vorliegenden Entwurf um ein

Gleichnis der Entstehung von Anankes schlimmer Welt und eine

Erklärung des Weltleides handelt, darüber besteht kein Zweifel.
Diese Deutung wird zudem gestützt von einer späteren Umgestaltung
des Rahmenmotivs in jenem alten, bösen Traum vom ersten Gott,
verwaist im unerschaffnen Raum, der von einem der jungen Götter
auf der Rast am Morgenberg im dritten Gesang des Olympischen
Frühlings erzählt wird. 2 Hier ist es freilich nicht die Verführung
durch den Schlaf, die zum Fall der Atome und damit zur
Weltentstehung führt, sondern die schauerlich erfüllte Sehnsucht der
einsamen, weltlosen Gottheit nach einem Du — eine pessimistische
Variante also des Motivs aus Schillers « Lied an die Freude ».

« Gebt einen Feind mir, einen Teufel, einerlei,
Nur jemand, der da wäre, etwas, was da sei »

ruft er verzweifelt, und schon fühlt er ein Stäubchen Weltsubstanz
auf der Hand. Der Triumph aber wird bald zum Wehgeschrei, denn

Felsen, Gebirge, Monde donnerten hernieder.
Bis dass in grausem Todeskrampf, der seine Glieder
Verhärtete, in wildem Weh, das ihn durchtollte,
Er seine Bürde wälzend durch den Weltraum rollte.

Was aber hat es mit den andern Hauptmotiven der Pan-Dichtung
für eine Bewandtnis Sie sind vom kosmogonischen Thema her
kaum befriedigend zu deuten. Wohl lässt sich die Marmorgottheit
des letzten Traums als eine Tochter Anankes auffassen, wie die

1 GW III S. 51 ff.
2 GW II 53 ff.



WESEN UND WANDLUNGEN DER PAN-GESTALT 59

spätere Gorgo oder die Megäre, nicht aber die Zwergenkönigin des

ersten oder die Jungfrau des zweiten. Und vielleicht liesse sich das
Schlafmotiv noch in Verbindung bringen mit irgendeiner göttlichen
Urschuld, nicht aber die Traumspiele.

Unter dem vordergründigen Thema von Weitentstehimg und
Weltleid verbirgt sich wohl hier wie überall in Spittelers Dichtung
das Thema der Selbstdarstellung : hinter dem träumenden und
liebenden Pan steht der Dichter selber.

Für Spitteier sind Traum und Dichtung aufs innigste verknüpft,
so sehr, dass er einmal das Fehlen des Vermögens, im Schlaf zu
träumen, als ein Verdachtsmoment gegen die ursprüngliche poetische
Begabung erklärt hat.1 Zwar trennt er scharf zwischen Traumbildern
und Inspirationsvisionen im wachen Zustande, wobei letztere allein
für die dichterische Schöpfung in Frage kämen, aber gerade sein Pan
führt ja immer deutlicher vom 'typischen' Traum zur erschütternden
Vision. Und vor allem hat auch Spitteier das visionäre Träumertum
des Dichters als Verhängnis erlebt, besonders als Verhängnis in der
Beziehung zur Frau. Dabei stehen im Dichterdasein Spittelers zwei
Frauengestalten einander gegenüber : einerseits die begehrte, vom
Dichter aber im Namen seiner Kunst verschmähte Geliebte, von der
er sich doch wieder nicht ganz lösen kann, da er seiner Berufung nicht
immer gewiss ist und Reue empfindet : die Passion seines Imago-
Romans — anderseits die hohe und strenge Herrin der Kunst selber ",
die ihn zwar leitet, seinem Herzen aber fremd bleiben muss. Beide
sind unerreichbar und Quelle tiefer Leiden, so dass sich sehr wohl die
Frage stellen lässt, inwiefern des Dichters Erlebnisse hinter den
Bildern seines extramundanen Mythus stehen. Eine klare Antwort,
die jedes Motiv der einen oder andern Gestalt zuwiese, scheint nicht
möglich, aber auch nicht nötig. Die Erlebnisse durchdringen und
verschlingen sich und türmen sich endlich in ganz neuer Weise zur
dichterischen Vision. Am schwersten fällt es, die grausige Göttin des
dritten Traums zu ' identifizieren '. Hier laufen Fäden hinüber zur
Hera des Olympischen Frühlings, der Schlächterin der Amazonen,
die in einer späteren Umgestaltung des Traumes erscheinen wird und
als Verräterin an Apoll und als Gattin des erfolgreichen Königs Zeus
unstreitig aus der Imagopassion emporgewachsen ist. Aber auch der
Hinweis auf die strenge Herrin ist nicht von der Hand zu weisen, wie
ein literarisches Gleichnis Spittelers zeigt, wo die Muse den Dichter

1 Traum und Poesie, GW VII 78 f.
2 Ihre Gestalt geht vielleicht letztlich auf die hohe Liebe des jungen Spitteier

für Anna Widmann zurück. Das entscheidende Jahr, GW VI 169 ff.



60 ÉTUDES DE LETTRES

vor die Pforten einer eklen Schlucht führt, hinter der sich das Reich
des Todes öffnet, ihn dort verflucht und allein lässt.1 So kann die
strenge Herrin ihren Knecht behandeln. Der Weg zum dritten Traum
scheint von hier aus nicht mehr allzuweit.

Angesichts all dieser Beziehungen kann wohl kein Zweifel mehr
bestehen, dass der kosmogonische Pessimismus der Pan-Dichtung
von persönlichem Erleben und persönlichem Leiden genährt wird.
Wenn nun das Extramundanum von Pan die einzige Dichtung
Spittelers wäre, in der Pan erscheint, könnte es mit diesen
Feststellungen sein Bewenden haben. Dem ist nicht so. Pan kehrt in
Spittelers Dichtung mehrfach wieder, in mehr oder weniger
verwandelter Gestalt, und der erste Panmythus mündet in mannigfachen

Kanälen in eine spätere Schaffenszeit. Es stellt sich also
mindestens die Frage nach dem Zusammenhang aller dieser Erscheinungen.

Dabei kommen wir nicht mehr um die Frage herum, wie
Spitteier dazu gekommen ist, seine Dichtung dem Gotte Pan
zuzueignen und welches Bild er damals von Pan überhaupt besessen
haben mag.

b) Ursprünge des Pan-Bildes
Mit dem alten arkadischen Weidegott2 in mehr oder weniger

bocksähnlicher Gestalt hat der Spittelersche Pan allerdings wenig
zu schaffen. Die Brücke vom griechischen Pan zum Pan Spittelers
bilden vielmehr die späteren, meist hellenistischen Umgestaltungen,
die auch dieser Gottesgestalt in einer wuchernden mythologischen
Ueberlieferung durch die Jahrhunderte zuteil geworden sind.

Allen voran geht die bekannte etymologische Verwechslung des
alten Namens 'Pan', der von der indogermanischen Wurzel pa- abzuleiten

ist, im Sinne eben eines ' Weiders ', eines göttlichen ' Pastors ',

— mit dem Neutrum des Adjektivs ' pan ', welche den Bocksgott,
wie ihn Herbig nennt, mit Hilfe etwas gewagter Symbolik zum
Allgott machte, zu einem Gleichnis der gesamten natürlichen Wirklichkeit,

einer Art Allseele. Eine solche Verkörperung der Allseele ist
offenbar auch Spittelers auf den Wolken schwebende Gottesgestalt.

Auch die ursprünglich ungebrochene erotische Triebhaftigkeit
Pans war in hellenistischer Zeit unter dem Einfluss der genannten
Verwechslung immer mehr in eine gefühlsbestimmte, wenn nicht
sentimentale, träumerische Sehnsucht umgedeutet worden, die als
Gleichnis der Sehnsucht der stummen Natur nach höherem Bewusst-

1 Die Meisterjahre, GW X1 608.
2 Zur antiken Pan-Gestalt vgl. REINHARD HERBIG, Pan, der griechische

Bocksgott, Versuch einer Monographie. Vittorio Klostermann, Frankfurt, 1949.



WESEN UND WANDLUNGEN DER PAN-GESTALT 61

sein gelten konnte. Auch von hier aus Hesse sich ein Weg in die
merkwürdigen Abenteuer des Spittelerschen Pan finden ; als letzter
Ausläufer wäre dann der alte, böse Traum vom ersten Gott zu nennen.

Was ferner das Motiv von Schlaf und Traum betrifft, so ist sicher
von der sehr geläufigen Vorstellung des in der Mittagsstunde
schlafenden Pan sowie von den späten Berichten auszugehen, die
bezeugen, dass Pan den Phöbus die Mantik gelehrt habe.

Der alte Pan hatte sich schliesslich schon in klassischer Zeit einer
wachsenden Vermenschlichung und dann auch einer Verjüngung
unterziehen müssen, mit denen Spittelers schöner Riesenknabe in
Einklang gebracht werden kann.

Die Ansätze für die Hauptmotive unserer Dichtung sind also in
der Ueberlieferung als solcher sicher gegeben. Ueber die Art jedoch,
wie Spitteier tatsächlich der Ueberlieferung begegnet ist und wie sich
in ihm schliesslich der extramundane Mythus von Pan gebildet hat,
können nur Vermutungen geäussert werden.

Um die Mitte des 19. Jahrhunderts gehörte der Hinweis auf die
Pan-Gestalt bestimmt zum Pensum einer humanistischen Bildungsanstalt

wie des Basler ' Pädagogiums ', das Spitteier besuchte.
Griechische Mythologie wurde ja in den oberen Klassen gelehrt.1
Hier mag Spitteier erstmals von Pan gehört haben, wenn auch nicht
anzunehmen ist, dass der Bocksgott und seine unbekümmerte
Nymphenjagd Gegenstand eingehenderer Betrachtungen in den
Schulstuben selber waren. Catull, der die Gestalt liebte, wurde kaum
gelesen. Die Vorstellungen, die Spitteier hier empfing, haben sich also
wohl im allgemeinen gehalten : es war vielleicht die Rede vom Allgott
Pan, von panischem Schrecken und vom schlafenden Pan, vielleicht
kam auch Plutarchs Legende vom Tode des grossen Pan zur Sprache.
Vermutlich hat aber der junge Spitteier ebenso starke Eindrücke von
anderer Seite erhalten, nämlich von dem einen oder anderen der
grossen Panbilder des frühen Böcklin, die gerade in jenen Jahren
entstanden sind : 1854 die Darstellung der Liebe von « Pan und
Syrinx », 1857 « Pan im Schilf », 1860 endlich « Pan, der einen Hirten
erschreckt ». Ob Spitteier die Originale in Basel hat sehen können
und tatsächlich gesehen hat, weiss ich nicht. Es ist aber mehr als
wahrscheinlich, dass er bei dem grossen Aufsehen, das sie erregten,
davon vernahm und Nachbildungen davon sah, war er doch schon
in frühester Jugend zu Böcklins Tante gekommen und bereitete er
sich doch damals eine Zeitlang zum Malerberufe vor. 2

1 Vgl. G. Bohnenblusts Kommentar zum Olympischen Frühling GW X1 388.
2 Vgl. Früheste Erlebnisse GW VI 27, ferner Entscheidendes Jahr GW VI

225 ff., sowie G. Bohnenblusts Erläuterungen GW X2.



62 ÉTUDES DE LETTRES

Es sei nicht behauptet, dass Spitteier im Gefolge dieser Erlebnisse
die Mittagsglut seiner Jugendlandschaft schon als Schlaf des Pan
erlebt habe. Der Basler Jura um Spittelers Heimatort Liestal hätte
allerdings des Panischen in diesem herkömmlichen Sinne genug
gehabt : Stille der hohen Tageszeit über Wald, Fels und Weide,
Hirten und Herden, Flöten und sogar die holde Nymphenweiblichkeit
der Pensionsmädchen im Pfarrhaus. Merkwürdig ist jedenfalls, wie
eine der späteren Pandichtungen unverkennbar auf diese
lebensgeschichtlichen Einzelheiten Bezug nehmen wird.1

In Spittelers bald erwachender dichterischer Phantasie aber kann
sich zu dieser Zeit das Bild Pans höchstens im Hintergrund gespiegelt
haben. Den Vordergrund beherrschten die Heroen und die Trotzigen :

Saul, Herakles, Prometheus, Camillus heissen die Gestalten, denen
sich Spitteier kurz nach seiner späten und sonderbar willensmässigen
Entscheidung für das Dichtertum zuwandte. Erst als die Hoffnung
auf das prometheische Erstlingswerk fehlschlägt und der Dichter
daran ist, an der Welt und an seinem Künstlertum zu verzweifeln,
da kristallisiert sich das in der Jugend empfangene Bild zur
dichterischen Gestalt. Es ist keine zufällige Namengebung. Das beweist
schon die Tatsache, dass bei aller Eigenständigkeit der Erfindung so
viel von der Ueberlieferung in den Mythus eingegangen ist, und zwar
in die Hauptmotive, ferner aber gerade die ausserordentliche, wenn
auch gleichsam unterirdische Lebensfähigkeit der dichterischen
Konzeption und die spätere Entfaltung Pans zur olympischen Gottheit.

Von besonderer Bedeutung scheint mir zu sein, dass sich im
extramundanen Mythus von Pan zum ersten Mal das spezifisch
Dichterische, so wie Spitteier es erlebt hat, in einer antiken Gottheit
verkörpert, noch vor Apoll und vor Hermes also, den grossen
Dichtergottheiten, vielleicht auch vor dem Knaben Dionysos. Die
Beziehungen Pans zu all diesen Gestalten sind schon da. Besonders
eng verwandt ist er dem Knaben Dionysos, durch die visionäre
Begabung und das verhängnisvolle Liebesschicksal. Aber auch zu
Apoll und Hermes führt eine Spur, ist unser Pan doch dem Traume
verbunden wie die beiden Olympier, allerdings nicht überlegen
deutend, sondern in passiver Hingabe. Sogar die entscheidende
Auseinandersetzung mit weiblicher Macht ist schon vorgebildet, leidvoll
wie später in Apolls Erlebnis mit Hera, aber freilich in die Niederlage
mündend. Man möchte Pan als eine jugendliche Frühform von Apoll
und Hermes betrachten, eine Frühform, die in den späteren Gestalten
nicht völlig aufgehen, sondern auf Grund einer eigenen Entfaltung

1 Vgl. unten S. 64.



WESEN UND WANDLUNGEN DER PAN-GESTALT 63

in den gereiften Pan-Bildern des Olympischen Frühlings einer Sonderart

des Dichterischen Ausdruck geben wird, während das Jugendlich-
Leidvolle selber in der Dionysos-Gestalt seine gültige Ausprägung
findet.

Dieser Entfaltung haben wir uns nun zuzuwenden.

II

WANDLUNGEN PANS

Sie vollzieht sich in zwei einigermassen parallelen Hauptvorgängen.

Auf der einen Seite wird der erste Panmythus wie ein Steinbruch

bis auf wenige Reste abgebaut und die herausgebrochenen
Motive in sogenannten Ruinengedichten 1 und in neuen Zusammenhängen

verwendet ; der Name Pan wird dabei sorgfältig vermieden
und im übrigen manches bis zum Gegenteil umgedeutet. Auf der
andern Seite werden neue Bilder von Pan geschaffen, die schliesslich
in die vollendete und endgültige Pangestalt eingehen. Die gesamte
Entwicklung erstreckt sich fast über ein Vierteljahrhundert. Erst mit
der zweiten Fassung des Olympischen Frühlings ist sie abgeschlossen.

a) Zwischen Extramundana und Olympischem Frühling
Die erste Etappe ist eine Etappe der Neubildung. Sie fällt mit der

Hinwendung des Dichters zu realistischer Naturschilderung in seinem
epischen Fragment Eugenia zusammen. Erstmals strömt das volle
Licht seiner Jugendlandschaft in Spittelers Dichtung hinein, und in
diesem Lichte erblicken wir als dessen eigentliche Verkörperung
erstmals den jungen Pan in einer Gestalt, die seiner ursprünglich
griechischen nahekommt.'2 Er erscheint als Ziegenknabe, in den sich die
Sonne verliebt hat. Er vertritt als solcher die Erde, mit der die Sonne
ihre Lichtspiele treibt, er ist nicht mehr Allgott, sondern einfacher
Naturgott, so wie auch Spitteier seine kosmogonischen Visionen mit
anspruchsloseren Motiven vertauscht hat. Aehnlich mögen die alten
Arkadier ihren Pan gesehen haben, obwohl Spittelers Pan wieder
in rein menschlicher Gestalt dasteht und statt der seinem
mythologischen Urbild gemässen ' niederen ' der ' hohen Minne ' hingegeben

ist.

1 Wie Gedichte entstehen, GW VII 158 f.
2 Eugenia, GW IX 26.



64 ÉTUDES DE LETTRES

Diese Etappe der Neubildung vollendet sich in den Schmetterlingen,

gleichzeitig mit einem ersten noch schüchternen Versuch zum
Abbau des frühen Mythus. Die Schmetterlinge gehören nicht nur
chronologisch, sondern wesentlich in die nächste Nähe von Eugenia.
Die Heimatlandschaft, die dort erstmals so unmittelbar geschildert
worden war, ist hier gleichsam selbständig geworden, wie ja der
Schmetterling für den Dichter ein Symbol der Heimat ist. 1 Nicht nur
begegnen wir panischer Mittagsstille 2

; in einem der Gedichte, freilich
in einem aus der Sammlung ausgeschlossenen, erscheint die Gottheit
wiederum selber. 3 Bezeichnenderweise ist es dem Satyrschmetterling
gewidmet. Das Gedicht ist offenbar aus einer Schilderung sommerlicher

Nachmittagsstille herausgewachsen, da Pan nach alter
Vorstellung schläft. In dieser Stimmung erscheint wiederum der Ziegenknabe

aus Eugenia, wie er in der Sonne liegt und vor sich hin
dämmert. Zwar heisst er nicht Pan, sondern Peter : der Gott ist zum
bloss menschlichen Ziegenknaben herabgesunken. Aber die
Liebesbeziehung zur Sonne besteht in versteckter Weise weiter, denn es sind
gerade ihre Lichtspiele unter seinem Strohhut, die seine Träume
beschäftigen. Diese führen in eine Handlung, die als erster Versuch
des Dichters betrachtet werden muss, die Motive des alten Pan-
mythus in die neue panische Welt, wie sie in der Lichtfülle des

Eugenia-Fragmentes erstanden war und hier weitergebildet wurde,
zu übertragen. Der Träume sind wiederum drei, allerdings naive
Wunschträume eines Dorfknaben anstelle der grosszügigen erotischen
Phantasien jener Gestalt, immerhin Träume von Liebeserfüllung,
wenn auch im engsten bukolischen Rahmen. Und auch hier wird der
Schlaf zum Sündenfall. Während der Ziegenknabe in seinen Wunschträumen

liegt, wird er von zwei schönen unbekannten Stadtfräulein
in zwar recht harmloser Weise verführt, bis am Schluss die eigentlich
in den Wunschträumen ersehnte Geliebte — Anna, die Tochter des

Dorfpfarrers —, überraschend auftritt und nun im idyllischen Sinne
gerade den Verführten und innerlich Zerknirschten besonders hübsch
findet und ihm zugetan wird. Im Namen dieser Geliebten aber öffnet
sich eben durch das Bild Pans der Blick auf die Jugend des Dichters,
die ja zeitweise wirklich zwischen der hohen, treuen Künstler- und
Heldenliebe zur unerreichbaren Anna Widmann und den oberflächlicheren

Beziehungen zu den Pensionsmädchen stand.
Wir hätten nun freilich nicht das Recht, den Ziegenknaben Peter

und seine harmlosen Abenteuer so bestimmt dem Reiche Pans zuzu-
1 Vgl. W. Altweggs Erläuterungen GW X1 307.
2 Vgl. z. B. Hera GW III 278.
3 Text GW X1 706 ff.



WESEN UND WANDLUNGEN DER PAN-GESTALT 65

weisen, wenn nicht das ganze Genrebild vom Dichter selber
ausdrücklich in diesen Zusammenhang gebracht würde. Der kurzen
Erzählung gehen nämlich jene Verse voraus, die heute in den Balladen
unter der Ueberschrift Pan der Richter stehen1, und es sind die
Weltenstunden des Sommernachmittags, die dieses Lied flüstern :

Pan, der schöne Götterjüngling,
Steigt zu Tal, die Welt zu richten.

Hier wird unverkennbar an den frühen Mythus der Extramundana
angeknüpft. Diese Verse unterscheiden sich von jenen nur durch den
Reim. Um so deutlicher wird der innere Abstand von den früheren
Pan-Bildern : Pan ist hier weder der arme, in die Sonne verliebte
Ziegenknabe noch der den verhängnisvollen Träumen verfallene
Gott, sondern eine jugendliche Kraftgestalt, die zum Gericht
erscheint. Es ist unnötig, zu sagen, dass ein solches Richteramt in der
Pan-Ueberlieferung nicht erwähnt wird. Spitteier geht wiederum
eigene Wege, denn man darf wohl kaum diese Variante seines
PanBildes in den Kreis der theologischen Spekulationen um einen Pan
als Pantokrator und Bild Christi einreihen. Sein Gericht ist denn auch
nicht ein Gericht nach Sittlichkeitswerten, sondern nach Lebensfülle :

Schönheit ist das Ziel der Erde
Und der Wert des Lebens : Jugend —

verkündet er und fährt weiter :

Alle Sünden sind erlässlich
Im Gesetzbuch der Natur
Dem, der in Gestalt und Antlitz
Trägt der Gottheit edle Spur.

Diese Verkörperung Pans ist wohl die tragende Uebergangsform
zwischen dem frühen Pan-Bild und dem Pan des Olympischen Frühlings.

Sie ist die einzige Erscheinung des Gottes, die Spitteier vor dem
Olympischen Frühling in eines seiner Bücher aufnimmt. Und zwar
noch nicht in den Schmetterlingen. Das ganze Satyrgedicht wird für
mehrere Jahre auf die Seite gelegt und erst zur Zeit der Balladen
wieder hervorgezogen. Die Eingliederung geschah merkwürdigerweise
erst, als es Spitteier im Jahre 1893 endlich gelungen war, ein wesentliches

Stück aus dem alten Traumzyklus, der offenbar lange Zeit
seines tiefen Erlebnisgehaltes wegen eine Art Tabuwirkung auf den
Verfasser ausgestrahlt hatte (weshalb auch die Schmetterlings-

1 GW III 613.



66 ÉTUDES DE LETTRES

dichtung nur von ferne an ihn rühren durfte und zudem künstlerisch
nicht gelungen ist), wirklich herauszubrechen und umzugestalten.
Erst mit dieser nun einsetzenden Etappe eines Abbaus der alten
Gestalt, könnten wir sagen, war der Weg für die neue ganz frei.

Die Umgestaltung ist bedeutsam genug. Sie ist zudem ein schönes

Beispiel dichterischer Motivverwandlung. Das Stück, das dermassen
als erstes aus dem ursprünglichen Zusammenhang gelöst wird, ist der
zweite Traum. Die einzelnen Motive sind rationalisiert und
sozialisiert. An die Stelle des auf dem Rücken dahintreibenden Gottes tritt
nun ein Flösser, der auf seinem Flosse stromabwärts zieht. Auf der
Wiese beim Inselgartenkiosk wird Blindekuh gespielt, und der Flösser
erhascht dabei nicht zufällig die Schönste : Wildubrand, des Kaisers
Töchterlein. Alles weitere ergibt sich daraus. Er muss tiefes Schweigen
geloben, plaudert aber auf der Weiterfahrt im Schlafe sein Glück den

Vögeln aus, so dass ihn im Hafen der Henker erwartet, der das
' Verbrechen ' zu sühnen hat. Der Flösser aber fühlt keinerlei Reue :

Mein Seel gehört dem lieben Gott, dem Kaiser ist mein Blut,
Doch, dass ich Wildubrand geküsst, des bin ich frohgemut.
Ich jauchz es durch die weite Welt und wills im Himmel schrein :

Ich hab die Wildubrand geküsst, des Kaisers Töchterlein.1

Wesentlich ist die helle Ueberlegenheit des Helden, die gegen die
dumpfe Passivität des göttlichen Urbildes absticht, obwohl wir auch
dort auf die Lustbetontheit des Unterganges hinweisen konnten.

So erscheint in den Balladen einerseits der alte schwere Traum
Pans in die Anonymität aufgelöst und in eine muntere Geschichte
verwandelt, während sich anderseits gleichzeitig die neue Pangestalt
in richterlicher Souveränität durchsetzt. Schon ist ein Reifevorgang
unverkennbar : wir nehmen allmählich Abstand vom schönen
Riesenknaben, und vielleicht ist es auch von hier aus zu erklären, dass die
Ziegenknabengeschichte des einstigen Schmetterlingsgedichtes weiter
auf ihre Veröffentlichtung warten muss. Erst nach der vollen
Ausbildung der Pan-Gestalt im Olympischen Frühling mag sie unter dem
die überwundene Unreife deutlich bezeichnenden Namen Puber in
den Glockenliedern erscheinen 2

b) Der reife Pan
Noch ist der Vorgang von Auflösung und Neubildung nicht

abgeschlossen. Das geschieht im Laufe der Ausarbeitung des Olympischen
Frühlings. Während die bisherige Etappe der Neubildung das spezi-

1 Balladen GW III 583 ff.
2 GW III 680 ff.



WESEN UND WANDLUNGEN DER PAN-GESTALT 67

fisch Panische eher zugunsten mehr apollinischer Züge verwischt hat
(Pan der Richter), enthüllt sich jetzt das Antlitz einer Gottheit, die
neben den anderen Verkörperungen des Dichterischen — Apoll,
Hermes und Dionysos — und in einer mehr verborgenen Weise ihre
ganz eigene Bedeutung haben wird. Das entscheidende Ereignis dieser
neuen Etappe ist wohl, dass das Rahmenmotiv des frühen Mythus
selber abgebaut wird und im alten bösen Traum als eine Erzählung
aus ferner Vergangenheit in den ersten Teil des Epos eingeht.1 Damit
steht der Ausbildung der reifen Pan-Gestalt, wie sie im Gesang von
Hylas und Kaieidusa in der Hohen Zeit 2 erstmals auftaucht, endlich
nichts mehr im Wege.

Pan tritt also, wie übrigens auch der Knabe Dionysos, nicht im
Mittelpunkt des epischen Geschehens auf, das durchaus von Apoll
beherrscht ist, sondern in einem Gesang, der ausgesprochen
episodischen Charakter trägt. Es ist aber gleichzeitig einer der Gesänge,
wo sich der oft vergewaltigende Willensgriff Spittelers auf seine
Sprache mehr als anderswo zu lockern scheint, wo die Quelle der
Dichtung nicht geschlagen wird, sondern von selber strömen will.

Ob Pan den Olympiern angehört, wird nicht klar. Er scheint
eher eine der Urgottheiten zu sein, die nicht in den Wechsel der
Göttergeschlechter einbezogen, sondern ausserhalb des weltzeitlichen
Schicksals dem engern Kreislauf der Natur verbunden sind. Hier
würden also wiederum gewisse Züge des Allgotts sichtbar. Heimisch
ist Pan in Busch und Wald und Wiese, wo Hylas und Kaieidusa ihr
unbesorgtes Liebesglück geniessen. Er ist der Vater Kaleidusens, wie
aller Nymphen. Seine ersten Töchter aber sind Morpho und Panta-
phile, deren Verwandlungsspiele nicht so sehr die Vergänglichkeit als
die unter jeder Gestalt wesende Einheit der Seele offenbaren sollen.
Sie erscheinen zuerst, noch vor ihrem Vater, aber unmittelbar als
Töchter Pans eingeführt :

Heimlich im frischgemähten Mättlein unter ihnen
Am waldesschattenübertuschten Rain erschienen

Die leisen Töchter Pans : Morpho und Pantaphile,
Das junge Herz vergnügend im Verwandlungsspiele.

Bis endlich der Gott selber auftritt, aus der Abendlandschaft heraus,

wenn
vom Tal im nebelduftigen Gelock

Die rotbekappte Dämmrung mit dem Hirtenstock

1 Siehe oben S. 56.
2 GW II 375 ff.



68 ÉTUDES DE LETTRES

Der Träume stille Herde weidete heran
Und aus dem Bachgrund, wo er schlief, der leise Pan

Mit weichem Fiederflug gespenstig sich erhob,
Um Hain und Hecken seine Zeichenrätsel wob
Und mit den feinen Fingern dem erfüllten Tage
Aus Fels und Busch entlockte die ergiebige Sage.

Das Apollinisch-Sonnenhafte, das im Pan Eugenias und noch in
Pan der Richter deutlich geleuchtet hatte, hat sich vom olympischen
Pan abgelöst : er ist in den Bereich der Dämmerung getreten und
wirkt aus dem Dunkeln der Erde her. Das Motiv von Schlaf und
Traum aber, das damals im ersten Pan-Mythus eine so beherrschende
Stellung eingenommen hatte und auch in den bisherigen Auflösungen
immer wieder aufgetaucht war, ist auch hier nicht verloren. Nur ist
Pan nicht mehr eine dem verhängnisvollen Schlafe verfallene Gottheit,

sondern offenbar eine Macht, die, selber von langem, gesundem
Schlafe gestärkt, die schützende Hand über das in wohltuender
Traumesruhe atmende selig-natürliche Dasein hält, welches sich
träumend seiner Zauberhand als ergiebige Sage enthüllt. Er ist es

schliesslich auch, der der Nymphe Kaieidusa zu helfen vermag, als
sie sich änhlich wie der Knabe Pan fürwitzigerweise dem Schlafe
unter dem Baume des Schicksals hingegeben hat und darin aus dem
bisherigen idyllisch-zeitlosen Traume in die von der Zeit gepeitschte,
zeitkranke Wirklichkeit der Welt Anankes aufgetaucht ist. Auch das
Motiv des verhängnisvollen Schlafes erscheint also hier wieder, aber
in umgekehrter Anordnung. Vor allem ist Pan nicht das Opfer,
sondern der Erlöser. Statt den Tod zu erleiden, gibt er ihn. Aber nicht
den Vernichtungstod, den der junge Pan in seinem letzten Traum
erschaut, sondern den Verwandlungstod, in dem die Seele zu neuem
Dasein erwacht. Und auch den neuen ' Leib ' empfängt Kaieidusa
von ihrem starken Vater, den sie umarmen muss, um das bisherige
Leben gegen ein anderes zu tauschen. Sie wird auf ihren eigenen
Wunsch zum schönen Lichtstrahl. Diese Verwandlung ist nicht
zufällig. Pan verwandelt die lebendige Gestalt in einen schönen
Schein, der zwar unfassbar, dafür aber allgegenwärtig und offenbar
ewig ist. Hier stehen wir wiederum vor dem Dichtergleichnis. Pan ist
nicht nur dem Dichter gleich, wenn er im Traum der hohen Herrin
verfällt oder wenn er mit feinen Fingern dem erfüllten Tage die
ergiebige Sage entlockt, er ist es ganz besonders und auf eine neue
Weise, wenn er dem liebenden Hylas die leibhafte Geliebte in
leuchtende Seele verwandelt und in die Lüfte entführt. Hylas selber
ist dabei einfach der erlebende Dichter dem schaffenden gegenüber :



WESEN UND WANDLUNGEN DER PAN-GESTALT 69

ursprünglich war ja der Sanges- und traumeskundige Hermes der
Held des Gesanges.1 Hylas widerfährt, was Viktor im Imagoroman
widerfahren wird : dass ihm die Dichtung statt der vergänglichen und
falschen Theuda seine ewige Imago schenkt.

Nachdem sie peinlich mit dem starken Pan gerungen
Und aus dem Leib die liebe Seele war entzwungen,
Da dehnte Kaleidusens Geist mit weitem Schwall
Sich frei und unbehindert durch das luftige All.
Sie war nicht hier, nicht da, sie war an allen Orten.
Und flugs sich stellend in die blauen Waldespforten,
Schwang sie zum Grusse ihren neuen Strahlenkranz.

Die Beziehung zum Sonnenlichte, die in den Pan-Bildern der
Achtziger Jahre sich gleichsam von selber aus panischer Landschaft
ergeben hatte, erscheint hier wieder, aber vergeistigt und in besonderer
Weise gebrochen. Der reife Pan gebietet über das Licht nicht in
unmittelbar herrscherlichem Sinne wie Apoll, sondern in dem ihm
gemässeren, verborgenen, mittelbaren : Pans Macht ist nicht
leibhafte Gestalt, sondern tiefes Wissen und Zaubergewalt. Beides aber
ist dem Dichter nötig.

c) Letzte Gestalt

Nach diesem künstlerischen Höhepunkt seiner Pan-Dichtungen
nimmt Spitteier im letzten Teile der ersten Fassung seines
Olympischen Frühlings die letzte Auflösung am alten Mythus vor, indem
er den Traum von der Todesgrotte in völlig veränderter Gestalt in
den Raum seines Epos überführt.2 Aus dem Marmorweib und seinen
Untieren ist ein Roboter geworden, der auf einem Roboterpferd sitzt.
Auch er haust in einem Gewölbe, und auch er walzt erbarmungslos
in ewigem Kreisen alles Leben nieder, das unter seine Hufräder gerät.
Die Schreckensvision erscheint noch gesteigert. Hier gilt kein
Verschonen, und aus dem blossen Traum ist ein Stück olympischer
Wirklichkeit geworden. Die Welt Anankes offenbart sich in ihrer
ganzen ehernen Grausamkeit. Aber nicht Pan ist es, der vor dieses

Schauspiel geführt wird und daran denken muss, bald selber unter
die Räder des Automaten zu geraden — er lebt in der seligen Welt
Kaleidusens mit Morpho und Pantaphile —, sondern Hera, die
Gattin des Götterkönigs Zeus, die einen Ausweg aus ihrer Todesangst

1 Vgl. G. Bohnenblusts Entstehungsgeschichte zum Ol. Frühling GW X1 228.
2 GW II 596.



70 ÉTUDES DE LETTRES

sucht und nun vor der baren Hoffnungslosigkeit steht. Das Weib ist
also nicht mehr Todesgöttin, sondern sterbliches Geschöpf und
Bittstellerin. Hera ist demnach gleichsam an die Stelle Pans getreten, sie,
die als Schlächterin der Amazonen jener Marmorgöttin in Pans
drittem Traum nicht unähnlich war. Das ist eine bedeutsame
Umkehrung. Während bei der Umgestaltung des zweiten Traumes Pan
in seiner neuen Gestalt als Flösser dem Tode nicht entgeht, wenn er
ihn auch fröhlich und reuelos leidet, ist hier Pan völlig aus dem
tödlichen Spiel gelassen. Nicht genug damit : Hera selber kommt
eben von einem vergeblichen Bittgang vor Apoll, den sie seinerzeit
schmählich verraten — wie Pan von den Frauen seiner Träume
unterjocht worden war.

Bezeichnend ist es, dass gerade zu der Zeit, da Spitteier diese
bedeutsame Umgestaltung seiner frühen Vision vornimmt, der
Imago-Roman in das letzte Stadium der Ausarbeitung tritt, wo der
Dichter endgültig mit den Liebeswirrnissen seiner Berufungszeit
abrechnet. Die strenge Herrin seiner Kunst weist hier mildere Züge.
Sie ist es auch, die den Dichter mit Imago verbindet, der hohen
Jungfrau, deren reines Bild hinfort strahlend neben ihm her fliegen
wird, so wie Apoll an Stelle der verräterischen Hera die treue und
hohe Artemis erhalten hat.

Erst jetzt gibt Spitteier seiner neuen Pangestalt die letzten Züge
in dem 1907 entstandenen Aphroditegesang der zweiten Fassung des

Olympischen Frühlings.1 Nachdem einerseits das alte Motiv vom
verhängnisvollen Schlaf im Traum vom ersten Gott aufgelöst worden
war und an dessen Stelle das Bild eines traumeskundigen und die
Wunden des bösen Schlafes heilenden Pan getreten ist, nachdem
anderseits in der Vision vom Automaten das Motiv der schmählichen
Liebe Pans ausgelöscht worden ist — setzt Spitteier jetzt gleichsam
auch hier positiv ein neues Bild anstelle des alten, indem er Pan,
hinter dem wir immer den Dichter selber in einer seiner Wesensformen

zu sehen haben, zu einer letzten und nun ganz anders
ausgehenden Auseinandersetzung mit dem Weibe aufruft.

Und zwar ist es gerade das Urweib Aphrodite, die er mit Pan
zusammenbringt, sie, die sich über alles Männliche erhoben fühlt,
die sich in grenzenloser Frivolität bisher vor nichts gefürchtet hat.
Wie der frühe Pan dem Weibe in drei Träumen begegnet war, so

begegnet Aphrodite Pan dreimal. Jedesmal geht der Eindruck tiefer.
Das erstemal versucht sie noch die Unbefangene zu spielen und
verhöhnt Pan hinter seinem Rücken, das zweitemal erschrickt sie

1 GW II 471 f., 485 f., 490 ff.



WESEN UND WANDLUNGEN DER PAN-GESTALT 71

aufrichtig vor seinem fragenden Blick. Das drittemal endlich muss
sie sich ergeben. Bedeutsam ist, dass diese dritte Begegnung eine
Begegnung im Traume ist. Pan ist auf seinem Einhorn reitend zu
der schlafenden Aphrodite herangetreten und beugt sich über sie,
durch den Schleier des Traumes mit ihrer Seele Zwiesprache haltend.
In ruhigem Selbstbewusstsein nennt er sich den Oberherrn der unbe-
wussten Seele, der imstande ist, Wahrheit zu fordern. Das ist die
letzte Stufe der Umgestaltung des frühen Pan-Bildes. Aus dem vom
Schlafe leicht verführten Knaben ist Pan zu einer Gottheit
emporgewachsen, die kraft ihres tiefen Wissens gerade im Bereich des

Unbewussten auch über eine Aphrodite Macht gewinnen könnte. Ihm
offenbart die Göttin im Wahrspruch des Traumes ihre letzten Seelengründe

: das Sehnen auch des stolzesten Weibes nach Unterwerfung
durch den geliebten Mann. Ja sie fühlt sich gerade ihm in die Hände
gegeben, der sie als erster dermassen entschleiert hat :

In dir begrüss ich unterwürfig meinen Meister.
Die Schönheitskönigin bekennt den Herrn der Geister.

Zwar mit der Liebe wächst in ihr der Hass ; sie warnt Pan vor
ihrem Erwachen :

Sobald ich wieder spüre meiner Schönheit Wehr,
Weiss meine Herrschsucht, was ich dir gestand, nicht mehr.

Aber gleich darauf gesteht sie, wie selbst diese Rache ihr nicht nur
wohl, sondern auch wehe täte :

Frohlockend, dass ich es vermocht, den starken Pan
Zu bändigen, verwünschend, dass ich es getan.

Ein hoffnungsloses Spiel und Widerspiel von Liebe und Hass
bewegt ihre Seele, ein Abgrund tut sich auf, den Aphrodite selber als
den Fluch Anankes erkennt :

Ich muss, mich zwingts : 's ist eine unvernünftige Wut,
Ein Weh, ein Fluch Anankes, mir geheult ins Blut.

Damit hat sie den Schleier nicht nur von sich, sondern von der
Welt gezogen.

Es ist von tiefer Bedeutung, dass Spitteier seinem Pan nicht
zumutet, den Kampf gegen diesen Fluch Anankes in Aphrodite
aufzunehmen. Pan zieht sich zurück, den Mantel vor den Augen, furchtsam

abgewendet. Das ist der letzte Sinn der Pan-Gestalt Spittelers.
Der Pan des Aphrodite-Gesanges ist nicht mehr der heilende Pan aus
Hylas und Kaieidusa, sondern bloss Wissender, ähnlich, wie ja Spitteier

inzwischen in Imago — wenn auch nur vorübergehend — die



72 ÉTUDES DE LETTRES

Rolle des Dichters mit der Rolle des Psychologen vertauscht hat.
Der höchste Triumph, die Ueberwindung Aphroditens endet doch
im Verzicht. Wie seinerzeit Apoll aus dem olympischen Reiche des

Götterkönigs in seinen Metakosmos, wie Dionysos in den Tod, so
entschwindet der wissende Pan und mit ihm eine andere Verkörperung
des Dichterischen aus dem Räume des Epos.

Das letzte Wort haben nicht die Dichtergottheiten, sondern Herakles.

Auch Spittelers Epos zieht, wie Jean Paul einmal in dem auch
vom jungen Spitteier geliebten « Titan » über Schoppe sagt, « nach
dem Gestirne des Herkules hin » 1, das heisst aus der Schönheit in
die Freiheit. Dieses Hervortreten der sittlichen Werte am Ende des
Werkes kann nicht genug betont werden. Merkwürdigerweise stellt
der Dichter auch seinen letzten Helden noch in den Schatten der
Todesvision seiner frühesten Pandichtung ; denn nun stürzt sich doch
die vom Anblick des Automaten hoffnungslos erbitterte Hera rächend
auf Herakles. Wieder ist das Weib zur Macht gelangt, ohne den
Glanz der hohen Herrin freilich, der jene Frauen der Pan-Dichtung
umspielte, aber dafür auch ohne eigentliche Gewalt. Sie vermag den
Auftrag, den Herakles in sich spürt, nicht zu verhindern. Der sittlichfreie

Mensch ist zuinnerst gegen ihr Gift gefeit. Das ist der Ausblick,
den uns der Dichter gewährt, der Anfang eines neuen Mythus, der
die Hoffnung auf den Sieg der sittlichen Grösse verkündet.

Werner STAUFFACHER.

1 33. Jobelperiode, 136. Zykel.


	Wesen und Wandlungen der Pan-Gestalt bei Carl Spitteler

