Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: 25 (1953-1954)
Heft: 3
Artikel: De Reinhold Lenz & Berthold Brecht
Autor: Dentan, Michel
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE REINHOLD LENZ A BERTOLT BRECHT

Jusqu'a ces derniéres années, rares éraient, parmi les amateurs de litté-
rature allemande, ceux qui pouvaient se vanter de connaitre les ceuvres de
Jakob-Michael-Reinhold Lenz. On était beaucoup mieux au courant de sa
vie. Les durs propos que lui consacre Goethe dans Dichtung und W abr-
heit et surtout la bouleversante nouvelle que Georg Biichner a tiré des
débuts de sa démence, ont fait plus pour assurer son immortalité que der
Hofmeister, der neue Menoza ou die Soldaten. 1l faut rendre justice a
Bertolt Brecht d'avoir tiré de l'oubli le Hofmeister. Mais le Hofmeister
(Bearbeitung de Brecht) n’est plus le Hofmeister de Lenz. Brecht nest pas
un simple arrangeur, il est un créateur ; aussi la comédie de Lenz a-t-elle
subi par sa main des changements importants. Ce qui peut paraitre a pre-
miere vue un simple travail d'alléegement se révele en réalité une trans-
formation profonde, qui dénonce la rencontre de deux esthétiques bien
différentes. Etudier les modifications que Brecht a apportées a cette ceuvre,
c’est du méme coup faire une confrontation passionnante entre I'esthétique
révolutionnaire du Sturm und Drang et celle dun contemporain engagé
idéologiquement dans la lutte des classes. C'est a cette confrontation que
jaimerais m’arréter ici, en relevant surtout l'originalité de Brecht.

Il apparait donc que Brecht a fait ceuvre d'allegement. Il a supprimé
en effet quelques personnages secondaires; il a ramassé certaines scénes
en une; il a condensé des épisodes. En fin de compte, l'arrangement est
sensiblement plus court que l'ceuvre originale: trente-cinq scénes chez
Lenz, dix-sept chez Brecht. Fidéle aux principes du Sturm und Drang,
Lenz a fait totalement éclater les régles de l'unité de temps et de l'unité
de lieu. On ne trouve guére deux scénes successives qui se passent au méme
endroit, et l'action se déroule dans le temps d'une année. Le rejet des
unités de temps et de lieu doit favoriser I'intensité de l'action, dont I'unité
est seule essentielle aux yeux de Lenz. La succession des scénes et le choix
des épisodes sont déterminés uniquement par le souci qua l'auteur de
mettre devant les yeux des spectateurs tous les moments importants de

28



I'évolution psychologique des personnages. Il n'est fait nul usage du récit:
le spectateur assiste directement, sans intermédiaire, a tous les actes déci-
sifs, tandis que les circonstances secondaires, indispensables a la logique
du déroulement, sont réduites au strict minimum. Pour caractériser le
mode de composition propre a Lenz, on ne pourrait faire mieux que de
citer les paroles d’'un de ses personnages, le Geheime Rat: « Es ist einmal
meine uble Gewohnheit, dass ich gleich in Feuer gerate, wenn nur ein
Gesprich interessant wird : alles iibrige verschwindet mir dann aus dem
Gesicht, und ich sehe nur den Gegenstand, von dem ich spreche » (acte II,
scéne 1). C'est ainsi que le spectateur est pris continuellement 4 partie et
forcé brutalement a de vives réactions. Le but de Lenz est précisément
d'appeler ces réactions: il veut obtenir du spectateur qu'il partage ses
sentiments d'indignation, de pitié, d'espoir devant les tableaux qu'il pré-
sente de la société contemporaine. Si, pour compléter son tableau de la
bourgeoisie, il a besoin par exemple de présenter la creuse supériorité de
la «bonne société » bourgeoise, il n’hésite pas a créer trois personnages
qui n'apparaitront que dans une scene et en un lieu congu uniquement
pour eux (cf. acte I, scene 4 ou l'apparition de Frau Hamster, Jungfer
Hamster et Jungfer Knicks ne sert qu'a faire éclater un contraste entre
I'exaltation sympathique de la jeune génération et le caquet vaniteux et
cruel d'une certaine bourgeoisie figée dans la satisfaction de soi).

- Cependant un tel mode de composition a pour effet de fatiguer le
spectateur, bousculé par la succession des scénes et les changements de
lieu. On comprend que Brecht ait jugé nécessaire de fondre en scénes
uniques des épisodes morcelés, afin de ne pas abuser des ressources émo-
tives du spectateur ; c'est pourquoi il ramene a dix-sept épisodes les trente-
cinq scénes de Lenz. Cependant il serait faux de croire que Brecht ait
voulu modifier fondamentalement le mode de composition de Lenz, en
cherchant par exemple a revenir au respect de la loi des trois unités. Tous
deux ont en effet le méme but: rendre vivante et sensible, par les moyens
suggestifs de la scéne, une critique de l'état de la société. 1l leur est donc
nécessaire de multiplier les circonstances a travers lesquelles se révéleront
les tares de cette société : il faut placer les personnages dans diverses situa-
tions pour provoquer de multiples réactions révélatrices. Cest ainsi quon
verra le major dans son rapport avec ses subordonnés pour les questions
de salaire, avec ses enfants pour les questions d'éducation et de relations
familiales, avec sa femme pour les questions de relations conjugales, avec
sa fille séduite et avec le séducteur pour -les questions d’honneur de la

29



classe, etc.. Ces divers épisodes seront autant de miroirs, réfléchissant
diversement la méme image d'un type social. Mais si Lenz et Brecht ont
tous deux une intention critique, ils divergent considérablement dans leur
facon d’agir sur le spectateur. Et Cest ici que jaimerais montrer, face a
Lenz, ce qui fait l'originalité et la nouveauté de l'esthétique de Brecht.

Si Lenz veut obtenir de son spectateur une participation émotive, une
pleine sympathie, . Brecht, en revanche, s'en défend jusqua un certain
point: il veut éveiller une attention critique. Cela ne signifie pas qu'il
désire priver le spectateur de toute émotion (une attitude critique ne peut
étre féconde qu'a un certain degré d'émotion), mais il veille a2 ce que le
spectateur ne soit pas grisé par l'action au point de se sentir un avec les
personnages. Je m'explique tout de suite par un exemple. La scéne 5 de
l'acte IV chez Lenz est le moment central de toute l'action, le plus haut
point ‘de lintensité; cest peut-étre une des pages les plus directement
émouvantes du théitre allemand. Le major ulcéré dans son honneur de
classe, et, qui depuis une année cherche désespérément et rageusement sa
fille, séduite par un précepteur bourgeois et enfuie, la retrouve au moment
ou elle va se jeter dans un étang. L'excitation du sauvetage et le bonheur,
intense malgré tout, d’avoir sauvé de la mort une fille adorée s'expriment
chez le major par un monologue émouvant ou la reconnaissance, le pardon,
les imprécations, les malédictions se mélent en une suite incohérente de
propos. Le lecteur est saisi par cette expression désordonnée des sentiments,
il participe directement a I'émotion du major, submergé par le bonheur,
tout secoué encore par l'angoisse du moment précédent. Or il est évident
qua ce moment de l'action, qui est celui de la plus grande intensité, le
spectateur ne sent plus dans le personnage du major le type antipathique
d’une classe sociale ; il vit 'émotion d’'un pere qui retrouve sa fille perdue.
Ce que l'action gagne en intensité émotionnelle, elle le perd en force cri-
tique. Brecht a repris presque exactement les propos du major ; il ne cher-
che donc nullement a diminuer I'émotion du pére, ni a la ridiculiser, ni a
la contester. Mais il modifie la scéne de fagon que le spectateur ne soit
pas emporté par I'émotion et la sympathie, et ceci de la maniére suivante :
il fait parler des personnages qui, chez Lenz, ne disent pour ainsi dire
rien ; alors que chez Lenz le major occupe a lui seul presque toute la scéne,
chez Brecht le Geheime Rat et le comte Wermuth se comportent d'une
fagon qui éveille chez le spectateur la réprobation ou le rire. Dans l'urgence
de l'action de sauvetage, ils se livrent a des réflexions générales, aussi
profondes qu'inefficaces. Le seul acte dont se montre capable le Geheime

30



Rat cest, d'un coup de pied au derriére, de précipiter un des domestiques
dans l'eau, vers le lieu du sauvetage. La satire se glisse au milieu du pathé-
tique. On voit l'effet que provoque lintervention des personnages secon-
daires dans cette scéne: le spectateur est en mesure de garder tout son
sang-froid, il n'est pas accaparé entierement par l'émotion du major. Tout
en participant a cette émotion, il garde son esprit libre, parce que main-
tenu en éveil par l'attitude ridicule ou méprisable du Geheime Rat et du
comte. Brecht va méme plus loin ; dans les indications scéniques que l'on
trouve a la fin de la piece, il demande que l'actrice qui joue le rble de
Gustchen laisse sentir au public que Gustchen ne se jette a l'eau qu'au
moment ou elle est sire de pouvoir étre repéchée (on s'en apercoit d'ail-
leurs a Ia simple lecture du texte). Ainsi le comique atteint méme la fille
désespérée en train de se suicider. Cela n'annule pas lintensité des émo-
tions, cela empéche seulement que I'émotion ne submerge l'esprit critique.
On pourrait faire une semblable analyse comparative avec plusieurs autres
épisodes (par exemple les deux scénes d'amour et de séduction entre le
Hofmeister et sa jeune éléve, la scéne finale du pardon de Fritz, etc.).

Brecht ne veut pas que l'ceuvre dramatique « divertisse », cest-a-dire
ravisse au spectateur sa faculté de libre critique; il sollicite au contraire
son libre jugement et en favorise I'éveil, en présentant sur scéne des faits,
des actes, des sentiments, des émotions, qui apparaissent contestables ou
discutables. C'est ainsi que I'acteur n’incarne pas un personnage, il le repré-
sente, et soumet ses actes et ses sentiments a l'appréciation plus ou moins
passionnée du spectateur. Nous en avons une excellente preuve dans le
prologue et I'épilogue que Brecht a jugé bon d'ajouter 2 la piéce de Lenz.
Ces deux morceaux sont dits par l'acteur qui joue le role du Hofmeister ;
I'acteur s’y dissocie entierement de son personnage, au point de le criti-
quer, de tirer de ses actes une morale, bref, de parler de lui comme d'un
étranger. Cela a pour effet sur le public de lui rendre consciente la nature
conventionnelle du théitre et de le garder de I'illusion de la réalité.

C'est contre l'illusion au théatre que lutte Brecht. Il ne veut en aucune
maniere que le spectateur soit mis, en quelque sorte, en état d’hypnose, il
ne veut pas qu'il soit «transporté» par l'action et les sentiments. Clest
pourquoi il neutralise le pathétique de la sceéne de sauvetage en y intro-
duisant le ridicule; cest pourquoi il brise l'identité du Hofmeister-acteur
et du Hofmeister-personnage. Pour Brecht le théitre ne doit pas étre le
lieu de l'oubli par exaltation des sentiments, par identification momen-
tanée avec l'un ou l'autre personnage, par lillusion de vivre de grandes

31



passions ou de grands sentiments. Disons le mot: le théatre chez Brecht
est toujours a but moral. Ce qui ne veut pas du tout dire d'ailleurs qu'il
présente des personnages exemplaires. Il est moral en ce sens qu'il fait
appel au jugement moral ; tout est prévu dans l'action, dans le jeu des
émotions, dans la poésie des sentiments, dans la mise en scene, pour que
le spectateur soit porté a juger le comportement des personnages et la
qualité de leurs sentiments. Brecht n'impose donc pas au spectateur des
exemples, une morale toute faite, puisqu'au contraire il l'invite a une parti-
cipation active et réfléchie, puisque tout est fait pour encourager cette
participation. On aura la juste mesure de ce qu'est le théatre « moralisant »
de Brecht, en le comparant une fois de plus 2 Lenz. Lenz ne fait pas a
proprement parler de la morale, mais a coté de la partie critique et reven-
dicatrice, il y a la partie exemplaire; a coté de la dénonciation du mal, il
y a l'évocation du reméde. Nous trouvons en effet chez Lenz une triple
critique implicite: critique de la noblesse, critique de la bourgeoisie, cri-
tique du préceptorat; c'est un tableau critique de la société du temps, vu
a travers le cas particulier du préceptorat. Mais au-dela de cette critique
apparaissent les veeux et les espoirs de Lenz; dans la conduite des jeunes
gens, de Fritz von Berg et de certains de ses compagnons d'études comme
Pitus, on entrevoit une jeunesse allemande, dénuée de certains préjugés,
bien disposée dans le fond, et qui pourrait assurer a I’Allemagne un avenir
meilleur, moins paralysé par I'hypocrisie, les préjugés et autres tares atta-
chées aux diverses classes. Or chez Brecht, cette partie exemplaire disparait
entiérement. On pourrait expliquer cette disparition par la méfiance natu-
relle que Brecht doit éprouver pour les espoirs nationalistes que laisse
entrevoir Lenz. Mais la vraie raison est d’ordre esthétique : Brecht ne veut
pas entrainer son public dans le pathétique d'une fin de comédie riche
d’espoirs et de confiance; cela nuirait a l'unité de but. Il faut que, d'un
bout a l'autre, le comportement et les sentiments des personnages restent
exposés au jugement critique du spectateur, afin que soit animée, éveillée,
maintenue vivante et alerte la sensibilité morale de ces spectateurs. Nous
retrouvons donc toujours le méme principe fondamental: guerre a lillu-
sion, a 'état hypnotique au théatre. Il y a d'ailleurs dans ce principe une
évidente exigence morale, qui est le souci de la vérité contre les men-
songes de l'illusion et des faux sentiments.

Il faudrait pouvoir s’arréter aux nombreuses remarques que fait Brecht
sur la mise en scene, car Cest la qu'apparaissent le plus nettement son
souci d’éclairement et l'originalité de ses moyens. Il y proscrit tout ce qui

32



pourrait contribuer a créer «'état hypnotique » dont j'ai parlé. Clest ainsi
qu'il recommande et applique lui-méme toujours l'éclairage complet de la
scene. Dans l'acte I, scene 3, il utilise un éclairage plus subtil, et se croit
obligé de justifier longuement cette exception. Mais d'ordinaire, il refuse
tous les jeux de lumiere qui cherchent a cacher, dans I'estompage du clair-
obscur, ce que la scéne a de forcément artificiel, pour y substituer lillu-
sion de la réalité. Pour Brecht, il n'y a pas lieu d'avoir honte de cet aspect
artificiel, il n'y a pas a le cacher. La représentation est en quelque sorte
une reconstitution d’apres nature et elle garde cet aspect de reconstitution.
Elle doit seulement donner I'impression d’étre une copie vraie. De l'acteur,
Brecht exige, par de multiples exercices, qu'il ne se laisse jamais enflam-
mer par son rdle, mais qu'il joue la passion, la tristesse, I'emportement et
toutes les nuances des sentiments avec la plus parfaite lucidité. Un des
exercices préférés de Brecht pour aider les acteurs a garder toute leur
liberté et tout leur sang-froid, c'est ce qu'il appelle das Episieren. Cela
consiste a remplacer des sceénes particulierement difficiles et pathétiques
par un texte de forme narrative a la troisiéme personne, qui raconte, répli-
que par réplique, les actes, les pensées, les sentiments de chaque person-
nage. Les acteurs doivent dire ce texte tout en jouant la scéne. Cest un
des moyens employés par Brecht pour obtenir des acteurs qu’ils maitrisent
leur tempérament et gardent une vue objective des divers rapports de la
scéne, bref, pour obtenir d’eux un wnhypnotisches Spielen, pour reprendre
le terme de Brecht.

Nous avons vu que Lenz veut faire, par sa piéce, une critique de la
société de son temps. Brecht, en modifiant certaines données pour sauve-
garder, a travers les siecles, I'actualité de la picce, a Ja méme intention que
Lenz: éveiller le public 2 une prise de conscience critique de I'état de la
société et du rapport des classes sociales. Mais la différence fondamentale
est la suivante: Lenz cherche a émouvoir son public par tous les moyens
du théatre, & le soulever d’indignation, de pitié, d’espoir. Brecht cherche
aussi 2 émouvoir son public, mais il veut une émotion contrdlée, une émo-
tion qui anime lesprit critique au lieu de le submerger. On pourrait se
demander si ses exigences ne vont pas tout simplement a I'encontre du
plaisir esthétique. Je répondrai en faisant un détour par Lenz; quand Lenz
secoue son public d’émotions vives, il songe avant tout a exciter sa répro-
bation contre les tares de la société et a soulever I'espoir ou le désir d'un
avenir meilleur; mais en fait il obtient surtout une jouissance esthétique,
le frisson des émotions. Brecht, qui vise lui aussi a l'efficacité, veut éviter

33



précisément que tout son drame ne soit qu'une occasion de jouissance
esthétique, de divertissement. Par les moyens que nous avons vus, il obtient
que les émotions, suscitées par la représentation artistique d'une réalité,
ne restent pas un simple divertissement esthétique, mais animent et fas-
sent travailler le sens critique; ou, pour prendre un exemple, il obtient
que l'odieux marchandage que le major von Berg fait subir au Hofmeister
pour l'établissement de son salaire, ne suscite pas seulement chez le spec-
tateur l'agréable frisson d'une émotion (l'indignation), mais la claire
vision d'une action réelle, avec ses causes et ses conséquences. Car Brecht
se dresse contre les émotions conventionnelles, et les émotions deviennent
conventionnelles, c’est-a-dire fausses, dés le moment ou elles n'ont plus
leur source dans le contact lucide avec la réalité, mais dans une image
apprétée de la réalité, dans un préjugé sur cette réalité. Brecht veut que
son public se méfie de ses émotions et des émotions des personnages. Ce
contrdle permanent, ce redressement, ce réajustement des émotions, doivent
entrainer un égal contrdle de la connaissance du monde et plus particuliere-
ment un réajustement de la conscience qu'on a des réalités sociales. Aussi
Brecht présente-t-il les émotions sur scéne de telle fagcon que le spectateur
puisse avoir une idée exacte de leurs déterminations par la classe et le milieu
social ou elles sont nées. Il se refuse a jouer sur le clavier de la psycho-
logie générale des émotions: il y verrait une mystification. Les émotions ne
sont pas pour lui des entités interchangeables et éternelles: elles varient avec
le milieu social et avec le cours de l'histoire. Si donc leurs déterminations
sociales ne sont pas nettement précisées, elles deviennent des conventions,
elles introduisent le mensonge sur le théitre. Le théitre « moral» de
Brecht veut étre un théatre de désintoxication; cest la chasse a la mau-
vaise foi des émoitons conventionnelle, a la supercherie, consciente ou
inconsciente, de certains nobles sentiments et a toutes les formes de I'illu-
sion au théatre.

Michel DENTAN.

34



	De Reinhold Lenz à Berthold Brecht

