Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: 24 (1951-1952)
Heft: 5
Artikel: Philosophie des sciences et sens cosmique
Autor: Gex, Maurice
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869982

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILOSOPHIE DES SCIENCES ET SENS COSMIQUE

Mesdames et Messieurs,

Nous sommes heureux de l'occasion qui nous est offerte aujourd’hui
de rendre publiquement hommage & notre cher maitre et ami, Monsieur
Arnold Reymond.

Le trait saillant de Ja pensée de M. Arnold Reymond est, indiscu-
tablement, le sens des analogies profondes, des corrélations cachées.

Il est des esprits qui se plaisent 2 pratiquer un morcellement analytique
indéfini du réel: ils y golitent la joie des distinguo subtils, le plaisir de
faire preuve de virtuosité en coupant les cheveux en quatre, comme on
dit vulgairement. Le véritable esprit philosophique est tout autre chose :
Platon n’a-t-il pas dit que le philosophe doit posséder avant tout une
vision synoptique des choses? Dans la vision synthétique du philosophe,
les oppositions superficielles s'estompent pour laisser transparaitre des
identités fonciéres, des convergences inattendues.

Choisissons, dans I'ccuvre si étendue et si variée de notre maitre,
deux exemples qui nous paraissent caractéristiques de son sens des ana-
logies profondes. Le premier exemple porte sur la méthode en méca-
physique confrontée avec celle des sciences ; le second concerne le rapport
des sciences dites « occultes » aux sciences positives.

Apres avoir soigneusement distingué la philosophie de la science —
car l'esprit de synthése suppose une enquéte analytique préalable, bien
loin de tout confondre — M. Arnold Reymond montre, au sujet de I'exa-
men dun probléme particulier, celui de linterprétation du cogito de
Descartes, « qu'il n’y a pas et qu'il ne peut y avoir une opposition radicale
entre le travail de la réflexion philosophique et la méthode de la recherche
scientifique. Dans 'un et l'autre cas, il s’agit de poser une hypothése, cest-
a-dire de postuler une relation et d’en vérifier le bien-fondé» 1. Ainsi,
pour M. Arnold Reymond, l'esprit humain procéde, dans les grandes

v Philosophie spiritualiste, tome I, p. 64.

10



lignes, toujours de la méme maniere: sans doute, le mode de vérification
différe profondément s'il ceuvre dans le domaine philosophique ou scien-
tifique, mais dans les deux cas I'imagination créatrice forge une hypothése
qui est ensuite mise a 'épreuve. Philosophie et science étant rapprochées
par leur méthode, il en résulte que la philosophie des sciences se trouve
du méme coup rapprochée de la philosophie générale, et non pas, comme
c'est le cas de certaines tendances philosophiques contemporaines, com-
letement séparée.

Toujours dans le tome I de Philosophie spiritualiste (rappelons que cet
ouvrage magistral a paru il y a juste dix ans), M. Arnold Reymond a
traité des Sciences occultes et ratiommelles. Si les différences entre ces
deux types de savoir sautent aux yeux et sont soulignées avec complai-
sance par tous les positivistes, l'auteur insiste surtout sur les analogies
et conclut avec une belle largeur de vues: « Je serais heureux si javais
réussi a montrer que l'esprit humain, dans ses démarches vers la connais-
sance de la réalité, reste fidéle a lui-méme et que, sous ce rapport, les
sciences occultes peuvent nous aider a mieux comprendre les sciences
naturelles, qui sait méme, a leur ouvrir de nouveaux horizons par les pro-
blemes qu'elles ont posés » 2.

M. Arnold Reymond a enseigné a ses éleves et disciples a ne pas
séparer radicalement philosophie générale, philosophie des sciences, his-
toire des sciences: pour lui, toutes ces disciplines se prétent un mutuel
appui, s‘éclairent I'une lautre, aussi son enseignement posséde-t-il une
ampleur singuliére.

Qu'on nous permette d'esquisser trés brievement les tiches de la philo-
sophie des sciences.

Il en est une sur laquelle nous ne voulons pas insister, malgré sa
grande importance, tant elle est connue : nous nous bornerons a la rappeler.

Le philosophe se propose tout d’abord, par I'étude des sciences, non
pas de connaitre le monde, mais bien le domaine de l'esprit, car les sciences
sont l'ceuvre de l'esprit. Pour découvrir les voies de cheminement de la
pensée, il examinera l'ceuvre des savants telle qu'elle s’exprime dans les
mémoires originaux et les traités, qui portent témoignage des méthodes
ingénieuses que le savant a di inventer alors qu'il se heurtait a des diffi-
cultés réelles. Les sciences sont comme le laboratoire du philosophe, le

2 P. 304.

11



lieu ol I'esprit humain donne toute sa mesure dans un domaine ol regne
la vérification précise qui permet a l'esprit de corriger et redresser ses
démarches spontanées.

Signalons, dans cette ligne, outre I'Idonéisme de M. Ferdinand Gonseth,
I'ceuvre épistémologique magistrale d'un ancien éléve de M. Arnold Rey-
mond, M. Jean Piaget, qui a su unir psychologie et épistémologie au
moyen de la méthode génétique.

* * Xk

Passons au second aspect des rapports de la philosophie et des sciences,
sur lequel nous désirons nous arréter quelque peu.

L'homme a besoin d'une figure du monde, c'est-a-dire d'un systéme
de référence qui lui permette de se situer lui-méme. |

Sans doute, beaucoup pensent que l'ére des grands systémes d'expli-
cation est définitivement close, que le monde contemporain recele trop
de conceptions antagonistes, trop de points de vue partiels et divergents
pour qu'il ne soit pas vain de vouloir en opérer la synthése. Les époques
de crises scientifiques comme celle que nous traversons, ou - les notions
traditionnelles doivent étre refondues, ou des systémes d'explication dis-
tincts subsistent cOte a cote, dans un méme domaine, en refusant de s’har-
moniser les uns avec les autres, sont sans doute génératrices d'angoisse,
mais elles sont aussi riches en promesses de renouvellement, donc elles ne
sauraient détourner lesprit de vouloir dessiner la nouvelle figure du
monde qui s'annonce; et celle-ci peut échapper, croyons-nous, au dogma-
tisme en restant ouverte et dynamique.

Le monde et I'homme, I'é¢tude de leurs rapports, tel est le probléme
quaucune philosophie ne saurait éluder. Mais remarquons qu'en philo-
sophie l'accent et la vection sont choses primordiales.

Dans le rapport de I'homme au monde, on peut insister sur «la situa-
-tion de 'homme dans le monde » en visant 'homme, le monde devient
alors «le monde pour I'homme », c'est-a-dire un décor a son angoisse.
Cette attitude introvertie est — il est a peine besoin de le souligner —
celle de la plupart des philosophes existentialistes contemporains.

Ce que nous nommons le sens cosmique, par contre, vise le monde en
partant de I'homme, il s’agit de I'« homme pour le monde », ce qui signifie
que I'homme devient une partie intégrante du monde et qu’il faut fina-
lement partir du monde, du tout, pour comprendre ’homme.

Si l'on songe au monde comme environnement du moi, en dirigeant
la réflexion sur le moi, le monde devient un lieu d’angoisse pour le moi.

12



Or le sens cosmique libére de I'angoisse, car il oriente délibérément le moi
vers le monde comme vers un milieu plus vaste qui le dépasse et le com-
prend tout a la fois, ainsi le moi se déprend de lui-méme, échappe a sa
propre solitude. Pour un esprit doué de ce sens, le moi est traversé par les
forces cosmiques, il n'est pas, selon la forte parole de Spinoza, «comme
un empire dans un empire », mais, tout au contraire, il s'inviscére profon-
dément dans le monde, il est une partie intégrante de la destinée du tour.

On retrouve, dans ces deux orientations divergentes, 'opposition entre
les deux tendances fondamentales de la nature humaine que Paul Haeber-
lin a magistralement dégagée dans sa caractérologie : la tendance a l'affir-
mation de soi, dune part, et celle a la fusion du moi dans la réalité
universelle d’autre part.

Donnons quelques exemples historiques 2 titre de points de repére.

Giordano Bruno a eu une ardente vision cosmique qui fut nourrie par
le systeme de Copernic auquel il adhéra avec passion, et qui annonca le
panthéisme de Spinoza et aussi la monadologie de Leibniz — n’oublions
pas que Bruno avait déja utilisé le terme de monade.

Renan, dans ses Dialognes philosophiques, manifeste, avec la discré-
tion qui lui est propre, un sens cosmique authentique. De nos jours,
Bergson, dans 'Evolution créatrice, a tracé une fresque cosmique gran-
diose ou 'homme apparait comme enveloppé et porté par cet élan vital
qui traverse la nature entiere en l'animant intérieurement.

Le plus original continuateur du Bergson de 'Evolution créatrice n’est
pas un philosophe professionnel — mais peut-étre que la philosophie a
besoin d'un rajeunissement apporté par des autodidactes dont les audaces
ne se laissent pas intimider par les classiques chausse-trapes de I'Ecole! —
c’est un savant doué dune large et puissante vision cosmique, le Pére
Teilhard de Chardin, que d'aucuns qualifient de grand poéte en prose.
On sait la minutieuse information scientifique sur laquelle Bergson s’est
appuyé ; celle que Teilhard de Chardin met en ceuvre est naturellement
plus complete et plus technique, puisqu’il est lui-méme un grand savant
dans le domaine de la science des fossiles.

Cherchons a dégager sa maniére de mettre en ceuvre philosophique-
ment les connaissances scientifiques dont il dispose, car elle est caracté-
ristique d'une tendance destinée a prendre, selon nous, de plus en plus
d'importance dans un monde ou les conquétes scientifiques se précipitent
a une cadence toujours plus rapide. « Au cours de ces derniéres années
— écrit-il — j'ai cherché, dans une longue série d'Essais, non a philo-

13



sopher dans l'absolu, mais a dégager, en naturaliste et en physicien, la
signification générale des événements auxquels nous nous trouvons tangi-
blement mélés » 3. Ailleurs, il parle de dégager «un faisceau d'axes de
progression, comme il en existe et s'en découvre peu a peu dans tout
systeme en évolution » 4,

Il s'agit, en d'autres termes, d'une prise de conscience du sens que
revét une foule de résultats scientifiques dont la convergence de signi-
fication ne peut se révéler qu'a un esprit hautement synthétique et échappe
forcément au spécialiste attaché a creuser son sillon. Bergson avait déja
caractérisé avec bonheur cette méthode de philosopher qui lui était chere
et qu'il a magistralement mise en ceuvre: « Dans des régions diverses de
I'expérience, je crois apercevoir des groupes différents de faits, dont
chacun, sans nous donner la connaissance désirée, nous montre une direc-
tion ou la trouver. Or, c'est quelque chose que d’avoir une direction. Et
cest beaucoup que d'en avoir plusieurs, car ces directions doivent con-
verger sur un méme point, et ce point est justement celui que nous cher-
chons. Bref, nous possédons dés a présent un certain nombre de lignes de
faits, qui ne vont pas aussi loin qu'il faudrait, mais que nous pouvons
prolonger hypothétiquement » 5.

Le Pére Teilhard de Chardin a trés exactement suivi des «lignes
de faits» ou, selon sa propre expression, des «axes de progression » liés
en faisceau, c'est-a-dire convergents, pour donner un sens spirituel au
phénomene grandiose de I'évolution cosmique. Alors qua la fin du
XIXme siecle I'homme paraissait submergé, réduit a rien, sous le flot de
I'évolution telle que Spencer la dessinait, aujourd’hui, a2 la lumiere d'un
évolutionnisme mieux compris, il fait mine d'émerger en téte de la
Nature, assumant lui-méme les fins spirituelles de I'évolution et donnant
rétrospectivement un sens a tout le mouvement qui tend & le promouvoir.

Mais nous n'avons pas a préciser ici la pensée de Teilhard de Chardin,
et nous tairons donc la place originale qu'il assigne a la mystique dans sa
cosmologie dynamique, car c'est uniquement de méthodes dont nous
devons parler.

Le téléfinalisme de Lecomte du Noiiy et le dynamisme ascensionnel de
Gustave Mercier manifestent un élan de pensée trés semblable a celui que

3 Le cone du temps, Revue « Psyché », 1946, p. 23.
4 Comment fje vois, p. 1.
5 La conscience et la vie, dans I'Energie spirituelle, p. 4.

14



nous analysons, ce qui prouve que ces synthéses répondent a un besoin
profond de I'époque.

Les spécialistes de la philosophie ne manqueront pas de signaler les
dangers des extrapolations mises en ceuvre par Bergson ou le Peére Teil-
hard de Chardin. Remarquons que les convergences entre les lignes de
faits, si elles sont nombreuses et solidement établies, réduisent dans de
grandes proportions les risques d'erreurs par extrapolation.

Enfin, les spécialistes diront que la pensée dun Teilhard de Chardin
n'est pas a proprement parler une philosophie des sciences, mais bien
plutét une philosophie d’inspiration scientifique, une cosmologie a base
scientifique. Cette remarque est exacte, mais le philosophe ne s'attache
pas aux désignations: peu importe les étiquettes finalement. Nous avons
voulu montrer — et cest cela qui importe — que, en dehors d'une
réflexion sur les sciences qui vise la connaissance de l'esprit et dont
I'importance reste considérable et les apports infiniment précieux, il y a
place pour des syntheses, a la fois audacieuses et prudentes, qui s'appuient
sur l'ensemble du mouvement scientifique en vue d'en saisir la signifi-
cation profonde. Ces synthéses témoignent d'un vif sens cosmique, elles
se situent hors du terrain de la théorie de la connaissance et s'orientent
délibérément vers la contemplation de l'univers, en insistant sur la soli-
darité étroite de I'homme et de l'univers; le Pére Teilhard de Chardin,
par exemple, regarde l'individu humain non pas comme un héte, ou une
anomalie, mais comme un élément intégrant du monde physique.

La libération de I'énergie nucléaire, les projets d'astronautique qui se
précisent peu a peu, l'ensemble du mouvement scientifique actuel enfin
qui saccélere de plus en plus, tous ces faits, dont la marche est irrésistible,
tendront a développer le sens cosmique de I'homme de la seconde moitié
du XX=¢ siecle et exigeront impérieusement que la philosophie se déve-
loppe en étroite collaboration avec la connaissance scientifique.

Le maitre que nous fétons aujourd’hui a toujours orienté vigoureu-
sement son enseignement vers cette féconde collaboration et nous lui en
sommes profondément reconnaissant.

Maurice GEX.

15



	Philosophie des sciences et sens cosmique

