
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 24 (1951-1952)

Heft: 5

Artikel: Philosophie des sciences et sens cosmique

Autor: Gex, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE DES SCIENCES ET SENS COSMIQUE

Mesdames et Messieurs,

Nous sommes heureux de l'occasion qui nous est offerte aujourd'hui
de rendre publiquement hommage à notre cher maître et ami, Monsieur
Arnold Reymond.

Le trait saillant de la pensée de M. Arnold Reymond est,
indiscutablement, le sens des analogies profondes, des corrélations cachées.

Il est des esprits qui se plaisent à pratiquer un morcellement analytique
indéfini du réel : ils y goûtent la joie des distinguo subtils, le plaisir de

faire preuve de virtuosité en coupant les cheveux en quatre, comme on
dit vulgairement. Le véritable esprit philosophique est tout autre chose :

Platon n'a-t-il pas dit que le philosophe doit posséder avant tout une
vision synoptique des choses Dans la vision synthétique du philosophe,
les oppositions superficielles s'estompent pour laisser transparaître des

identités foncières, des convergences inattendues.

Choisissons, dans l'œuvre si étendue et si variée de notre maître,
deux exemples qui nous paraissent caractéristiques de son sens des

analogies profondes. Le premier exemple porte sur la méthode en
métaphysique confrontée avec celle des sciences ; le second concerne le rapport
des sciences dites « occultes » aux sciences positives.

Après avoir soigneusement distingué la philosophie de la science —
car l'esprit de synthèse suppose une enquête analytique préalable, bien

loin de tout confondre — M. Arnold Reymond montre, au sujet de l'examen

d'un problème particulier, celui de l'interprétation du cogito de

Descartes, « qu'il n'y a pas et qu'il ne peut y avoir une opposition radicale

entre le travail de la réflexion philosophique et la méthode de la recherche

scientifique. Dans l'un et l'autre cas, il s'agit de poser une hypothèse, c'est-

à-dire de postuler une relation et d'en vérifier le bien-fondé » '. Ainsi,

pour M. Arnold Reymond, l'esprit humain procède, dans les grandes

i Philosophie spiritualiste, tome I, p. 64.

10



lignes, toujours de la même manière : sans doute, le mode de vérification
diffère profondément s'il œuvre dans le domaine philosophique ou
scientifique, mais dans les deux cas l'imagination créatrice forge une hypothèse

qui est ensuite mise à l'épreuve. Philosophie et science étant rapprochées

par leur méthode, il en résulte que la philosophie des sciences se trouve
du même coup rapprochée de la philosophie générale, et non pas, comme
c'est le cas de certaines tendances philosophiques contemporaines, com-
lètement séparée.

Toujours dans le tome I de Philosophie spiritualiste (rappelons que cet

ouvrage magistral a paru il y a juste dix ans), M. Arnold Reymond a

traité des Sciences occultes et rationnelles. Si les différences entre ces

deux types de savoir sautent aux yeux et sont soulignées avec complaisance

par tous les positivistes, l'auteur insiste surtout sur les analogies

et conclut avec une belle largeur de vues : « Je serais heureux si j'avais
réussi à montrer que l'esprit humain, dans ses démarches vers la connaissance

de la réalité, reste fidèle à lui-même et que, sous ce rapport, les

sciences occultes peuvent nous aider à mieux comprendre les sciences

naturelles, qui sait même, à leur ouvrir de nouveaux horizons par les

problèmes qu'elles ont posés » 2.

M. Arnold Reymond a enseigné à ses élèves et disciples à ne pas

séparer radicalement philosophie générale, philosophie des sciences,
histoire des sciences : pour lui, toutes ces disciplines se prêtent un mutuel
appui, s'éclairent l'une l'autre, aussi son enseignement possède-t-il une

ampleur singulière.
* * *

Qu'on nous permette d'esquisser très brièvement les tâches de la

philosophie des sciences.

Il en est une sur laquelle nous ne voulons pas insister, malgré sa

grande importance, tant elle est connue : nous nous bornerons à la rappeler.
Le philosophe se propose tout d'abord, par l'éuide des sciences, non

pas de connaître le monde, mais bien le domaine de l'esprit, car les sciences

sont l'œuvre de l'esprit. Pour découvrir les voies de cheminement de la

pensée, il examinera l'œuvre des savants telle qu'elle s'exprime dans les

mémoires originaux et les traités, qui portent témoignage des méthodes

ingénieuses que le savant a dû inventer alors qu'il se heurtait à des

difficultés réelles. Les sciences sont comme le laboratoire du philosophe, le

2 P. 304.

11



lieu où l'esprit humain donne toute sa mesure dans un domaine où règne

la vérification précise qui permet à l'esprit de corriger et redresser ses

démarches spontanées.

Signalons, dans cette ligne, outre l'Idonéisme de M. Ferdinand Gonseth,

l'œuvre épistémologique magistrale d'un ancien élève de M. Arnold Rey-

mond, M. Jean Piaget, qui a su unir psychologie et épistémologie au

moyen de la méthode génétique.
% îfc ^

Passons au second aspect des rapports de la philosophie et des sciences,

sur lequel nous désirons nous arrêter quelque peu.
L'homme a besoin d'une figure du monde, c'est-à-dire d'un système

de référence qui lui permette de se situer lui-même.
Sans doute, beaucoup pensent que l'ère des grands systèmes d'explication

est définitivement close, que le monde contemporain recèle trop
de conceptions antagonistes, trop de points de vue partiels et divergents

pour qu'il ne soit pas vain de vouloir en opérer la synthèse. Les époques

de crises scientifiques comme celle que nous traversons, où les notions
traditionnelles doivent être refondues, où des systèmes d'explication
distincts subsistent côte à côte, dans un même domaine, en refusant de

s'harmoniser les uns avec les autres, sont sans doute génératrices d'angoisse,
mais elles sont aussi riches en promesses de renouvellement, donc elles ne

sauraient détourner l'esprit de vouloir dessiner la nouvelle figure du

monde qui s'annonce ; et celle-ci peut échapper, croyons-nous, au dogmatisme

en restant ouverte et dynamique.
Le monde et l'homme, l'étude de leurs rapports, tel est le problème

qu'aucune philosophie ne saurait éluder. Mais remarquons qu'en
philosophie l'accent et la vection sont choses primordiales.

Dans le rapport de l'homme au monde, on peut insister sur « la situation

de l'homme dans le monde » en visant l'homme, le monde devient
alors « le monde pour l'homme », c'est-à-dire un décor à son angoisse.
Cette attimde introvertie est — il est à peine besoin de le souligner —
celle de la plupart des philosophes existentialistes contemporains.

Ce que nous nommons le sens cosmique, par contre, vise le monde en

partant de l'homme, il s'agit de 1'« homme pour le monde », ce qui signifie
que l'homme devient une partie intégrante du monde et qu'il faut
finalement partir du monde, du tout, pour comprendre l'homme.

Si l'on songe au monde comme environnement du moi, en dirigeant
la réflexion sur le moi, le monde devient un lieu d'angoisse pour le moi.

12



Or le sens cosmique libère de l'angoisse, car il oriente délibérément le moi

vers le monde comme vers un milieu plus vaste qui le dépasse et le

comprend tout à la fois, ainsi le moi se déprend de lui-même, échappe à sa

propre solitude. Pour un esprit doué de ce sens, le moi est traversé par les

forces cosmiques, il n'est pas, selon la forte parole de Spinoza, « comme

un empire dans un empire », mais, tout au contraire, il s'inviscère profondément

dans le monde, il est une partie intégrante de la destinée du tout.
On retrouve, dans ces deux orientations divergentes, l'opposition entre

les deux tendances fondamentales de la nature humaine que Paul Haeber-

lin a magistralement dégagée dans sa caractérologie : la tendance à

l'affirmation de soi, d'une part, et celle à la fusion du moi dans la réalité
universelle d'autre part.

Donnons quelques exemples historiques à titre de points de repère.

Giordano Bruno a eu une ardente vision cosmique qui fut nourrie par
le système de Copernic auquel il adhéra avec passion, et qui annonça le

panthéisme de Spinoza et aussi la monadologie de Leibniz — n'oublions

pas que Bruno avait déjà utilisé le terme de monade.

Renan, dans ses Dialogues philosophiques, manifeste, avec la discrétion

qui lui est propre, un sens cosmique authentique. De nos jours,

Bergson, dans l'Evolution créatrice, a tracé une fresque cosmique grandiose

où l'homme apparaît comme enveloppé et porté par cet élan vital
qui traverse la nature entière en l'animant intérieurement.

Le plus original continuateur du Bergson de l'Evolution créatrice n'est

pas un philosophe professionnel — mais peut-être que la philosophie a

besoin d'un rajeunissement apporté par des autodidactes dont les audaces

ne se laissent pas intimider par les classiques chausse-trapes de l'Ecole —
c'est un savant doué d'une large et puissante vision cosmique, le Père

Teilhard de Chardin, que d'aucuns qualifient de grand poète en prose.
On sait la minutieuse information scientifique sur laquelle Bergson s'est

appuyé ; celle que Teilhard de Chardin met en œuvre est naturellement
plus complète et plus technique, puisqu'il est lui-même un grand savant
dans le domaine de la science des fossiles.

Cherchons à dégager sa manière de mettre en œuvre philosophiquement

les connaissances scientifiques dont il dispose, car elle est
caractéristique d'une tendance destinée à prendre, selon nous, de plus en plus
d'importance dans un monde où les conquêtes scientifiques se précipitent
à une cadence toujours plus rapide. « Au cours de ces dernières années

— écrit-il —- j'ai cherché, dans une longue série d'Essais, non à philo-

13



sopher dans l'absolu, mais à dégager, en naturaliste et en physicien, la

signification générale des événements auxquels nous nous trouvons tangi-
blement mêlés » 3. Ailleurs, il parle de dégager « un faisceau d'axes de

progression, comme il en existe et s'en découvre peu à peu dans tout
système en évolution » 4.

Il s'agit, en d'autres termes, d'une prise de conscience du sens que
revêt une foule de résultats scientifiques dont la convergence de

signification ne peut se révéler qu'à un esprit hautement synthétique et échappe
forcément au spécialiste attaché à creuser son sillon. Bergson avait déjà
caractérisé avec bonheur cette méthode de philosopher qui lui était chère

et qu'il a magistralement mise en œuvre : « Dans des régions diverses de

l'expérience, je crois apercevoir des groupes différents de faits, dont

chacun, sans nous donner la connaissance désirée, nous montre une direction

où la trouver. Or, c'est quelque chose que d'avoir une direction. Et
c'est beaucoup que d'en avoir plusieurs, car ces directions doivent

converger sur un même point, et ce point est justement celui que nous
cherchons. Bref, nous possédons dès à présent un certain nombre de lignes de

faits, qui ne vont pas aussi loin qu'il faudrait, mais que nous pouvons
prolonger hypothétiquement » 5.

Le Père Teilhard de Chardin a très exactement suivi des « lignes
de faits » ou, selon sa propre expression, des « axes de progression » liés

en faisceau, c'est-à-dire convergents, pour donner un sens spirituel au
phénomène grandiose de l'évolution cosmique. Alors qu'à la fin du
XIXme siècle l'homme paraissait submergé, réduit à rien, sous le flot de

l'évolution telle que Spencer la dessinait, aujourd'hui, à la lumière d'un
évolutionnisme mieux compris, il fait mine d'émerger en tête de la
Nature, assumant lui-même les fins spirituelles de l'évolution et donnant

rétrospectivement un sens à tout le mouvement qui tend à le promouvoir.
Mais nous n'avons pas à préciser ici la pensée de Teilhard de Chardin,

et nous tairons donc la place originale qu'il assigne à la mystique dans sa

cosmologie dynamique, car c'est uniquement de méthodes dont nous
devons parler.

Le téléfinalisme de Lecomte du Noiiy et le dynamisme ascensionnel de

Gustave Mercier manifestent un élan de pensée très semblable à celui que

3 Le cône du temps, Revue « Psyché », 1946, p. 23.
4 Comment je vois, p. 1.
5 La conscience et la vie, dans l'Energie spirituelle, p. 4.

14



nous analysons, ce qui prouve que ces synthèses répondent à un besoin

profond de l'époque.
Les spécialistes de la philosophie ne manqueront pas de signaler les

dangers des extrapolations mises en œuvre par Bergson ou le Père Teil-
hard de Chardin. Remarquons que les convergences entre les lignes de

faits, si elles sont nombreuses et solidement établies, réduisent dans de

grandes proportions les risques d'erreurs par extrapolation.
Enfin, les spécialistes diront que la pensée d'un Teilhard de Chardin

n'est pas à proprement parler une philosophie des sciences, mais bien

plutôt une philosophie d'inspiration scientifique, une cosmologie à base

scientifique. Cette remarque est exacte, mais le philosophe ne s'attache

pas aux désignations : peu importe les étiquettes finalement. Nous avons

voulu montrer — et c'est cela qui importe — que, en dehors d'une

réflexion sur les sciences qui vise la connaissance de l'esprit et dont

l'importance reste considérable et les apports infiniment précieux, il y a

place pour des synthèses, à la fois audacieuses et prudentes, qui s'appuient
sur l'ensemble du mouvement scientifique en vue d'en saisir la signification

profonde. Ces synthèses témoignent d'un vif sens cosmique, elles

se situent hors du terrain de la théorie de la connaissance et s'orientent
délibérément vers la contemplation de l'univers, en insistant sur la
solidarité étroite de l'homme et de l'univers ; le Père Teilhard de Chardin,

par exemple, regarde l'individu humain non pas comme un hôte, ou une
anomalie, mais comme un élément intégrant du monde physique.

La libération de l'énergie nucléaire, les projets d'astronautique qui se

précisent peu à peu, l'ensemble du mouvement scientifique acruel enfin
qui s'accélère de plus en plus, tous ces faits, dont la marche est irrésistible,
tendront à développer le sens cosmique de l'homme de la seconde moitié
du XX;,,C siècle et exigeront impérieusement que la philosophie se

développe en étroite collaboration avec la connaissance scientifique.
Le maître que nous fêtons aujourd'hui a toujours orienté vigoureusement

son enseignement vers cette féconde collaboration et nous lui en

sommes profondément reconnaissant.

Maurice GEX.

15


	Philosophie des sciences et sens cosmique

