
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 23 (1950-1951)

Heft: 5

Artikel: L'enseignement de l'histoire et les problèmes contemporains

Autor: Chevallaz, G. A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


23e tome N° 5 Octobre 1951

ETUDES DE LETTRES
Bulletin de la Société des Etudes de Lettres, N° 82

L'ENSEIGNEMENT DE L'HISTOIRE
ET LES PROBLÈMES CONTEMPORAINS

« Apprendre l'histoire signifie rechercher les forces qui ont déterminé

et déterminent les événements qui se déroulent sous nos yeux. »

« L'art de lire comme l'art d'apprendre consiste à garder l'essentiel, à

oublier ce qui ne l'est pas. »

« Il fut peut-être déterminant pour toute ma carrière que la chance

m'ait donné, et précisément pour l'histoire, un des rares maîtres qui sût

mettre en valeur cette conception. Le professeur Léopold Pötsch, dont je
suivais alors les cours à l'école réale de Linz, l'incarnait avec une
remarquable maîtrise. Ce vieux monsieur, aussi bienveillant que ferme, était

capable, par son éloquence brillante, non seulement de nous captiver, mais

littéralement de nous enlever. Je me souviens, aujourd'hui encore, avec

une douce émotion, de cet homme à cheveux gris, qui dans le feu de son
évocation nous arrachait au présent pour nous emmener, par un charme

magique, au cœur du passé- Il dégageait de la brume des siècles une

image claire de l'histoire et il en faisait une réalité bien vivante. Nous
étions là, pleins d'une ardeur enthousiaste, émus parfois jusqu'aux larmes. »

« La chance fut d'autant plus grande que ce maître savait, pour
évoquer le passé, faire appel au présent et dégager réciproquement du passé

les aspects de l'actuel. Mieux que personne, il savait nous faire comprendre
les problèmes d'une actualité à laquelle, alors, nous nous passionnions. Il
savait tirer parti pour notre éducation de notre petit fanatisme national et

il sut plus d'une fois, en faisant appel à l'honneur patriotique, ramener
l'ordre dans nos rangs plus rapidement que par n'importe quel autre

moyen. »

1



« Ce maître a fait de l'histoire ma branche d'élection. C'est à lui que
je dus — sans qu'il l'ait expressément voulu —, dès lors, ma vocation
révolutionnaire.»

Ainsi, à la forteresse de Landsberg sur la Lech, dans la solitude et les

loisirs propices aux méditations, Adolf Hitler rendait-il à son maître
d'histoire l'hommage que tous nous attendons un jour de nos élèves.

J'ai tenu à citer d'abord ce témoignage émouvant et inquiétant pour
évoquer les pouvoirs de l'histoire, et surtout du maître d'histoire, la
brillante carrière de l'élève suffisant à illustrer du même coup le poids de

nos responsabilités et les dangers qu'elles comportent.
Aussi bien convient-il, avant d'examiner l'opportunité de traiter en

classe les problèmes contemporains, de prendre notre élan et de situer
le rôle de l'histoire dans l'éducation, en tentant brièvement d'en définir
l'esprit-

On a formulé sur l'histoire — et par là sur son enseignement — des

jugements très durs et — l'auguste exemple que je viens de citer en est

la preuve — amplement mérités. On connaît la définition qu'en donne

J.-J. Rousseau : « L'histoire est l'art de choisir entre plusieurs choses

fausses celle qui ressemble le plus à la vérité ». On connaît le jugement
de Paul Valéry : « L'histoire est le produit le plus dangereux que la chimie
de l'intellect ait élaboré. Ses propriétés sont bien connues. Il fait rêver, il
enivre les peuples, leur engendre de faux souvenirs, exagère leurs réflexes,

entretient leurs vieilles plaies, les tourmente dans leur repos, les conduit

au délire des grandeurs ou à celui de la persécution, et rend les nations

amères, insupportables et vaines. L'histoire justifie ce que l'on veut. Elle

n'enseigne rigoureusement rien, car elle contient tout, et donne des exemples

de tout. Dans l'état actuel du monde, le danger de se laisser séduire
à l'histoire est plus grand que jamais il ne fut». (Regards sur le monde

actuel).

Certes les réserves de Valéry sont justifiées. Mais elles s'adressent

moins à l'histoire qu'à certaines de ses déformations. Je pense en
particulier à certain traditionnalisme héroïque ou à certaine interprétation
dialectique à prétention scientifique.

Les éducateurs que nous prétendons être, chez qui doit dominer la

préoccupation morale, se doivent de mettre en valeur ce qui s'est fait de

bien et de beau, pour en montrer la possibilité et pour en tirer exemple.
Mais ils manqueraient en même temps à l'honnêteté et à l'efficacité s'ils

2



en démontraient les chemins trop faciles, ou s'ils en assignaient le monopole

à tel peuple, à tel siècle ou à tel groupe social.

Ainsi l'histoire doit-elle attacher au pays. Mais je ne pense pas qu'elle
doive le servir par des découpages strictement pieux, par le travestissement

exaltatoire et systématiquement héroïque des hauts faits de ceux qui,
la hallebarde à la main, ouvrirent à la Confédération la voie de l'existence

et lui assurèrent la durée. Car l'on n'est jamais si fort que lorsque
l'on est conscient de ses faiblesses.

Je pense que notre attachement au pays doit être tel que nous n'y
tolérions aucune complaisance, que nous nous refusions à le justifier d'un

truquage quelconque ou d'une façade en faux-semblant.

Il y a dans ce domaine de l'histoire traditionnelle, de l'histoire noble,

bien des préjugés à détruire- Non que je m'oppose aux grands élans de

l'enthousiasme : mais si des missionnaires sont utiles et nécessaires, je me
refuse à les doper.

Voilà pour l'apologétique.
Et voici pour cette histoire à prétention scientifique, qui vient jeter

sur l'enchevêtrement des événements la lumière définitive de la dialectique,

décèle les fils conducteurs d'une évolution nécessaire, élucide les lois
de la détermination historique, prépare, dans la perspective du système,

l'aube rosée de temps enfin meilleurs.
Sans doute, l'espace de deux générations, l'on a pu croire, imbu des

axiomes du positivisme, qu'on pouvait appliquer à la donnée historique
les méthodes et les critères de la science, en dégager des lois aussi rigoureuses

que celles, qu'on croyait définitives, de la chimie et de la physique.
Erreur déjà sur la nature de l'histoire et sur son objet infiniment plus

complexe que celui de la science d'alors.

Prétention, d'autre part, que d'assigner à une discipline en bonne part
conjecturale les tâches d'une science expérimentale. Prétention, surtout,
d'autant plus hasardeuse que les sciences dites exactes — passé l'application

technique — se heurtent aujourd'hui à leurs limites. Le XXe siècle

découvre, comme on l'a dit, «le néant de découvrir». Des principes
naguère incontestés, sacrés, sont mis en doute. Même sur le terrain
abstrait des mathématiques, la raison trouve ses bornes, tandis que le

concept de loi scientifique est lui-même remis en question.
C'est pourquoi l'interprétation de l'évolution humaine à la lumière

d'une dialectique déterministe — pour séduisante qu'elle soit à ceux qui
ne connaissent pas l'histoire — ne résiste pas à un examen sérieux. C'est

3



une conception doucement désuète, dans l'état actuel de la connaissance,

et qui s'inscrit au rang de la prophétie de carrefour et de la propagande

idéologique.
Je tenais à évoquer ces dangers et ces déformations particulièrement

faciles en notre profession où le besoin de simplifier, d'imager, de

passionner pour susciter l'intérêt indispensable à l'évocation historique, et,

parfois aussi, la réminiscence des récits que l'on nous fit, conduisent

volontiers à la fresque apologétique ou à cette haute pensée philosophique
qui résout le destin des hommes et l'évolution de la société en quatre

coups de craie sur le tableau noir.

Va-t-on, pour ces déformations, pour ces déviations, renoncer à enseigner

l'histoire Ou va-t-on lui interdire tout jugement, circonscrire son

domaine à un musée de choses mortes et inoffensives Va-t-elle rester

l'ornement érudit et inutile, le respect d'une précision vide de sens, le

culte d'une nomenclature de bon ton, pur et simple exercice de mémoire,
dans la routine des manuels anciens, pour la plus grande satisfaction,

sans doute, d'experts qui trouveront, dans le ronronnement docile du

chapelet de leur enfance, le réconfort d'une mémoire encore alerte et la

quiétude des valeurs indiscutées

Je constaterai d'abord ce fait : qu'on le veuille ou non, l'histoire est

mise à contribution. Tous les créateurs de systèmes, inventeurs d'économies,

bateleurs d'idées, s'y réfèrent, soit qu'ils pourfendent le passé, soit

qu'ils y retrouvent la clé des félicités oubliées. L'histoire est trop sollicitée

pour que l'école s'en puisse désintéresser, ne serait-ce que pour mettre en

garde contre la fausse monnaie historique, ou, du moins, rendre prudent
dans le maniement du passé.

Ensuite, je persiste à penser qu'il est une autre histoire que
l'apologétique et la dialectique. Et que, dans la mesure où elle accepte l'incertitude

de ses jugements, elle est discipline humaniste par excellence.

Contre la condamnation prononcée par Paul Valéry, je ferai appel,

comme le fait Léon Halkin dans son « Initiation à la critique historique »

au même Paul Valéry. « Mais n'allez pas croire que ce soit sans fruit
que l'on médite le passé en ce qu'il a de révolu... L'histoire, je le crains,

ne nous permet guère de prévoir, mais, associée à l'indépendance de

l'esprit, elle peut nous aider à mieux voir. » (Variétés I.) Ou encore :

« L'avenir, par définition, n'a point d'image. L'histoire lui donne les

moyens d'être pensé- Elle forme pour l'imagination une table de situations

et de catastrophes, une galerie d'ancêtres, un formulaire d'actes, d'expres-

4



sions, d'attitudes, de décisions offertes à notre instabilité et à notre
incertitude, pour nous aider à devenir. » (Regards sur le monde actuel.)

L'histoire doit être enseignée, précisément pour corriger le dogmatisme

inhumain, irréel, qui pourrait résulter d'autres enseignements. Elle doit

évoquer la complexité des mécanismes où l'homme est facteur essentiel.

Elle doit éveiller le sens critique, le souci d'objectivité et de sang-froid.
Sans engendrer le scepticisme, elle doit enseigner à préférer le doute à

l'affirmation prématurée, à ne rien prendre pour vrai qu'on ne l'ait
préalablement éprouvé. Le dégageant des mécanismes, elle doit rendre sa

responsabilité à l'homme et le former à l'assumer. Citons J. Benda : « La

méthode historique, telle qu'elle est pratiquée par les maîtres d'aujourd'hui,
me semble la plus précieuse des disciplines intellectuelles, bien supérieure

encore à l'étude du latin et des mathématiques. De plus en plus consciente

de sa nature purement conjecturale, de plus en plus en garde contre la
fausseté naturelle de l'esprit humain, de plus en plus sceptique à l'égard
de la preuve... elle est une application constante de cette loi essentielle

de l'esprit scientifique — la seule incontestée — formulée par la sagesse

antique : « Souviens-toi de te méfier ».

Moins négatif, et par là mieux dans la ligne de notre mission éduca-

trice, voici le jugement de M- Louis Meylan : « Précieuse par les connaissances

dont elle enrichit l'esprit, l'histoire est plus précieuse encore par
les pouvoirs qu'elle cultive et affirme en lui : le jugement tout d'abord,

et l'art d'appliquer aux cas concrets et complexes les règles abstraites de la

logique en opérant non seulement avec les catégories rigides du vrai et du

faux, mais aussi avec les catégories, plus souples, du probable et du
vraisemblable ». L'esprit de finesse ne s'acquiert, en effet, qu'en fréquentant
une réalité complexe et nuancée, et donc, par excellence, l'homme ondoyant
et divers. « L'histoire constitue ainsi la palestre idéale du jugement sur le

plan scolaire. »

Ceci m'amène à l'histoire contemporaine. J'entends par là tout ce qui,
dans les trente dernières années, détermine le temps que nous vivons, ou,

plus exactement, détermine les conditions où s'efforce la volonté des

hommes de notre temps.
Si l'histoire est connaissance de la nature humaine et « palestre du

jugement », elle peut, dira-t-on, s'arrêter aux bornes de notre époque, et

conserver ainsi la sérénité digne des siècles révolus. L'antiquité gréco-

romaine, à tout prendre, donne une vision suffisamment complexe de

l'homme « ondoyant et divers » pour que nous puissions nous en contenter.

5



Je ne partage pas cette idée. Sans doute la culture classique est

indispensable à l'appréhension de la relativité des systèmes et de la diversité
des hommes — au même titre que l'histoire de notre pays est impensable

sans une constante référence à l'étranger. Mais pas plus qu'on ne

saurait expliquer l'histoire de la Suisse par cette seule référence, notre

temps ne saurait se définir par une évolution historique que l'on arrêterait
arbitrairement à la paix de Vienne ou à la guerre de 1870. Si la nature
humaine est restée foncièrement ce qu'elle était voici 2000 ans —
concédons-le aux théologiens — ses modalités, ses manifestations, ses réactions

subissent une constante transformation. La société évolue rapidement sous

l'effet d'idéologies et de techniques nouvelles. Sans doute, les cinquante
dernières années ont vu se poser plus de problèmes inattendus que les

cinq cents qui les avaient précédées. L'homme du XXe siècle n'est plus

tout à fait le contemporain de Cicéron, ni même de Waldeck-Rousseau,

et la société de notre temps ne trouve sa référence exacte dans aucune

structure du passé.

L'histoire, d'ailleurs, ne saurait se confiner à dégager de l'événement

une connaissance abstraite de la nature permanente de l'homme. Elle doit
aboutir aussi à la compréhension du temps présent, dans la plus large

acception de ses données. Les élèves que nous formons auront à jouer leur
rôle non seulement dans leur atelier, dans leur laboratoire ou dans leur

nibliothèque, mais aussi dans la société de ce temps. Et l'école refuserait
de les introduire aux problèmes contemporains Attend-elle qu'ils les

abordent brutalement, par la voix des propagandes unilatérales, des mots
d'ordre et des vérités sommaires, alors qu'elle pourrait les y amener
rationnellement, leur décrire les origines et l'évolution récente, y appliquer le

goût du jugement réfléchi, le sens de la mesure, un peu de cette
sympathie humaine — qui fait défaut aux fanatismes — mais sans laquelle
il ne se construit rien de valable

Même si l'on prétendait — renonçant à instruire des conditions du

monde d'aujourd'hui — confiner l'histoire et son enseignement aux
siècles largement révolus, on ne saurait se passer de faire sans cesse appel

aux circonstances contemporaines. L'historien lui-même, fût-il cloîtré dans

la bibliothèque la plus étanche, ne peut s'abstraire de son temps. « L'histoire

organise le passé à partir du présent », dit Halkin. Inconsciemment,
l'historien ne voit la politique d'Athènes ou de Babylone qu'en s'aidant

du présent. A plus forte raison les jeunes ne sauraient-ils imaginer le

passé sans se référer à la donnée concrète, à ce qu'ils voient de leurs yeux.

6



L'histoire abstraite leur serait insaisissable. L'évocation historique implique
la vie, et cette vie ne peut être ressuscitée qu'en partant de la connaissance

du présent. Puisque l'on est sans cesse obligé de s'y référer, à tous
les âges de l'enseignement, n'est-il pas normal d'en proposer l'étude

méthodique dans les classes supérieures de l'école

A ce même titre, la littérature contemporaine peut ranimer souvent
dans toute sa force un classique difficile à l'entendement des élèves. Je

me souviens d'une illustration des « Pensées » de Pascal par la « Peste »

de Camus, où Pascal reprit une force tragique, que, je dois bien l'avouer,

mon seul commentaire aurait été insuffisant à lui donner-

Sans exclure le moins du monde l'histoire classique — la servant au

contraire — de nombreuses écoles ont fait à l'étude des conditions

contemporaines la place qui lui convient. Je m'arrête cependant à certaines

préventions, qu'on retrouve sans doute, implicites, chez bien de nos collègues.

Nos vénérés maîtres, qui craignaient de déchirer le voile de la

littérature française au-delà du romantisme, témoignaient de la même

pudeur à l'égard de l'histoire contemporaine. Tout au plus, et sur la

pointe des pieds, se risquaient-ils à la guerre de 1870 qui introduisait,
à leurs yeux, à cette incohérence majeure qui était la marque du monde

moderne, où toutes les valeurs étaient bafouées — où, à les entendre,
les batteurs d'estrade et les bateleurs de place publique avaient supplanté

ceux qui, nourris des disciplines classiques, eussent dû, du droit divin de

l'esprit, veiller au salut de la République.
Sans doute ce préjugé négatif, l'hostilité qu'ils portaient au monde

nouveau, étaient-ils pour beaucoup dans leur refus de s'engager et de

nous engager dans les événements plus proches.
Mais sans doute aussi leur répugnance pouvait-elle se justifier de

raisons plus valables que celles de la préférence ou de l'antipathie. Dans

leur honnêteté foncière, d'ailleurs, dans leur volonté d'objectivité, nos

professeurs ne se seraient pas contentés d'arguments sentimentaux. Us

cherchaient, à leur refus, des prétextes, qui, sans doute, finissaient par leur

paraître raison décisive, objection justifiée.
Prétextes qui se référaient au scrupule scientifique, essentiellement.

Vous me permettrez de m'y attacher :

Le premier était l'absence de documents valables. On nous apprenait

que les archives d'Etat ne s'ouvraient que lentement, avec un siècle de

retard sur les événements. Par conséquent, c'était déjà péché de

désinvolture que d'aborder le règne de Louis-Philippe, insolente légèreté que

7



d'évoquer Bismarck. Il fallait laisser ce soin à ceux que, d'une ironie
condescendante, on appelait «les journalistes». L'historien sérieux ne

travaillait que sur des chartes qui eussent subi un purgatoire séculaire

pour le moins- Souci louable, mais souci qui ne saurait nous retenir dans

l'étude de l'histoire contemporaine, qui présente — comme toute histoire
d'ailleurs — d'autres aspects que la négociation secrète, le rapport
d'ambassadeurs ou le relevé des fonds de propagande. Sans doute l'ouverture
des archives jette-t-elle une lumière nouvelle sur bien des questions.
Mais elle ne modifie pas le jeu des événements qui s'est marqué déjà
dans les doctrines, les institutions et les conflits. Et l'on s'effrayera moins
du manque de documents d'archives que de l'énorme masse de matériaux,
officiels ou privés, doctrinaires ou pittoresques, données statistiques ou

propagande politique — deux sœurs dans l'art de travestir la vérité —
entre lesquels il faut trier. Car le problème est là : c'est le problème du

choix, qui est d'ailleurs le problème premier de l'histoire.
L'histoire est par excellence une « science ouverte ». Ses jugements

sont sujets à une revision perpétuelle. (Et c'est en quoi elle est image de

notre condition et discipline humaniste.) Aucune œuvre d'historien ne

peut se proclamer définitive. Et l'histoire des Egyptiens, celle des Grecs

même, sont sans doute plus incertaines, infiniment, que celle de notre

temps, plus erronée que notre vision de la guerre de 1939, parce que les

documents en sont insuffisants, plus particulièrement encore que ceux de

1939, parce que, également, la mémoire directe, l'observation personnelle,
aident mieux à reconstituer l'événement que le déchiffrage des

hiéroglyphes et l'imagination de l'archéologue. Va-t-on renoncer à parler de

l'Egypte ou peut-être même de la Grèce et de Rome, parce que le

manque de documents y est plus évident que pour l'histoire contemporaine
Nous avons, pour notre temps d'intolérance et d'antagonismes

radiodiffusés, le privilège des sources et des interprétations contradictoires.

Privilège rare pour l'histoire ancienne, à vrai dire. Sans doute nous faut-il
accorder une particulière attention au problème du choix : certain recul

y est toujours utile- Tout particulièrement l'histoire de ces dernières

années est en pleine fermentation. Il faut y être réservé. L'événement

ne prend sa signification que lorsque ses conséquences sont notoires :

ainsi Munich, en 1938. On eût pu, au moment même, relater l'événement,

en définir la conséquence immédiate aux termes de l'accord. Mais quelle

en était la portée Geste d'apaisement, ouvrant la voie aux fraternisations

sincères Geste de faiblesse, encourageant de plus vastes entreprises

8



Il n'est pas possible, sur le vif, de mesurer l'importance d'un événement.

On doit se borner à en expliquer les données antérieures. Le reste est

hypothèse, et, bien souvent, bavardage de Café de Commerce.

Mais c'est là encore affaire de cas d'espèces. Il m'eût paru prétentieux

de discuter, sur le vif, du limogeage de Mac Arthur. Nous le pourrions

déjà mieux •— mais en réservant encore bien des éléments du

problème — et en ponctuant notre exposé de points d'interrogation —
après les dépositions des deux parties devant le Parlement et l'opinion
américaine.

Par contre, on a pu, en toute connaissance de cause, évoquer les

débats de l'Assemblée nationale française sur la loi électorale, qui ne

s'entourait, hélas, d'aucun mystère, mais qui donnait matière à une
excellente leçon d'institutions politiques comparées- C'est donc, pour
l'événement récent, affaire de cas, non de principe. Et je relève qu'on peut y
faire du travail utile à l'occasion, par la critique des nouvelles de presse
contradictoires.

Sans doute l'enseignement de l'histoire contemporaine exige-t-il une

plus grande spécialisation que l'histoire des périodes, pour le moment

tranquilles — jusqu'à la prochaine découverte archéologique — et stratifiées

dans nos manuels scolaires pour la sécurité du corps enseignant.
Mais la difficulté du choix me paraît précisément la meilleure initiation

possible à l'histoire : excellent exercice de mesure et de sang-froid. Excellente

critique du document, excellent entraînement à confronter les

contradictions, en pleine fièvre. C'est la meilleure école du jugement qui ne

s'affirme qu'en tranchant dans le vif, en s'engageant dans le risque de la

réalité.

Un deuxième argument que nos maîtres opposaient à l'enseignement
de l'histoire contemporaine, c'était celui de la partialité. Dès 1870, me
disait un regretté collègue, on ne fait plus de l'histoire, mais de la
politique. Alors, mieux valait n'en pas parler, la politique étant, aux termes
de certaine prévention académique, le monde des vilenies et de la basse

besogne.

L'impartialité du maître ou de l'historien est l'affaire de son

tempérament, et non de la période qu'il étudie : « L'impartialité psychologique
est un mythe, comme l'impartialité logique », constate Léon Halkin.
« L'historien ne renonce pas à désirer et à rechercher la plus grande

impartialité possible, mais il ne peut voir sans prêter forme et couleur
à ce qu'il voit : le plus objectif reste toujours un impressionniste. » Et

9



j'en connais qui défendent la cause des Grecs contre Xerxés avec une

partialité que les Grecs eux-mêmes eussent réprouvée. Nul n'ignore quel
conflit plus politique en définitive qu'historique oppose encore à l'heure
actuelle les historiens de la Révolution française dans la réhabilitation ou
l'accablement de Robespierre-

Là encore, l'histoire n'atteint pas, ne peut pas atteindre à la sécurité

absolue, à l'objectivité totale. Elle est effort vers la sérénité, effort vers

l'objectivité. Elle vaut par l'esprit qu'on y apporte. Scandale aux yeux de

ceux qui vivent d'affirmations indiscutées, et qui demandent à l'histoire
la simple orchestration de leurs certitudes. Mais le respect que nous portons

aux valeurs de notre civilisation n'est-il pas précisément fondé sur la

possibilité de les éprouver Scandale aux yeux des demi-scientifiques

pour qui tout se résume en lois et en formules. Mais n'est-il pas temps de

cesser de croire aux vertus de la formule et du système pour rétablir notre
responsabilité, en redonner le sens et les moyens de l'assumer à nos élèves

L'histoire donc ne peut pas promettre plus que l'homme ne peut
donner. Et c'est sa valeur, parce qu'elle donne la mesure de notre condition

et de nos pouvoirs. Et c'est en même temps dans cet effort vers la

sérénité, vers le respect d'autrui, dans cette volonté de critique et de

compréhension que je vois la raison d'enseigner l'histoire des événements

qui nous sont proches, d'analyser la société de notre temps, les institutions,
les rapports économiques, les relations sociales, les idéologies, les systèmes,

les attitudes, les aspirations qui sont les données où nous avons à débattre.

Je vois aujourd'hui une particulière nécessité à ce que l'école y
introduise. Nous vivons une époque de camps retranchés, de partis pris
définitifs, de mutuelle intolérance. Epoque du mythe aussi, ce mythe

qu'Emmanuel Mounier définissait « de séduisants refuges, remplaçant pour
chacun la grandeur conquise par la grandeur clamée, l'effort intérieur par
la servilité confortable ». Epoque de fanatisme, où pourrait s'appliquer
la pensée de Pascal : « On se fait une idole de la vérité même », or « la

vérité hors la charité n'est pas Dieu, mais son image et une idole qu'il
ne faut ni aimer ni adorer ».

Le danger que Nietzsche dénonçait pour un XXe siècle où un «

fanatisme de bêtes à cornes réclamerait la sélection des vertus viriles », l'école

doit-elle l'ignorer Doit-elle se confiner à une grammaire Doit-elle
rester dans cette fausse sérénité, dans cette neutralité trop facile qui refuse

ou ignore la réalité

10



Ne doit-elle pas plutôt appliquer à la fièvre de notre époque une
volonté de lucidité, de compréhension, de conciliation et de sang-froid
Ne doit-elle pas enseigner à faire face à notre condition, plutôt qua
l'esquiver, se réfugiant dans un passé arbitrairement séparé du présent

qui l'explique
Ne doit-elle pas éduquer à une responsabilité personnelle et à une

solidarité humaine qui impliquent la connaissance des conditions et des

problèmes de notre temps
Si l'école n'y instruit pas, d'autres le feront. Et sans doute le panneau

publicitaire, le mot d'ordre intolérant auront-ils prise sur ceux que nous

aurons maintenus dans une fausse tranquillité, instruits à un formalisme

vide, bercés d'une culture anodine, pour le repos de notre esprit et la

damnation de leur liberté-

G. A. CHEVALLAZ.

11


	L'enseignement de l'histoire et les problèmes contemporains

