
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 23 (1950-1951)

Heft: 1

Artikel: L'évolution de la pensée de Shakespeare : la thèse de Max
Deutschbein

Autor: Cherix, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'EVOLUTION DE LA PENSEE DE SHAKESPEARE

LA THESE DE MAX DEUTSCHBEIN

I. Introduction.

On sait combien il est imprudent de prêter à un auteur dramatique
les idées ou les sentiments qu'expriment ses personnages. Mais on sait

aussi qu'en dépit du plus grand souci d'objectivité, un portrait, toujours,
ressemble au peintre autant qu'au modèle. Toute œuvre d'art est en même

temps une manière de confession, le reflet d'une personnalité. En fait,

prétend C. G. Jung, « on peut déchiffrer l'esprit d'un écrivain en étudiant

son œuvre».1 En ce qui concerne Shakespeare, c'est là une initiative

pour le moins téméraire, puisqu'il n'a laissé ni correspondance, ni journal,
et que nous ignorons presque tout des péripéties de sa vie.

Max Deutschbein2 ne s'est pas laissé rebuter par ces difficultés : il
a néanmoins tenté d'établir l'évolution probable de la pensée de

Shakespeare. Sa thèse, éparse dans divers articles et opuscules3, est encore peu
connue. Il soutient :

1 L'Homme à la découverte de son âme, 1943, traduction de R. Cahen-
Salabelle, p. 184 (note).

2 Né en 1876. Professeur à Leipzig (1906-1910), à Halle (1910-1919), et
à Marbourg (depuis 1919). Rédacteur du Shakespeare-Jahrbuch (depuis 1943).

3 Shakespeare und die Renaissance, Neuere Sprachen, Bd. 23, 1916.
Individuum und Kosmos in Shakespeares Werken, Shakespeare-Jahrbuch,

Bd. 69, 1933 ;

What is this Quintessence of Dust? Eine Interpretation von Hamlet II,
2, 315 ff. Sh.-Jb., Bd. 70, 1934 ;

Shakespeare Macbeth als Drama des Barock, Leipzig, 1936 ;

O, that this too too solid flesh would melt. Eine Interpretation von
Hamlet I, 2, 129 ff., Sh.-Jb., Bd. 74, 1938 ;

Die politischen Sonette Shakespeares, Sh.-Jb., Bd. 76, 1940 ;

Shakespeares persönliche und literarische Sonette I et II, Sh.-Jb., Bd. 78
et 79, 1941 et 1943 ;

Der Hamletmonolog «.To be or not to be» et Shakespeares Hamlet und
Montaigne, Sh.-Jb., Bd. 80/81, 1945 ;

Die kosmischen Mächte bei Shakespeare, Dortmund, 1947.

16



1. que jusqu'en 1599 Shakespeare a subi l'influence de la philosophie
naturaliste et s'est figuré l'univers comme un tout harmonieux, soumis

aux lois d'un Dieu ordinateur et immanent ;

2. que les pièces du tournant du siècle témoignent d'un changement

profond survenu dans la pensée de Shakespeare — Jules César (1599)1

et Troilus et Cressida (1600) marquent la rupture avec le naturalisme

optimiste de la Renaissance, tandis que Hamlet (1601) en consacre

l'effondrement ;

3. que le scepticisme qui s'ensuivit et qui a été dû, partiellement, à la

lecture des Essais de Montaigne, n'aboutit cependant pas à l'athéisme

ou au nihilisme, mais ne fut que le prélude d'un nouveau dogmatisme,
le réalisme, fondement métaphysique d'Othello (1604), du Roi Lear

(1605), de Macbeth (1606) et d'Antoine et Cléopâtre (1607).

IL Le naturalisme des comédies, des drames historiques et des sonnets.

Jusque vers 1600, Shakespeare se serait donc représenté l'homme et

l'univers, le microcosme et le macrocosme, à la manière des naturalistes

finalistes de la Renaissance — courant philosophique dont l'œuvre de

Giordano Bruno2 est l'aboutissement. C'est sur cette conception du monde

que reposeraient tant les comédies que les drames historiques et la

plupart des sonnets. Au dualisme de la religion chrétienne, cette philosophie

oppose le monisme ; au Dieu transcendant, un Dieu immanent ou natura

naturans, qui vit au cœur de l'univers ou natura naturata, dont il est

l'âme, le principe d'ordre, la cause efficiente, formelle et finale. Ordo

ordinans, il organise la matière brute et informe (chaos) selon un plan
préconçu en vertu duquel le monde sensible est un tout harmonieux

(cosmos). A la suite d'Aristote et d'Averroës, les philosophes de cette
école concevaient volontiers la Nature comme une tendance universelle

1 Les dates indiquées sont celles que présume Deutschbein.
2 Tschischwitz et König ont soutenu que Shakespeare devait connaître

l'œuvre de Bruno. La chose est possible, puisque celui-ci vécut à Londres
depuis 1583 jusqu'à la fin de 1385, et qu'en 1584 il y fit imprimer ses deux
dialogues métaphysiques les plus importants : De la Cause, du Principe et
de l'Unité ; De l'Infini, de l'Univers et des Mondes. Shakespeare ne les eût-
il pas connu que cela n'infirmerait en rien la thèse de Deutschbein : le
naturalisme était dans l'air. On en constate l'influence dans de nombreux ouvrages

de l'époque.

17



et spontanée vers l'actualisation de toute perfection virtuelle. De même

que l'âme, explique Deutschbein, est l'entéléchie du corps, de même la

Nature en tant que nature naturante est l'entéléchie du monde sensible.

Elle tend à actualiser sa propre fin immanente et latente (en puissance)

dans la forme des êtres particuliers, dont la totalité constitue la nature
naturée. Shakespeare, de même, se réfère souvent à la Nature en tant que

pouvoir créateur souverain et cause formelle de la matière h II admire son

habileté, son ingéniosité, son art, et appelle volontiers l'être a work of
nature2, a piece, a piece of work3, c'est-à-dire, commente Deutschbein,

developed perfection, entéléchie actualisée.

Quoiqu'il eût été déjà battu en brèche, le système de Ptolémée était

encore assez généralement admis en Angleterre. Shakespeare se

représentait la terre comme le centre de l'univers ; l'homme, à l'image de

Dieu ; microcosme et macrocosme, à l'unisson. La philosophie de la

Renaissance est une apothéose de l'homme. D'où la place privilégiée que
l'ami occupe dans les Sonnets. En lui, la Nature a atteint son plus haut

degré de perfection, son plein et parfait épanouissement : il est le chef-

d'œuvre de la Nature qui, comme Pygmalion, s'enamoure de sa propre
création (So. XX, 10). Il est l'entéléchie actualisée, le couronnement de

la Nature ; il contient en puissance la somme de tous les biens
particuliers (So. CIX, 12 ; et XX, 7). Aussi le symbole par lequel Shakespeare

le désigne est-il de préférence la rose (So. I, 2 ; LVII, 8 ; CIX, 14), qui,

pour les hommes de la Renaissance, était l'emblème de la nature
organique. Ailleurs (So LXVIII, 13-14), il le désigne comme le vivant critère
de la beauté — la beauté étant considérée dans les Sonnets comme la

manifestation la plus parfaite de la finalité de la Nature, la réalité

suprême et la suprême vérité.
Le microcosme étant semblable au macrocosme, la constitution

physique et spirituelle de l'homme a un caractère cosmique : l'homme est

une partie intégrante du Grand Tout, et son tempérament, le résultat de

la combinaison variable de quatre humeurs cardinales correspondant aux

1 Ainsi dans Vénus et Adonis, n ; Sonnets XI, 9, XX, 1 et 10, CXXVI,
5 ; Peines d'amour perdues, II, 1, 9-12 ; Richard II, II, 1, 43 ; Marchand
de Venise, I, 1, 51 ; etc.

Nous citons d'après 1 'Arden Shakespeare ; et, pour Hamlet, d'après le
New Cambridge Shakespeare (édité par J. Dover Wilson).

2 Richard III, IV, 3, 17-19.
3 Hamlet, II, 2, 307.

18



quatre éléments. Il ne peut s'épanouir pleinement qu'en harmonie avec

l'univers, et cela en contemplant l'harmonie cosmique, source de toutes
les harmonies particulières, et en s'efforçant, dans toutes ses œuvres,

d'imiter ce modèle parfait. C'est pourquoi la structure de toute
institution sociale, et, singulièrement, celle de l'Etat, doit être modelée sur

celle de l'ordre universel et de la hiérarchie qui en découle. L'absolutisme
des Tudors, par exemple, était fondé sur l'ordre ainsi conçu : le Roi était
alors véritablement le soleil du ciel politique, le Roi-Soleil. C'est là aussi

l'idée maîtresse de la philosophie politique de Shakespeare telle qu'elle
est illustrée dans ses drames historiques et condensée dans le discours

d'Ulysse sur l'ordre et le chaos (Troïlus et Cressida, I, 3, 85-126).

Telle est, en substance, la conception du monde qui, selon Deutschbein,

aurait été le fondement métaphysique de l'œuvre de Shakespeare

jusqu'en 1599, conception qu'il dénomme Kosmismus, et définit monisme

immanentiste, mais qui n'est qu'une forme du panthéisme naturaliste de

la Renaissance.

Sans doute pourrait-on reprocher à Deutschbein d'étayer trop souvent

ses vues de citations tirées de l'œuvre de... Gœthe, et de prêter par trop
complaisamment à Shakespeare les idées des naturalistes platonisants ou

averroïstes de la Renaissance italienne — les Nicolas de Cuse, Marsile

Ficin, Pic de La Mirandole, Pomponazzi et Giordano Bruno. 11 n'en reste

pas moins que la philosophie qu'il décrit paraît bien avoir fourni à

Shakespeare au moins quelques-unes des lignes directrices de sa conception

du monde L Son opinion soulève pourtant une objection majeure :

la pensée de Shakespeare était alors beaucoup plus imprégnée de théologie

chrétienne que Deutschbein le veut admettre à ce stade du

développement de sa thèse. Le Dieu invoqué dans les drames historiques,
les comédies et les sonnets, est un Dieu transcendant, situé au ciel : c'est

le Dieu personnel et tout-puissant du christianisme, le Dieu justicier du

Jugement dernier. Shakespeare a donc dû être théiste, sinon chrétien, et

non point panthéiste. S'il a pu être profondément influencé par la

philosophie de la nature, son naturalisme n'a pas été aussi radical que celui
de Bruno ou de l'école padouane : sa conception de l'homme et de l'univers

ne semble jamais avoir été indépendante des dogmes chrétiens.

1 Voir à ce propos E. M. W. Tillyard, The Elisabethan World Picture,
1943 et Gisela Prym-von Becherer, Der Makrokosmos im Weltbild der

Sbakespearezeit, Sh.-Jb., Bd. 82/83, 1948.

19



III. Hamlet: du naturalisme au réalisme et au baroque.

Il est généralement admis qu'autour de 1600, Shakespeare a dû passer

par une crise morale que reflètent le scepticisme, le pessimisme et l'amertume

de Troïlus et Cressida, de Hamlet et de Mesure four Mesure. Les

causes présumées de cet état d'esprit désabusé sont diverses. Shakespeare

peut avoir été souffrant : le rythme de sa production littéraire ralentit.
D'autre part, il avait perdu son fils Hamnet en 1596. Ses amours avec

la Dark Lady des Sonnets prenaient la tournure que l'on sait. Le théâtre

traversait des temps difficiles (attaques des puritains, concurrence des

troupes d'enfants). La rébellion du comte d'Essex, ami intime du comte
de Southampton, le patron de Shakespearex, échouait lamentablement.

Essex était exécuté et Southampton emprisonné, après un procès qui fut
l'occasion d'une débauche de haine et de bassesse, de lâcheté et de

trahison. Privé de l'appui de son protecteur et, peut-être, momentanément

compromis avec lui, la situation de Shakespeare a pu paraître précaire.
Deutschbein fait état des affinités de Shakespeare avec Southampton

et l'entourage d'Essex2. Mais comme on pouvait s'y attendre, il insiste

surtout sur une influence littéraire, en l'occurrence celle des Essais de

Montaigne3 et, plus particulièrement, de l'Apologie de Raymond Sebond

(II, 12), que Shakespeare a pu lire soit dans l'original, soit dans le

manuscrit du traducteur Florio (aussi un protégé du comte de Southampton).

La pensée de Hamlet serait, décide Deutschbein, celle de Shakespeare

lui-même, subissant et surmontant l'influence du scepticisme de Montaigne.

1 Deutschbein le tient, de plus, pour l'ami et le destinataire des Sonnets.

2 Voir à ce sujet Die politischen Sonette Shakespeares.
3 Cette influence est maintenant un lieu commun de la critique

shakespearienne. En 1884 déjà, J. Feis prétendait que Hamlet était un portrait de

Montaigne (Shakespeare and Montaigne). En 1887, J. M.Robertson allait beaucoup

plus loin et affirmait that all the greatness of Shakespeare, both in thought
and in style, was due to the influence of Montaigne (Montaigne and
Shakespeare). Plus récemment, Susanne Türck signalait dans le seul Hamlet une
bonne centaine de passages qui ont pu être inspirés par les Essais (Shakespeare

und Montaigne, 1939). L. L. Schücking et J. Dover Wilson ont également

soutenu que les Essais constituent le fondement philosophique de

Hamlet. Deutschbein fait remonter l'influence de Montaigne à Comme il
vous plaira (1598) : le sceptique Jaques serait, selon lui, un portrait littéraire
de Montaigne.

20



Admettant que Hamlet devait avoir adopté, à Wittenberg, l'image
du monde qu'il prétend avoir été celle de Shakespeare jusqu'en 1599,

Deutschbein affirme que cette conception optimiste s'écroule à la suite

du choc produit par la découverte de la véritable nature de sa mère et par
la révélation du meurtre de son père1. Il continue à porter en lui l'idée

d'un ordre moral universel, mais il ne voit plus dans la société qui
l'entoure qu'un monde chaotique, corrompu, hypocrite, un monde où le

juste échoue et le méchant réussit, un monde que Dieu, principe d'ordre,
semble avoir abandonné à l'action de puissances subversives. Un abîme

s'ouvre entre sa conception idéale et le monde qu'il observe depuis

que ses yeux se sont ouverts à la réalité et qu'il juge désormais putride,
abject et monstrueux :

How weary, stale, flat, and unprofitable
Seem to me all the uses of this world
Fie on't, ah fie, 'tis an unweeded garden
That grows to seed, things rank and gross in nature
Possess it merely. (I, 2, 133-137.)

Weary, stale, flat (dull), c'est-à-dire, commente Deutschbein, dépourvu
de spirit, de la force vitale qu'il prêtait au cosmos.

Et l'homme, auparavant le couronnement de la création, ne paraît

plus à Hamlet qu'une quintessence de poussière :

What a piece of work is a man, how noble in reason, how infinite
in faculties, in form and moving, how express and admirable in action,
how like an angel in apprehension, how like a god : the beauty of the

world; the paragon of animals ; and yet to me, what is this quintessence

of dust? (II, 2, 307-312.)
Dans son interprétation de ce passage capital, Deutschbein déclare

que Shakespeare se sépare là, bien à regret, de la philosophie optimiste
de la Renaissance, et qu'il y juge l'orgueilleuse présomption d'une époque

qui croyait l'homme semblable à Dieu. C'est dans ce sens qu'il convient

d'interpréter aussi la scène des fossoyeurs (V, 1), où le même thème

est repris et développé.
Seul au milieu des ruines du grandiose édifice qu'était le naturalisme

de la Renaissance, le Hamlet-Shakespeare de Deutschbein découvre la

1 Qui, pour Deutschbein, symbolisent tacitement les expériences pénibles
que Shakespeare a dû faire au tournant du siècle.

21



vanité de l'existencel. Il sombre dans le pessimisme stérile auquel le prédisposait

un tempérament où prédomine l'humeur mélancolique. Il prend le

monde en dégoût. Son amertume et ses doutes paralysent sa volonté. Tout

en reconnaissant que, selon la morale traditionnelle, la vengeance de son

père est un acte de justice, Hamlet hésite et tergiverse, même après avoir
vérifié les révélations du spectre. Il hésite, explique Deutschbein, parce

qu'en fin de compte il ne parvient plus à découvrir de sens à l'existence.

L'une des raisons, et non la moindre, de l'intérêt suscité aujourd'hui

par le caractère de Hamlet, c'est que le drame philosophique qui se joue
dans son âme est précisément le drame de l'homme de notre temps.
Deutschbein cite à ce propos Paul Tillich (Religiöse Verwirklichung), qui
voit dans l'époque contemporaine un âge de l'interrogation. L'homme
moderne a rejeté l'autorité hétéronome de la tradition, mais il n'a pas
confiance en sa propre autonomie pour autant. Il en est résulté l'inquiétude,

l'angoisse, le désespoir, la révolte, le sentiment de l'absurdité de

l'existence, et, bien sûr,... la nausée — les thèmes de prédilection des

existentialistes, que Shakespeare avait exploités avant eux : ils étaient
latents dans les Essais de Montaigne. Le monde est un mystère angoissant,

une énigme insoluble. Et Hamlet, la personnification de l'inquiétude
métaphysique. D'où sa grandeur.

Hamlet, toutefois, évolue au cours de la pièce, et son évolution serait

celle de Shakespeare lui-même qui n'en est pas resté au doute inhibitif.
Son scepticisme n'a d'ailleurs jamais été aussi radical que celui de Pyrrhon
ou de Montaigne. S'il a pu révoquer en doute le sens de la vie, son
doute s'est arrêté au seuil de l'esprit : il n'a jamais douté du pouvoir de

la raison — noble and most sovereign reason (III, 1, 157), god-like
reason (IV, 4, 38) — qui élève l'homme au-dessus de la bête :

What is a man,

If his chief good and market of his time
Be but to sleep and feed a beast, no more :
Sure he that made us with such large discourse,

Looking before and after, gave us not
That capability and god-like reason
To fust in us unused. (IV, 4, 33-39.)

i J. Dover Wilson a rapproché le ton des pièces de cette période de celui
de L'oint Counter Point et de The Waste Land (The Essential Shakespeare,
1932, pp. 116-117).

22



Et à l'encontre de Machiavel ou de Marlowe, Shakespeare n'a pas poussé

le scepticisme jusqu'à l'athéisme : il n'a jamais douté de l'existence de

Dieu et finit par se soumettre sans réserve à l'action de sa providence :

the readiness is all (V, 2, 220).

Or, ce Dieu qui dans les pièces du XVIe siècle aurait été conçu
comme immanent à la Nature et faisant corps avec elle, Shakespeare,

selon Deutschbein, aurait été peu à peu amené à le concevoir comme

transcendant, extérieur à la Nature qu'il a créée et qu'il domine. Et avec

cette nouvelle idée de la Divinité surgit un monde nouveau, semblable

au monde intelligible de Platon et au monde des essences de Max Scheler,

celui de la transcendance et des valeurs absolues — monde dans lequel

on ne manquera pas de reconnaître le réalisme allemand d'aujourd'hui et

l'apriorisme moral de Scheler, à la lumière desquels Deutschbein va

désormais éclairer la pensée de Shakespeare. Il va tenter de montrer que
c'est l'intuition de ce monde au-delà de la Nature et de la mort, qui
empêche Hamlet de se prendre la vie.

Dans son analyse du monologue III, 1, 55-88 (To be, or not to be...),

Deutschbein estime que la crainte des cauchemars qui pourraient troubler
le sommeil de la mort est fondée en dernier ressort sur une intuition de

la conscience. Et comme le texte de Premier Quarto se réfère expressément

à la croyance à un Juge éternel, à la récompense des justes et à la

damnation des maudits, et que Hamlet a, par ailleurs, exprimé sa foi en

une Loi divine1, il en conclut un peu hardiment que ce n'est pas seulement

par crainte d'un au-delà redoutable que Hamlet renonce au suicide,
mais aussi, et surtout, par respect des valeurs morales du monde
transcendant.

Créations de Dieu, ces valeurs seraient la manifestation de sa volonté,
sa Loi (his canon). Elles seraient objectives, réelles, et existeraient en
dehors du sujet qui, par la grâce de Dieu, les connaîtrait a priori, par
intuition et participation. La conscience, connaissance intuitive, serait

ainsi véritablement la voix de Dieu et la source de la morale. Par le

raisonnement discursif, l'homme en pourrait déduire les applications
particulières. Deutschbein voit dans le terme apprehension (II, 2, 310)

l'équivalent de connaissance intuitive, et dans discourse (IV, 4, 36),
discourse of reason (I, 2, 150), celui de raison discursive. Quant au

1 [O] that the Everlasting had not fixed
His canon 'gainst self-slaughter. (I, 2, 131-132.)

23



terme conscience (Thus conscience does make cowards of as all, III, 1,

83), il lui prête un double sens : celui de conscience morale spontanée

(connaissance intuitive) et de conscience réfléchie (fondée sur la raison

discursive). C'est la conscience ainsi entendue qui serait à l'origine des

hésitations et des scrupules de Hamlet. On pourrait objecter, toutefois,

qu'il y a aussi dans Hamlet une allusion à une théorie de la connaissance

qui n'est ni le rationalisme innéiste, ni l'apriorisme moral, mais bien

plutôt le sensualisme (I, 5, 97-104), que Shakespeare pouvait tenir des

stoïciens ou de Montaigne.

Quoi qu'il en soit, Deutschbein juge que Hamlet est gouverné par la

raison qui, par delà le monde sensible, lui révèle le monde absolu de

la transcendance. Pour lui, et pour Shakespeare, l'accord entre l'homme

et la Nature est désormais rompu : celle-ci est wertblind, elle ignore les

valeurs humaines ; celui-là est wertträger, porteur de valeurs éternelles

d'origine transcendante. Hamlet est victime de son idéalisme, tout comme
Brutus de son honnêteté, et Hector de sa loyauté. La dissonance est

manifeste : le jeu des forces naturelles s'oppose aux valeurs humaines.

Citoyen de deux mondes, l'homme, en tant que créature, est soumis au

déterminisme des phénomènes naturels ; mais il est libre en tant que

porteur de valeurs morales transcendantes. Entre le monde des valeurs

(Wertwelt) et le déterminisme universel (kausale Daseinswelt), il n'y a

pas d'harmonie possible.

L'homme peut, en revanche, se développer en harmonie avec lui-
même. Mais cette harmonie n'est possible que si ses actes et son idéal

sont à l'unisson. Il faut pour cela qu'il reconnaisse la volonté de Dieu
(hétéronomie, théonomie) et lui sacrifie sa propre autonomie. Sa liberté

est restreinte à ce seul choix initial, qui détermine tous ses actes

subséquents. Tel est précisément le choix que, d'après Deutschbein, s'appuyant
ici sur Tillich, Hamlet aurait finalement et implicitement fait en
reconnaissant et acceptant la volonté de la Providence (V, 2, 217-220) : Die
Autonomie wird abgelöst im Hamlet durch eine Theonomie, das bedeutet

das Erfülltsein der autonomen Form mit einem sie tragenden und
durchbrechenden transzendenten SinnL La vie est donc, en soi, dépourvue de

sens, et seul le monde transcendant peut lui conférer une signification et

une direction. En subordonnant l'activité humaine à la Providence divine,
Hamlet triomphe enfin du doute et de la perplexité pour atteindre à une

1Individuum und Kosmos in Shakespeares Werken, Sh.-Jb., Bd. 69, p. 24.

24



éthique supérieureL Et, passant de Hamlet à son créateur, Deutschbein

en déduit que Shakespeare a dès lors surmonté l'influence du scepticisme
de Montaigne et qu'il lui oppose ce que notre critique nomme
judicieusement le réalisme fondé sur la foi (gläubiger Realismus), mais qui
n'est rien autre chose que le réalisme des Rudolf Otto, Paul Tillich et

Max Scheler, dont la philosophie est dominée par la foi religieuse.
C'est en parfait accord avec cette théologie que Deutschbein voit

dans l'amour et dans la charité les plus beaux dons de la Grâce, et dans

La Tempête, la solution chrétienne du principal problème de Hamlet :

alors que Hamlet nourrissait des doutes sur le sens de la vengeance et

hésitait à accomplir ce que la société tenait pour un devoir, Prospero
n'hésite pas, il renonce par miséricorde à une vengeance facile à

satisfaire.

Le réalisme serait le fondement métaphysique de ce que Deutschbein

appelle les grands drames baroques2 de Shakespeare (Othello, Le Roi
Lear, Macbeth, Antoine et Cléopâtre), tragédies qui, selon lui, se distinguent

de celles de la Renaissance par l'abandon du naturalisme et de la

croyance à la finalité immanente à la Nature, au profit de la croyance à

des valeurs transcendantes et à des puissances surnaturelles, d'origine
divine et rationnelle, ou démoniaque et irrationnelle. La terre n'y est plus
la Stella nobilis, mais la scène où s'affrontent ces forces ennemies.

L'homme est passé à l'arrière-plan ; il n'est plus un deus humanus, mais

un être déchiré par des influences métaphysiques contradictoires : les

légions de Satan disputent son âme à celles de Dieu. Le monisme a fait
place au dualisme et au manichéisme3.

1A peine est-il besoin d'ajouter que Deutschbein interprète le passage
en question avec une opinion préconçue. Le texte est l'expression évidente
d'un fatalisme résigné qui peut être d'inspiration stoïcienne.

2 D'après Deutschbein, le baroque est l'aspect à la fois populaire et
poétique, judéo-chrétien (Ecritures) et occulte (démonologie-magie noire) du
réalisme transcendental. Macbeth et Le Paradis perdu en sont pour lui des

produits accomplis. Mais il emploie quelquefois ce terme vague et ambigu
dans le sens que lui prête L. L. Schücking (The Baroque Character of the
Elisabethan Tragic Hero, 1938), à savoir la représentation d'événements
sensationnels et la tendance à l'exagération au-delà du vraisemblable.

3 Dans Macbeth, le Bien est représenté par la conscience morale, Dieu
(the grace of Grace, V, 7, 102), la grâce divine, et la raison (logos)
génératrice d'ordre (cosmos). Le Mal, par la fatalité, la tentation, la trahison
et l'irrationnel, destructeur des valeurs morales (fair is foul, and foul is fair,

25



Cette interprétation a pu être suggérée par A.C. Bradley (Shakespearean

Tragedy, 1904), mais elle est tout imprégnée de la philosophie
religieuse de Scheler qui ne concevait pas le mal comme une maladie, mais

comme la conséquence de la rébellion d'un être conscient et libre (Satan)

contre la puissance du Bien (Dieu). D'après lui, le mal n'a son origine
ni en l'homme, ni dans le monde ; tout comme le bien, il émane d'une

sphère métaphysique : il y a un Mal absolu et transcendant duquel
participe tout mal particulier1.

IV. Conclusion.

L'idée de commenter Shakespeare à la lumière du naturalisme, puis
à celle du scepticisme de Montaigne, n'a rien que de légitime : il serait

surprenant que Shakespeare, dont l'œuvre est le point culminant de la

Renaissance anglaise, eût ignoré la philosophie qui dominait la vie
intellectuelle de son temps. Dans son exposé du stade de la pensée de Shakespeare

prétendu réaliste et baroque, en revanche, la thèse de Deutschbein

est beaucoup plus édifiante que fondée. Il ne semble plus tant interpréter
le texte de Shakespeare que l'utiliser pour prêcher une doctrine, celle

du réalisme allemand de notre temps. Le fait qu'il appuie alors bon

nombre de ses affirmations sur des citations empruntées à Tillich, Otto

ou Scheler, est à cet égard révélateur. Peut-être aussi a-t-il été guidé à son

insu par sa propre évolution spirituelle (foi naïve de l'enfance ;

panthéisme ; scepticisme ; retour au christianisme par la philosophie reli-

I, i, 10) et générateur de désordre (chaos). Le monde de la lumière est

personnifié par Banquo, Macduff, Malcolm et Duncan, en qui Deutschbein
voit des instruments de Dieu et des chevaliers chrétiens en croisade contre
les puissances de l'Enfer. Celui des ténèbres, par les sorcières (iveird sisters)
et Lady Macbeth. Les serviteurs de l'Enfer et ceux du Ciel invoquent les

uns et les autres la puissance surnaturelle dont ils se sentent dépendants.

Quant à Macbeth lui-même, son âme est d'abord la lice où se heurtent
les forces du Bien et celles du Mal, du rationnel et de l'irrationnel. La lutte
de ces puissances se poursuit tout au long du premier acte. Nature complexe,
Macbeth reconnaît la nécessité sociale des valeurs morales, mais son ambition
personnelle (force irrationnelle) le perd. Il oscille entre le bien et le mal,
puis succombe à la tentation (Shakespeare Macbeth als Drama des Barock),

1 Vom Ewigen im Menschen, 1933, pp. 500-502.

26



gieuse). D'autre part, si nous voulons bien croire que Shakespeare a mis

beaucoup de lui-même dans Hamlet, nous ne pensons pas qu'on puisse,

comme l'a fait Deutschbein, l'identifier purement et simplement avec son

personnage, et suivre dans l'analyse de Hamlet, œuvre dramatique, la

même méthode que dans celle des Sonnets, œuvre lyrique et personnelle.

Au surplus, l'évolution de la pensée de Shakespeare, telle que la

retrace Deutschbein, est beaucoup trop rigide et systématique —
insuffisamment nuancée. Nous avons déjà signalé que le naturalisme de la

première période était tout pénétré de christianisme, et subordonné à la

transcendance divine. Remarquons encore que l'élément dit baroque n'y
faisait pas défaut non plus, et qu'il y a, en outre, des références à la

philosophie de la nature dans les pièces postérieures -— ainsi dans Le

Conte d'hiver: thou good goddes Nature, which hast made it1, great
creating Nature2. Le pyrrhonisme, de même, n'est pas le propre de la

période de Hamlet seulement, et Shakespeare n'a pas attendu Montaigne

pour y voir clair. La tendance au scepticisme semble avoir été un élément

essentiel de sa pensée : on en trouve l'empreinte, plus ou moins marquée,

tout au long de son œuvre. Quant au pessimisme, Shakespeare paraît ne

l'avoir surmonté que dans ses toutes dernières pièces.

En tant que philosophe, Shakespeare semble bien avoir été éclectique

— on discerne dans son œuvre l'influence de la plupart des grands
courants d'idées de la Renaissance ; et moraliste, plutôt que métaphysicien

ou théologien. Mais il est évident qu'il a été avant tout poète et dramaturge.

Les idées exprimées par ses personnages ont été le plus souvent
conditionnées par le sujet traité et sa source, par la situation dramatique
et les caractères, par le lieu et le temps de l'action qu'il mettait en
scène — autant de considérations que Deutschbein a négligées.

Pierre CHERIX.

1 La fille d'Hermione (II, 3, 104).
2 IV, 4, 88 et tout le contexte (86-97) qui est d'inspiration manifestement

naturaliste.

27


	L'évolution de la pensée de Shakespeare : la thèse de Max Deutschbein

