Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 23 (1950-1951)

Heft: 1

Artikel: L'évolution de la pensée de Shakespeare : la thése de Max
Deutschbein

Autor: Cherix, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869952

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LEVOLUTION DE LA PENSEE DE SHAKESPEARE
LA THESE DE MAX DEUTSCHBEIN

1. Introduction.

On sait combien il est imprudent de préter a un auteur dramatique
les idées ou les sentiments qu'expriment ses personnages. Mais on sait
aussi quen dépit du plus grand souci d’objectivité, un portrait, toujours,
ressemble au peintre autant qu'au modéle. Toute ceuvre d’art est en méme
temps une maniére de confession, le reflet d’'une personnalité. En fait,
prétend C.G. Jung, «on peut déchiffrer I'esprit d'un écrivain en étudiant
son ceuvre ».! En ce qui concerne Shakespeare, c'est la une initiative
pour le moins téméraire, puisquil n’a laissé ni correspondance, ni journal,
et que nous ignorons presque tout des péripéties de sa vie.

Max Deutschbein? ne s'est pas laissé rebuter par ces difficultés: il
a néanmoins tenté d’établir I'évolution probable de la pensée de Shake-
speare. Sa thése, éparse dans divers articles et opuscules?, est encore peu
connue. Il soutient:

LL’Homme a la déconverte de son dme, 1943, traduction de R. Cahen-
Salabelle, p. 184 (note).

2Né en 1876. Professeur a Leipzig (1906-1910), 2 Halle (1910-1919), et
a Marbourg (depuis 1919). Rédacteur du Shakespeare-Jabrbuch (depuis 1943).

3 Shakespeare und die Renaissance, Neuere Sprachen, Bd. 23, 1916.

Individuum wund Kosmos in Shakespeares Werken, Shakespeare-]ahrbuéh,
Bd. 69, 1933 ;

What is this Quintessence of Dust? Eine Interpretation von Hamlet I,
2, 315 ff. Sh.-Jb., Bd. 70, 1934 ;

Shakespeare Macbeth als Drama des Barock, Leipzig, 1936 ;

O, that this too too solid flesh would melt. Eine Interpretation wvon
Hamlet 1, 2, 129 ff., Sh.-Jb., Bd. 74, 1938 ;

Die politischen Sonette Shakespeares, Sh.-Jb., Bd. 76, 1940 ;

Shakespeares persinliche und literarische Sonette 1 et II, Sh.-Jb., Bd. 78
et 79, 1941 et 1943 ;

Der Hamletmonolog « To be or not to be» et Shakespeares Hamlet und
Montaigne, Sh.-Jb,, Bd. 80/81, 1945 ;

Die kosmischen Mdchte bei Shakespeare, Dortmund, 1947.

16



1. que jusquen 1599 Shakespeare a subi l'influence de la philosophie
naturaliste et s’est figuré l'univers comme un tout harmonieux, soumis
aux lois d'un Dieu ordinateur et immanent ;

2. que les piéces du tournant du siécle témoignent dun changement
profond survenu dans la pensée de Shakespeare — Jules César (1599) !
et Troilus et Cressida (1600) marquent la rupture avec le naturalisme
optimiste de la Renaissance, tandis que Hamlet (1601) en consacre
I'effondrement ;

3. que le scepticisme qui s'ensuivit et qui a été dd, partiellement, a la
lecture des Essais de Montaigne, n'aboutit cependant pas a l'athéisme
ou au nihilisme, mais ne fut que le prélude d'un nouveau dogmatisme,
le réalisme, fondement métaphysique d'Othello (1604), du Roi Lear
(1605), de Macbeth (1606) et d'Antoine et Cléopditre (1607).

II. Le naturalisme des comédies, des drames historiques et des somnets.

Jusque vers 1600, Shakespeare se serait donc représenté I'homme et
Punivers, le microcosme et le macrocosme, a la maniére des naturalistes
finalistes de la Renaissance — courant philosophique dont I'ceuvre de
Giordano Bruno? est I'aboutissement. Clest sur cette conception du monde
que reposeraient tant les comédies que les drames historiques et la plu-
part des sonnets. Au dualisme de la religion chrétienne, cette philosophie
oppose le monisme ; au Dieu transcendant, un Dieu immanent ou natura
naturans, qui vit au cceur de l'univers ou wnatura naturata, dont il est
I'ame, le principe d'ordre, la cause efficiente, formelle et finale. Ordo
ordinans, il organise la matiére brute et informe (chaos) selon un plan
préconcu en vertu duquel le monde sensible est un tout harmonieux
(cosmos). A la suite d’Aristote et d’Averroés, les philosophes de cette
école concevaient volontiers la Nature comme une tendance universelle

1 Les dates indiquées sont celles que présume Deutschbein.

2 Tschischwitz et Konig ont soutenu que Shakespeare devait connaitre
Peeuvre de Bruno. La chose est possible, puisque celui-ci vécut a Londres
depuis 1583 jusqu'a la fin de 1585, et qu'en 1584 il y fit imprimer ses deux
dialogues métaphysiques les plus importants: De la Cawuse, du Principe et
de I'Unité ; De I'lnfini, de I'Univers et des Mondes. Shakespeare ne les elt-
il pas connu que cela n’infirmerait en rien la thése de Deutschbein : le natu-
ralisme était dans l'air. On en constate l'influence dans de nombreux ouvra-
ges de I'épcque.

17



et spontanée vers l'actualisation de toute perfection virtuelle. De méme
que I'Ame, explique Deutschbein, est l'entéléchie du corps, de méme la
Nature en tant que nature natwrante est l'entéléchie du monde sensible.
Elle tend a actualiser sa propre fin immanente et latente (en puissance)
dans la forme des étres particuliers, dont la totalité constitue la nature
naturée. Shakespeare, de méme, se réfere souvent a la Nature en tant que
pouvoir créateur souverain et cause formelle de la matiére . Il admire son
habileté, son ingéniosité, son art, et appelle volontiers I'étre a work of
nature®, a piece, a piece of work?3, cest-a-dire, commente Deutschbein,
developed perfection, entéléchie actualisée.

Quoiqu’il elit été déja battu en bréche, le systeme de Ptolémée érait
encore assez généralement admis en Angleterre. Shakespeare se repré-
sentait la terre comme le centre de l'univers; I'homme, a l'image de
Dieu; microcosme et macrocosme, a l'unisson. La philosophie de la
Renaissance est une apothéose de 'homme. D'ou la place privilégiée que
I'ami occupe dans les Sommets. En lui, la Nature a atteint son plus haut
degré de perfection, son plein et parfait épanouissement: il est le chef-
d’ceuvre de la Nature qui, comme Pygmalion, s’enamoure de sa propre
création (So. XX, 10). Il est 'entéléchie actualisée, le couronnement de
la Nature; il contient en puissance la somme de tous les biens parti-
culiers (So. CIX, 12; et XX, 7). Aussi le symbole par lequel Shakespeare
le désigne est-il de préférence la rose (So. I, 2; LVIL, 8; CIX, 14), qui,
pour les hommes de la Renaissance, était 'embléme de la nature orga-
nique. Ailleurs (So LXVIII, 13-14), il le désigne comme le vivant critére
de la beauté — la beauté étant considérée dans les Sommets comme la
manifestation la plus parfaite de la finalité de la Nature, la réalité
supréme et la supréme vérité.

Le microcosme étant semblable au macrocosme, la constitution phy-
sique et spirituelle de I'homme a un caractére cosmique: 'homme est
une partie intégrante du Grand Tout, et son tempérament, le résultar de
la combinaison variable de quatre humeurs cardinales correspondant aux

1 Ainsi dans Vénus et Adonis, 11 ; Sonnets X1, 9, XX, 1 et 10, CXXVI,
5 ; Peines d’amounr perdumes, 11, 1, o-12; Richard 1, 1, 1, 43 ; Marchand
de Venise, I, 1, 51; etc.

Nous citons d’aprés 'Arden Shakespeare; et, pour Hamlet, d’aprés le
New Cambridge Shakespeare (édité par J. Dover Wilson).

2 Richard 11, IV, 3, 17-19.

3 Hamlet, 11, 2, 307.

18



quatre éléments. Il ne peut sépanouir pleinement qu'en harmonie avec
I'univers, et cela en contemplant I'harmonie cosmique, source de toutes
les harmonies particuliéres, et en s'efforcant, dans toutes ses oceuvres,
d'imiter ce modele parfait. Cest pourquoi la structure de toute insti-
tution sociale, et, singulierement, celle de I'Etat, doit étre modelée sur
celle de l'ordre universel et de la hiérarchie qui en découle. L'absolutisme
des Tudors, par exemple, était fondé sur 'ordre ainsi congu: le Roi était
alors véritablement le soleil du ciel politique, le Roi-Soleil. Cest 1a aussi
I'idée maitresse de la philosophie politique de Shakespeare telle qu’elle
est illustrée dans ses drames historiques et condensée dans le discours
d’Ulysse sur l'ordre et le chaos (Troilus et Cressida, 1, 3, 85-120).

Telle est, en substance, la conception du monde qui, selon Deutsch-
bein, aurait été le fondement métaphysique de l'ccuvre de Shakespeare
jusqu’en 1599, conception qu'il dénomme Kosmismus, et définit monisme
immanentiste, mais qui n'est quune forme du panthéisme naturaliste de
la Renaissance.

Sans doute pourrait-on reprocher a Deutschbein d’étayer trop souvent
ses vues de citations tirées de l'ceuvre de.. Goethe, et de préter par trop
complaisamment a Shakespeare les idées des naturalistes platonisants ou
averroistes de la Renaissance italienne — les Nicolas de Cuse, Marsile
Ficin, Pic de La Mirandole, Pomponazzi et Giordano Bruno. Il n'en reste
pas moins que la philosophie qu'il décrit parait bien avoir fourni a
Shakespeare au moins quelques-unes des lignes directrices de sa concep-
tion du monde!. Son opinion souléve pourtant une objection majeure :
la pensée de Shakespeare était alors beaucoup plus imprégnée de théo-
logie chrétienne que Deutschbein le veut admettre a ce stade du
développement de sa thése. Le Dieu invoqué dans les drames historiques,
les comédies et les sonnets, est un Dieu transcendant, situé au ciel: c’est
le Dieu personnel et tout-puissant du christianisme, le Dieu justicier du
Jugement dernier. Shakespeare a donc dii étre théiste, sinon chrétien, et
non point panthéiste. S'il a pu étre profondément influencé par la philo-
sophie de la nature, son naturalisme n'a pas été aussi radical que celui
de Bruno ou de I'école padouanc: sa conception de 'homme et de I'uni-
vers ne semble jamais avoir été indépendante des dogmes chrétiens.

1 Voir a ce propos E. M. W. Tillyard, The Elisabethan World Picture,
1043 et Gisela Prym-von Becherer, Der Makrokosmos im Welthild der
Shakespearezeit, Sh.-Jb., Bd. 82/83, 1948.

19



IIl. Hamlet: du naturalisme au réalisme et aun baroque.

I est généralement admis qu'autour de 1600, Shakespeare a dii passer
par une crise morale que refléetent le scepticisme, le pessimisme et I'amer-
tume de Troilus et Cressida, de Hamlet et de Mesure pour Mesure. Les
causes présumées de cet état d'esprit désabusé sont diverses. Shakespeare
peut avoir été souffrant: le rythme de sa production littéraire ralentit.
D’autre part, il avait perdu son fils Hamnet en 1596. Ses amours avec
la Dark Lady des Sommets prenaient la tournure que l'on sait. Le théatre
traversait des temps difficiles (attaques des puritains, concurrence des
troupes d'enfants). La rébellion du comte d’Essex, ami intime du comte
de Southampton, le patron de Shakespeare!, échouait lamentablement.
Essex était exécuté et Southampton emprisonné, aprés un proceés qui fut
I'occasion d'une débauche de haine et de bassesse, de liacheté et de tra-
hison. Privé de l'appui de son protecteur et, peut-étre, momentanément
compromis avec lui, la situation de Shakespeare a pu paraitre précaire.

Deutschbein fait état des affinités de Shakespeare avec Southampton
et l'entourage d’Essex?. Mais comme on pouvait s’y attendre, il insiste
surtout sur une influence littéraire, en l'occurrence celle des Essais de
Montaigne ? et, plus particuliérement, de 'Apologie de Raymond Sebond
(I, 12), que Shakespeare a pu lire soit dans l'original, soit dans le
manuscrit du traducteur Florio (aussi un protégé du comte de Southamp-
ton). La pensée de Hamlet serait, décide Deutschbein, celle de Shakespeare
lui-méme, subissant et surmontant I'influence du scepticisme de Montaigne.

1 Deutschbein le tient, de plus, pour I'ami et le destinataire des Sonnets.
2Voir a ce sujet Die politischen Sonette Shakespeares.

3 Cette influence est maintenant un lieu commun de la critique shake-
spearienne. En 1884 déja, J. Feis prétendait que Hamlet était un portrait de
Montaigne (Shakespeare and Montaigne). En 1887, J. M. Robertson allait beau-
coup plus loin et affirmait that all the greatness of Shakespeare, both in thought
and in style, was due to the influence of Montaigne (Montaigne and Shake-
speare). Plus récemment, Susanne Tiirck signalait dans le seul Hamlet une
bonne centaine de passages qui ont pu étre inspirés par les Essais (Shake-
speare und Montaigne, 1939). L. L. Schiicking et J. Dover Wilson ont égale-
ment soutenu que les Essais constituent le fondement philosophique de
Hamlet. Deutschbein fait remonter l'influence de Montaigne & Comme il
vous plaira (1508) : le sceptique Jaques serait, selon lui, un portrait littéraire
de Montaigne.

20



Admettant que Hamlet devait avoir adopté, a Wittenberg, l'image
du monde quil précend avoir été celle de Shakespeare jusquen 1599,
Deutschbein affirme que cette conception optimiste s'écroule a la suite
du choc produit par la découverte de la véritable nature de sa meére et par
la révélation du meurtre de son pérel. Il continue a porter en lui l'idée
d'un ordre moral universel, mais il ne voit plus dans la société qui
l'entoure quun monde chaotique, corrompu, hypocrite, un monde ou le
juste échoue et le méchant réussit, un monde que Dieu, principe d’ordre,
semble avoir abandonné a l'action de puissances subversives. Un abime
souvre entre sa conception idéale et le monde qu'il observe depuis
que ses yeux se sont ouverts a la réalité et qu'il juge désormais putride,
abject et monstrueux :

How weary, stale, flat, and unprofitable

Seem to me all the uses of this world!

Fie on't, ab fie, ’tis an wunweeded garden

Thar grows to seed, things rank and gross in nature
Possess it merely. (1, 2, 133-137.)

Weary, stale, flat (dull), c'est-a-dise, commente Deutschbein, dépourvu
de spirit, de la force vitale quil prétait au cosmos.

Et 'homme, auparavant le couronnement de la création, ne parait
plus 2 Hamlet qu'une quintessence de poussiere :

What a piece of work is a man, how noble in reason, how infinite
in faculties, in form and moving, how express and admirable in action,
how like an angel in apprehension, how like a god: the beauty of the
world ; the paragon of amimals; and vyer to me, what is this quintessence
of dust? (11, 2, 307-312.)

Dans son interprétation de ce passage capital, Deutschbein déclare
que Shakespeare se sépare la, bien a regret, de la philosophie optimiste
de la Renaissance, et qu’il y juge l'orgueilleuse présomption d'une époque
qui croyait I'nomme semblable a Dieu. Clest dans ce sens qu’il convient
d’interpréter aussi la scéne des fossoyeurs (V, 1), ou le méme théme
est repris et développé.

Seul au milieu des ruines du grandiose édifice qu'était le naturalisme
de la Renaissance, le Hamlet-Shakespeare de Deutschbein découvre la

1 Qui, pour Deutschbein, symbolisent tacitement les expériences pénibles
que Shakespeare a di faire au tournant du siécle.

21



vanité de l'existence !. Il sombre dans le pessimisme stérile auquel le prédis-
posait un tempérament ou prédomine 'humeur mélancolique. Il prend le
monde en dégolit. Son amertume et ses doutes paralysent sa volonté. Tout
en reconnaissant que, selon la morale traditionnelle, la vengeance de son
pére est un acte de justice, Hamlet hésite et tergiverse, méme apres avoir
vérifié les révélations du spectre. Il hésite, explique Deutschbein, parce
qu'en fin de compte il ne parvient plus a découvrir de sens a l'existence.

L'une des raisons, et non la moindre, de l'intérét suscité aujourd’hui
par le caractére de Hamlet, c'est que le drame philosophique qui se joue
dans son ame est précisément le drame de I'homme de notre temps.
Deutschbein cite a ce propos Paul Tillich (Religidse Verwirklichung), qui
voit dans I'époque contemporaine un Age de linterrogation. L’homme
moderne a rejeté l'autorité hétéronome de la tradition, mais il n’a pas
confiance en sa propre autonomie pour autant. Il en est résulté I'inquié-
tude, l'angoisse, le désespoir, la révolte, le sentiment de I'absurdité de
l'existence, et, bien sr,. la nausée — les thémes de prédilection des
existentialistes, que Shakespeare avait exploités avant eux: ils étaient
latents dans les Essais de Montaigne. Le monde est un mystére angois-
sant, une énigme insoluble. Et Hamlet, la personnification de I'inquiétude
métaphysique. D'ou sa grandeur.

Hamlet, toutefois, évolue au cours de la piéce, et son évolution serait
celle de Shakespeare lui-méme qui n'en est pas resté au doute inhibitif.
Son scepticisme n'a d'ailleurs jamais été aussi radical que celui de Pyrrhon
ou de Montaigne. S'il a pu révoquer en doute le sens de la vie, son
doute s'est arrété au seuil de l'esprit: il n'a jamais douté du pouvoir de
la raison — wnoble and most sovereign reason (III, 1, 157), god-like
reason (IV, 4, 38) — qui éléve 'homme au-dessus de la béte:

v What is a man,

If his chief good and market of his time

Be but to sleep and feed ? a beast, no more :
Sure he that made us with such large discourse,
Looking before and after, gave us not

That capability and god-like reason

To fust in us wnused. (IV, 4, 33-39.)

1]J. Dover Wilson a rapproché le ton des picces de cette période de celui

de Point Counter Point et de The Waste Land (The Essential Shakespeare,
1932, pp. I16-117).

22



Et a l'encontre de Machiavel ou de Marlowe, Shakespeare n'a pas poussé
le scepticisme jusqu'a l'athéisme: il n’a jamais douté de l'existence de
Dieu et finit par se soumettre sans réserve i l'action de sa providence:
the readiness is all (V, 2, 220).

Or, ce Dieu qui dans les picces du XVle siécle aurait été concu
comme immanent 2 la Nature et faisant corps avec elle, Shakespeare,
selon Deutschbein, aurait été peu a peu amené a le concevoir comme
transcendant, extérieur a la Nature qu'il a créée et qu'il domine. Et avec
cette nouvelle idée de la Divinité surgit un monde nouveau, semblable
au monde intelligible de Platon et au monde des essences de Max Scheler,
celui de la transcendance et des valeurs absolues — monde dans lequel
on ne manquera pas de reconnaitre le réalisme allemand d’aujourd’hui et
I'apriorisme moral de Scheler, a la lumiere desquels Deutschbein va
désormais éclairer la pensée de Shakespeare. Il va tenter de montrer que
cest lintuition de ce monde au-dela de la Nature et de la mort, qui
empéche Hamlet de se prendre la vie.

Dans son analyse du monologue III, 1, 55-88 (To be, or not to be...),
Deutschbein estime que la crainte des cauchemars qui pourraient troubler
le sommeil de la mort est fondée en dernier ressort sur une intuition de
la conscience. Et comme le texte de Premier Quarto se référe expressé-
ment a la croyance a un Juge éternel, a la récompense des justes et a la
damnation des maudits, et que Hamlet a, par ailleurs, exprimé sa foi en
une Loi divinel, il en conclut un peu hardiment que ce n'est pas seule-
ment par crainte d'un au-dela redoutable que Hamlet renonce au suicide,
mais aussi, et surtout, par respect des valeurs morales du monde trans-
cendant.

Créations de Dieu, ces valeurs seraient la manifestation de sa volonté,
sa Loi (his canon). Elles seraient objectives, réelles, et existeraient en
dehors du sujet qui, par la grace de Dieu, les connaitrait @ priors, pat
intuition et participation. La conscience, connaissance intuitive, serait
ainsi véritablement la voix de Dieu et la source de la morale. Par le
raisonnement discursif, 'homme en pourrait déduire les applications pat-
ticulieres. Deutschbein voit dans le terme apprebension (11, 2, 310)
I'équivalent de connaissance intuitive, et dans discourse (IV, 4, 306),
discourse of reasom (I, 2, 150), celui de raison discursive. Quant au

L{O} that the Everlasting had not fixed
His canon 'gainst self-slaughter. (I, 2, 131-132.)

23



terme conscience (Thus conscience does make cowards of as all, 111, 1,
83), il lui préte un double sens: celui de conscience morale spontanée
(connaissance intuitive) et de conscience réfléchie (fondée sur la raison
discursive). Clest la conscience ainsi entendue qui serait a lorigine des
hésitations et des scrupules de Hamlet. On pourrait objecter, toutefois,
qu’il y a aussi dans Hamler une allusion a une théorie de la connaissance
qui n'est ni le rationalisme innéiste, ni l'apriorisme moral, mais bien
plutdt le sensualisme (I, 5, 97-104), que Shakespeare pouvait tenir des
stoiciens ou de Montaigne.

Quoi qu’il en soit, Deutschbein juge que Hamlet est gouverné par la
raison qui, par dela le monde sensible, lui révéle le monde absolu de
la transcendance. Pour lui, et pour Shakespeare, I'accord entre I'homme
et la Nature est désormais rompu: celle-ci est wertblind, elle ignore les
valeurs humaines; celui-la est werttriger, porteur de valeurs éternelles
d'origine transcendante. Hamlet est victime de son idéalisme, tout comme
Brutus de son honnéteté, et Hector de sa loyauté. La dissonance est
manifeste : le jeu des forces naturelles s'oppose aux valeurs humaines.
Citoyen de deux mondes, 'homme, en tant que créature, est soumis au
déterminisme des phénomenes naturels; mais il est libre en tant que
porteur de valeurs morales transcendantes. Entre le monde des valeurs
(Wertwelt) et le déterminisme universel (kawsale Daseinswelt), il n'y a
pas d’harmonie possible.

L’homme peut, en revanche, se développer en harmonie avec lui-
méme. Mais cette harmonie n'est possible que si ses actes et son idéal
sont a l'unisson. Il faut pour cela qu'il reconnaisse la volonté de Dieu
(hétéronomie, théonomie) et lui sacrifie sa propre autonomie. Sa liberté
est restreinte a ce seul choix initial, qui détermine tous ses actes subsé-
quents. Tel est précisément le choix que, d’aprés Deutschbein, s'appuyant
ici sur Tillich, Hamlet aurait finalement et implicitement fait en recon-
naissant et acceptant la volonté de la Providence (V, 2, 217-220): Die
Auntonomie wird abgeldst im Hamlet durch eine Theonomie, das bedeutet
das Erfillltsein der autonomen Form mit einem sie tragenden wund durch-
brechenden transzendenten Sinnl. La vie est donc, en soi, dépourvue de
sens, et seul le monde transcendant peut lui conférer une signification et
une direction. En subordonnant l'activité humaine a la Providence divine,
Hamlet triomphe enfin du doute et de la perplexité pour atteindre 2 une

Vindividuum nnd Kosmos in Shakespeares Werken, Sh.-Jb., Bd. 6o, p. 24.

24



éthique supérieure®. Et, passant de Hamlet a son créateur, Deutschbein
en déduit que Shakespeare a dés lors surmonté l'influence du scepticisme
de Montaigne et qu’il lui oppose ce que notre critique nomme judi-
cieusement le réalisme fondé sur la foi (gliubiger Realismus), mais qui
n'est rien autre chose que le réalisme des Rudolf Otto, Paul Tillich et
Max Scheler, dont la philosophie est dominée par la foi religieuse.

Cest en parfait accord avec cette théologie que Deutschbein voit
dans I'amour et dans la charité les plus beaux dons de la Grace, et dans
La Tempéte, la solution chrétienne du principal probleme de Hamlet :
alors que Hamlet nourrissait des doutes sur le sens de la vengeance et
hésitait 4 accomplir ce que la société tenait pour un devoir, Prospero
n’hésite pas, il renonce par miséricorde a une vengeance facile a
satisfaire.

Le réalisme serait le fondement métaphysique de ce que Deutschbein
appelle les grands drames barogues® de Shakespeare (Ozhello, Le Roi
Lear, Macbeth, Antoine et Cléopdtre), tragédies qui, selon lui, se distin-
guent de celles de la Renaissance par I'abandon du naturalisme et de la
croyance a la finalité immanente a la Nature, au profit de la croyance a
des valeurs transcendantes et a des puissances surnaturelles, d’origine
divine et rationnelle, ou démoniaque et irrationnelle. La terre n'y est plus
la stella nobilis, mais la scéne ou s'affrontent ces forces ennemies.
L’homme est passé a larriere-plan; il n'est plus un dexs bumanus, mais
un étre déchiré par des influences métaphysiques contradictoires: les
légions de Satan disputent son dme a celles de Dieu. Le monisme a fait
place au dualisme et au manichéisme 3.

LA peine est-il besoin d’ajouter que Deutschbein interpréte le passage
en question avec une opinion précongue. Le texte est l'expression évidente
d’'un fatalisme résigné qui peut étre d’inspiration stoicienne.

2 D’aprés Deutschbein, le barogue est I'aspect i la fois populaire et poé-
tique, judéo-chrétien (Ecritures) et occulte (démonologie-magie noire) du
réalisme transcendental. Macheth et Le Paradis perdu en sont pour lui des
produits accomplis. Mais il emploie quelquefois ce terme vague et ambigu
dans le sens que lui préte L. L. Schiicking (The Barogue Character of the
Elisabethan Tragic Hero, 1938), a savoir la représentation d’événements sensa-
tionnels et la tendance a l'exagération au-dela du vraisemblable.

3 Dans Macbeth, le Bien est représenté par la conscience morale, Dieu
(the grace of Grace, V, 7, 102), la grice divine, et la raison (logos) géné-
ratrice d’ordre (cosmos). Le Mal, par la fatalité, la tentation, la trahison
et 'irrationnel, destructeur des valeurs morales (fair is foul, and foul is fair,

25



Cette interprétation a pu étre suggérée par A.C. Bradley (Shakespearean
Tragedy, 1904), mais elle est tout imprégnée de la philosophie reli-
gieuse de Scheler qui ne concevait pas le mal comme une maladie, mais
comme la conséquence de la rébellion d'un étre conscient et libre (Satan)
contre la puissance du Bien (Dieu). D'aprés lui, le mal n'a son origine
ni en 'homme, ni dans le monde; tout comme le bien, il émane d'une
sphere métaphysique: il y a un Mal absolu et transcendant duquel pat-
ticipe tout mal particulier !,

IV. Conclusion.

L’idée de commenter Shakespeare a la lumiére du naturalisme, puis
a celle du scepticisme de Montaigne, n'a rien que de légitime: il serait
surprenant que Shakespeare, dont I'ceuvre est le point culminant de la
Renaissance anglaise, etit ignoré la philosophie qui dominait la vie intel-
lectuelle de son temps. Dans son exposé du stade de la pensée de Shakes-
peare prétendu réaliste et baroque, en revanche, la thése de Deutschbein
est beaucoup plus édifiante que fondée. Il ne semble plus tant interpréter
le texte de Shakespeare que l'utiliser pour précher une doctrine, celle
du réalisme allemand de notre temps. Le fait qu’il appuie alors bon
nombre de ses affirmations sur des citations empruntées a Tillich, Otto
ou Scheler, est a cet égard révélateur. Peut-étre aussi a-t-il été guidé a son
insu par sa propre évolution spirituelle (foi naive de l'enfance; pan-
théisme ; scepticisme; retour au christianisme par la philosophie reli-

I, i, 10) et générateur de désordre (chaos). Le monde de la lumiére est
personnifié par Banquo, Macduff, Malcolm et Duncan, en qui Deutschbein
voit des instruments de Dieu et des chevaliers chrétiens en croisade contre
les puissances de I'Enfer. Celui des ténebres, par les sorciéres (weird sisters)
et Lady Macbeth. Les serviteurs de I'Enfer et ceux du Ciel invoquent les
uns et les autres la puissance surnaturelle dont ils se sentent dépen-
dants. Quant 4 Macbeth lui-méme, son idme est d’abord la lice ou se heurtent
les forces du Bien et celles du Mal, du rationnel et de l'irrationnel. La lutte
de ces puissances se poursuit tout au long du premier acte. Nature complexe,
Macbeth reconnait la nécessité sociale des valeurs morales, mais son ambition
personnelle (force irrationnelle) le perd. Il oscille entre le bien et le mal,
puis succombe a la tentation (Shakespeare Macbheth als Drama des Barock).

YVom Ewigen im Menschen, 1933, pp. 500-502.

26



gieuse). D’autre part, si nous voulons bien croire que Shakespeare a mis
beaucoup de lui-méme dans Hamlet, nous ne pensons pas qu'on puisse,
comme l'a fait Deutschbein, l'identifier purement et simplement avec son
personnage, et suivre dans l'analyse de Hamle?, ceuvre dramatique, la
méme méthode que dans celle des Sonmets, ceuvre lyrique et personnelle.

Au surplus, l'évolution de la pensée de Shakespeare, telle que la
retrace Deutschbein, est beaucoup trop rigide et systématique — insuffi-
samment nuancée. Nous avons déja signalé que le naturalisme de la
premiére période était tout pénétré de christianisme, et subordonné a la
transcendance divine. Remarquons encore que [élément dit baroque n’y
faisait pas défaut non plus, et qu'il y a, en outre, des références a la
philosophie de la nature dans les piéces postérieures — ainsi dans Le
Conte d’'hiver: thoun good goddes Nature, which hast made it', great
creating Nature®. Le pyrrhonisme, de méme, n'est pas le propre de la
période de Hamlet seulement, et Shakespeare n'a pas attendu Montaigne
pour y voir clair. La tendance au scepticisme semble avoir été un élément
essentiel de sa pensée: on en trouve l'empreinte, plus ou moins marquée,
tout au long de son ceuvre. Quant au pessimisme, Shakespeare parait ne
I'avoir surmonté que dans ses toutes derniéres pieces.

En tant que philosophe, Shakespeare semble bien avoir été éclectique
— on discerne dans son ceuvre l'influence de la plupart des grands cou-
rants d’idées de la Renaissance; et moraliste, plutdt que métaphysicien
ou théologien. Mais il est évident qu'il a été avant tout pocte et drama-
turge. Les idées exprimées par ses personnages ont été le plus souvent
conditionnées par le sujet traité et sa source, par la situation dramatique
et les caracteres, par le lieu et le temps de laction qu’il mettait en
scéne — autant de considérations que Deutschbein a négligées.

Pierre CHERIX.

1La fille d'Hermione (II, 3, 104).
21V, 4. 88 et tout le contexte (86-97) qui est d’inspiration manifestement
naturaliste.

27



	L'évolution de la pensée de Shakespeare : la thèse de Max Deutschbein

