
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 22 (1949-1950)

Heft: 5

Rubrik: Chronique de la faculté des lettres

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRONIQUE DE LA FACULTÉ DES LETTRES

Le Conseil d'Etat a nommé M. Frédéric Chiappelli, docteur ès lettres,
professeur extraordinaire de langue et de littérature italiennes à la Faculté
des Lettres. M. Frédéric Chiappelli remplace M. Paolo Arcari, atteint par la
limite d'âge. De nationalité italienne, il était lecteur à l'Université de Zurich.
Il vient d'être nommé également professeur à la Faculté des Lettres de
l'Université de Neuchâtel.

SOUTENANCE DE THÈSE

Antoinette Virieux-Reynrond, La logique et l'épistémologie des Stoïciens;
leurs rapports avec a) la logique d'Aristote ; b) la logistique et la pensée

contemporaine.

Quand on parle du stoïcisme, c'est habituellement pour évoquer une
certaine attitude morale illustrée par des personnages presque légendaires
comme Epictète ou Marc-Aurèle, sans se rendre bien clairement compte peut-
être que ce sont là des représentants tardifs de l'école stoïcienne, et que,
bien avant eux, les grands maîtres du Portique avaient édifié une
philosophie complète, comprenant non seulement une morale, mais une conception
générale de l'univers, une théologie, et enfin une épistémologie et une
logique. Sur ce dernier point, l'ignorance quasi générale des philosophes
modernes n'a été partiellement dissipée qu'à une date récente, par les

travaux de Victor Brochard, de MM. Bréhier et A. Reymond. Mais jusqu'à
maintenant, nous ne disposions encore d'aucune étude d'ensemble sur ce

sujet. C'est cette lacune que Mme A. Virieux-Reymond, licenciée ès lettres,
fille de M. le professeur A. Reymond, s'est proposé de combler en écrivant
un ouvrage intitulé La logique et l'épistémologie des Stoïciens ; leurs
rapports avec a) la logique d'Aristote; b) la logique et la pensée contemporaines,

ouvrage qu'elle vient de présenter comme thèse de doctorat.
La soutenance a eu lieu le vendredi 20 janvier 1950 à la salle du Sénat,

devant un jury présidé par M. le professeur L. Junod, vice-doyen, et formé
de MM. les professeurs H. Reverdin, de Genève, et H. Miéville.

Après quelques mots de remerciements à ses maîtres de Paris et de

Lausanne, aux membres de son jury et à son père, dont les travaux sont
à l'origine de cette étude, Mme Virieux expose la méthode qu'elle a suivie
et les résultats auxquels elle est arrivée. Après avoir rappelé dans une
première partie de son ouvrage ce que nous savons de la conception de

l'univers et de la théorie de la connaissance chez les Stoïciens, elle a étudié

20



les logiques antérieures, dont la plus importante est celle d'Aristote. Pour
lui, les notions de genre et d'espèce sont fondées en réalité, et le concept,
qui les exprime, forme l'élément premier de la pensée ; sa logique sera donc

conceptuelle et verra dans le jugement un rapport d'emboîtement entre

concepts ; en outre elle ne fera pas partie intégrante de sa philosophie et
sera considérée comme une simple propédeutique.

Bien différente la logique stoïcienne, à laquelle Mme Virieux consacre
la troisième partie de sa thèse. Pour les philosophes du Portique, le monde
est vivant ; il s'agira donc de bien marquer la prépondérance de la vie sur
la mort, de l'action sur l'état, et cela même en logique. Pour cette raison,
ils rejetteront le concept, considéré comme une notion fictive, et affirmeront
que le fondement de la pensée est un acte : l'acte de jugement. Mme Virieux
note que la psychologie génétique est arrivée à des conclusions analogues ;

mais, ajoute-t-elle, dès qu'on veut raisonner rationnellement, on ne peut se

passer du concept : jugement et concept s'impliquent mutuellement.
Autre fait important : ce jugement, les Stoïciens considèrent qu'il est

d'abord hypothétique, alors que pour Aristote il est d'abord catégorique. Il
y a là une opposition que Mme Virieux veut lever en montrant qu'en
réalité ces deux sortes de jugement s'impliquent l'une l'autre : quand je dis
« tous les hommes sont mortels » (jugement catégorique), je sous-entends
«si je suis bien informé» (jugement hypothétique). En outre, sur ce point,
la psychologie génétique sera du côté d'Aristote : l'enfant commence à affirmer

catégoriquement, avant de poser des conditions. Parmi les autres questions

intéressantes soulevées par cette logique, notons encore celle des

rapports entre la modalité des jugements et le problème de la liberté : si l'on
nie la liberté, on opposera les deux modalités de l'impossible et du nécessaire

; mais cette opposition sera remplacée par celle du possible et du
nécessaire si l'on croit à la liberté, comme semble le faire Chrysippe. Comme
le montre cette dernière remarque, ou le rapprochement fait plus haut entre
la conception du monde et la place accordée au jugement, la logique des

Stoïciens n'est pas unç simple propédeutique : elle fait partie intégrante de

leur philosophie, ce qui achève de la distinguer profondément de celle
d'Aristote.

Mais en même temps elle se rapproche beaucoup de la logistique contemporaine

: mettre l'accent sur le jugement au détriment du concept, c'est

déjà préfigurer la logistique. Et il y a d'autres traits communs que
Mme Virieux a bien soulignés ; c'est ainsi que les Stoïciens, en étudiant ies

relations entre les « exprimables », terme par lequel il faut entendre des

énoncés considérés comme des touts inanalysables, ont mis en évidence six

types de relation, dont trois se retrouvent en logistique. On peut du reste

rapprocher la pensée stoïcienne, non seulement de la logistique, mais encore
d'autres courants de la philosophie européenne, et c'est sur l'étude de

quelques-uns de ces rapprochements que Mme Virieux termine son ouvrage.
Avant de laisser la parole aux membres du jury, Mme Virieux souligne

encore que les divergences relevées entre la pensée d'Aristote et celle des

21



Stoïciens ou des Logisticiens modernes ne doit pas donner à croire qu'il y a

plusieurs logiques irréductibles les unes aux autres : en réalité, les principes
fondamentaux — identité, contradiction, tiers-exclu — restent toujours les

mêmes et ceux qui prétendent s'en passer y recourent implicitement.
Après cet exposé, M. le professeur H. Reverdin souligne les difficultés

présentées par un tel sujet : comme l'avait dit Mme Virieux, il ne reste

aucun des traités de logique stoïcienne, et nous en sommes réduits à

travailler sur des commentaires peu sûrs, souvent pas traduits et d'un abord
ardu. D'autre part, Mme Virieux a fait preuve de générosité en nous offrant
un ouvrage d'une grande richesse, dont le contenu dépasse de loin les

promesses du titre. Mais cette générosité n'est-elle pas excessive parfois : beaucoup

des points traités n'ont qu'un rapport bien éloigné avec la logique ;

c-tait-il bien nécessaire de faire précéder l'étude de la logique des Stoïciens
de l'exposé de toute leur cosmologie et de toute leur épistémologie — A
cette critique, Mme Virieux répond qu'il ne faut pas séparer la logique du
reste de la philosophie, surtout quand il s'agit d'une doctrine où la logique
est vraiment fonction de tout un système philosophique. — Par ailleurs,
M. Reverdin relève quelques confusions entre les notions de vrai et de réel,
mais il ne voudrait pas que ces critiques mettent dans l'ombre la valeur
de l'ouvrage.

Quant à M. le professeur H. Miéville, il commence par relever l'intérêt
des rapprochements entre la pensée stoïcienne et la pensée moderne, mais
se demande si Mme Virieux ne va pas parfois trop loin dans cette voie :

l'hylozoïsme des Stoïciens rappelle peut-être la physique moderne, car dans
les deux cas on fait de la nature quelque chose d'actif, mais s'agit-il bien
du même genre d'activité En passant, M. Miéville relève que les Stoïciens
entendent par « sensation » ce que nous nommons « perception », car pour
eux la sensation se fait dans l'intellect ; il aurait été bon de le souligner
explicitement. La discussion s'engage ensuite sur un plan plus technique et
M. Miéville note une certaine confusion dans les définitions qui nous sont
données du nécessaire, du possible et du contingent : il ne faut pas
confondre le contingent avec le non-nécessaire, car l'absurde et le contradictoire
rentrent aussi dans le non-nécessaire ; la définition complète du contingent
devra donc être : « Ce qui est non-nécessaire et non-impossible ». Pour
terminer, M. Miéville regrette une tendance à la dispersion qui se fait jour
ici et là dans ce travail, mais en même temps relève tout l'intérêt que
présente cette étude, propre à réformer le jugement trop sommaire porté
généralement sur un aspect important de la pensée antique, et félicite
Mme Virieux d'avoir sans cesse fait effort pour marquer ce qui dans le
Stoïcisme est resté vivant et a fécondé la philosophie occidentale. C'est à

cet effort constant que ce travail doit sa valeur.

Après délibération, le Conseil de Faculté propose à l'Université de décerner

le grade de docteur ès lettres à Mme A. Virieux-Reymond.
André Vœlke

22


	Chronique de la faculté des lettres

