Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: 22 (1949-1950)
Heft: 5
Rubrik: Chronigue de la faculté des lettres

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRONIQUE DE LA FACULTE DES LETTRES

Le Conseil d’Etat a nommé M. Frédéric Chiappelli, docteur és lettres,
professeur extraordinaire de langue et de littérature italiennes a la Faculté
des Lettres. M. Frédéric Chiappelli remplace M. Paolo Arcari, atteint ‘par la
limite d’ige. De nationalité italienne, il était lecteur 2 I'Université de Zurich.
Il vient d’étre nommé également professeur a la Faculté des Lettres de
I'Université de Neuchitel.

SOUTENANCE DE THESE

Antoinette Virieux-Reymond, La logique et l'épistémologie des Stoiciens;
lenrs rapports avec a) la logiqgue d’Aristote ; b) la logistique et la pensée
contemporaine.

Quand on parle du stoicisme, c’est habituellement pour évoquer une
certaine attitude morale illustrée par des personnages presque légendaires
comme Epictéte ou Marc-Aurcle, sans se rendre bien clairement compte peut-
¢tre que ce sont la des représentants tardifs de I'école stoicienne, et que,
bien avant eux, les grands maitres du Portique avaient édifié une philo-
sophie compléte, comprenant non seulement une morale, mais une conception
générale de l'univers, une théologie, et enfin une épistémologie et une
logique. Sur ce dernier point, l'ignorance quasi générale des philosophes
modernes n'a été partiellement dissipée qu’a une date récente, par les tra-
vaux de Victor Brochard, de MM. Bréhier et A. Reymond. Mais jusqu’a
maintenant, nous ne disposions encore d'aucune étude d’ensemble sur ce
sujet. Clest cette lacune que Mme A. Virieux-Reymond, licenciée ¢&s lettres,
tille de M. le professeur A. Reymond, s’est proposé de combler en écrivant
un ouvrage intitulé La logique et I'épistémologie des Stoiciens; leurs rap-
ports avec a) la logigue d’Aristote; b) la logique et la pensée contempo-
raines, ouvrage qu’elle vient de présenter comme thése de doctorat.

La soutenance a eu lieu le vendredi 20 janvier 1950 a la salle du Sénat,
devant un jury présidé par M. le professeur L. Junod, vice-doyen, et formé
de MM. les professeurs H. Reverdin, de Geneve, et H. Miéville.

Apres quelques mots de remerciements a ses maitres de Paris et de
Lausanne, aux membres de son jury et a son pere, dont les travaux sont
a l'origine de cette étude, Mme Virieux expose la méthode qu’'elle a suivie
et les résultats auxquels elle est arrivée. Apres avoir rappelé dans une
premiére partie de son ouvrage ce que nous savons de la conception de
I'univers et de la théorie de la connaissance chez les Stoiciens, elle a étudié

20



les logiques antérieures, dont la plus importante est celle d’Aristote. Pour
lui, les notions de genre et d'espéce sont fondées en réalité, et le concept,
qui les exprime, forme l’élément premier de la pensée ; sa logique sera donc
conceptuelle et verra dans le jugement un rapport d’emboitement entre
concepts ; en outre elle ne fera pas partie intégrante de sa philosophie et
sera considérée comme une simple propédeutique.

Bien différente la logique stoicienne, a laquelle Mme Virieux consacre
la troisiéme partie de sa thése. Pour les philosophes du Portique, le monde
est vivant ; il s'agira donc de bien marquer la prépondérance de la vie sur
la mort, de l'action sur I'état, et cela méme en logique. Pour cette raison,
ils rejetteront le concept, considéré comme une notion fictive, et affirmeront
que le fondement de la pensée est un acte : 'acte de jugement. Mme Virieux
note que la psychologie génétique est arrivée a des conclusions analogues ;
mais, ajoute-t-elle, dés qu'on veut raisonner rationnellement, on ne peut se
passer du concept: jugement et concept simpliquent mutuellement.

Autre fait important: ce jugement, les Stoiciens considérent qu'il est
d’abord hypothétique, alors que pour Aristote il est d’abord catégorique. Il
y a la une opposition que Mme Virieux veut lever en montrant qu'en
réalité ces deux sortes de jugement s'impliquent I'une l'autre : quand je dis
«tous les hommes sont mortels» (jugement catégorique), je sous-entends
«si je suis bien informé» (jugement hypothétique). En outre, sur ce point,
la psychologie génétique sera du cdté d’Aristote : 'enfant commence a aftir-
mer catégoriquement, avant de poser des conditions. Parmi les autres ques-
tions intéressantes soulevées par cette logique, notons encore celle des rap-
ports entre la modalité des jugements et le probléme de la liberté: si l'on
nie la liberté, on opposera les deux modalités de l'impossible et du néces-
saire ; mais cette opposition sera remplacée par celle du possible et du
nécessaire si I'on croit 4 la liberté, comme semble le faire Chrysippe. Comme
le montre cette derniére remarque, ou le rapprochement fait plus haut entre
la conception du monde et la place accordée au jugement, la logique des
Stoiciens n’est pas ung simple propédeutique : elle fait partie intégrante de
leur philosophie, ce qui achéve de la distinguer profondément de celle
d’Aristote.

Mais en méme temps elle se rapproche beaucoup de la logistique contem-
poraine : mettre l'accent sur le jugement au détriment du concept, c'est
déja préfigurer la logistique. Et il y a d'autres traits communs que
Mme Virieux a bien soulignés ; c’est ainsi que les Stoiciens, en étudiant les
relations entre les «exprimables», terme par lequel il faut entendre des
énoncés considérés comme des touts inanalysables, ont mis en évidence six
types de relation, dont trois se retrouvent en logistique. On peut du reste
rapprocher la pensée stoicienne, non seulement de la logistique, mais encore
d’autres courants de la philosophie européenne, et c'est sur I'é¢tude de quel-
ques-uns de ces rapprochements que Mme Virieux termine son ouvrage.

Avant de laisser la parole aux membres du jury, Mme Virieux souligne
encore que les divergences relevées entre la pensée d’Aristote et celle des

21



Stoiciens ou des Logisticiens modernes ne doit pas donner a croire qu'il y a
plusieurs logiques irréductibles les unes aux autres: en réalité, les principes
fondamentaux — identité, contradiction, tiers-exclu — restent toujours les
‘mémes et ceux qui prétendent s’en passer y recourent implicitement.

Apreés cet exposé, M. le professeur H. Reverdin souligne les difficultés
présentées par un tel sujet: comme l'avait dit Mme Virieux, il ne reste
aucun des traités de logique stoicienne, et nous en sommes réduits i tra-
vailler sur des commentaires peu sirs, souvent pas traduits et d'un abord
ardu. D’autre part, Mme Virieux a fait preuve de générosité en nous offrant
un ouvrage d'une grande richesse, dont le contenu dépasse de loin les pro-
messes du titre. Mais cette générosité n’est-elle pas excessive parfois: beau-
coup des points traités n'ont qu'un rapport bien éloigné avec la logique ;
¢tait-il bien nécessaire de faire précéder I'étude de la logique des Stoiciens
de l'exposé de toute leur cosmologie et de toute leur épistémologie? — A
cette critique, Mme Virieux répond qu’il ne faut pas séparer la logique du
reste de la philosophie, surtout quand il s’agit d'une doctrine ou la logique
est vraiment fonction de tout un systeme philosophique. — Par ailleurs,
M. Reverdin reléve quelques confusions entre les notions de vrai et de réel,
mais il ne voudrait pas que ces critiques mettent dans l'ombre la valeur
de I'ouvrage.

Quant a2 M. le professeur H. Miéville, il commence par relever l'intérét
des rapprochements entre la pensée stoicienne et la pensée moderne, mais
se demande si Mme Virieux ne va pas parfois trop loin dans cette voie :
I'hylozoisme des Stoiciens rappelle peut-étre la physique moderne, car dans
les deux cas on fait de la nature quelque chose d’actif, mais s’agit-il bien
du méme genre d’activité ? En passant, M. Miéville reléve que les Stoiciens
entendent par «sensation» ce que nous nommons « perception », car pour
eux la sensation se fait dans lintellect; il aurait été bon de le souligner
explicitement. La discussion s’engage ensuite sur un plan plus technique et
M. Miéville note une certaine confusion dans les définitions qui nous sont
données du nécessaire, du possible et du contingent: il ne faut pas con-
fondre le contingent avec le non-nécessaire, car 'absurde et le contradictoire
rentrent aussi dans le non-nécessaire ; la définition compléte du contingent
devra donc étre: «Ce qui est non-nécessaire et non-impossible ». Pour ter-
miner, M. Miéville regrette une tendance a la dispersion qui se fait jour
ici et 12 dans ce travail, mais en méme temps reléve tout l'intérét que
présente cette étude, propre a réformer le jugement trop sommaire porté
généralement sur un aspect important de la pensée antique, et félicite
Mme Virieux d’avoir sans cesse fait effort pour marquer ce qui dans le
Stoicisme est resté vivant et a fécondé la philosophie occidentale. Clest 2
cet effort constant que ce travail doit sa valeur.

Apres délibération, le Conseil de Faculté propose a I'Université de décer-
ner le grade de docteur és lettres 4 Mme A. Virieux-Reymond.

André V@ELKE

22



	Chronique de la faculté des lettres

