
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 20 (1946)

Heft: 4

Artikel: Les Myrmidons d'Eschyle

Autor: Lasserre, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3 0e année N° 4 Octobre 1946

ÉTUDES DE LETTRES
Bulletin de la Société des Etudes de Lettres N° 67

LES MYRMIDONS D'ESCHYLE

Les multiples études qui ont été consacrées depuis une
centaine d'années à l'explication du théâtre d'Eschyle ont peu à peu
dessiné du poète et de son œuvre une image traditionnelle où
seules les nuances sont encore sujettes à discussion. Il faut
toutefois se rappeler qu'on ne saurait se faire une opinion
définitive, ou simplement satisfaisante, tant que la connaissance
de sa poésie est limitée aux sept tragédies qui nous la révèlent.
Rien ne prouve, en effet, que cette infime partie d'une œuvre
considérable — quatre-vingt-dix pièces environ, remplissant une
activité de près de quarante-cinq ans — nous livre l'essentiel,
et le meilleur, de son art. Aussi nous sommes-nous proposé
d'analyser ici la tragédie probablement la mieux connue de celles
dont on ne possède que des fragments. Nous espérons montrer
qu'elle élargit singulièrement la base sur laquelle on s'est
accoutumé à fonder les jugements qu'on porte sur le théâtre du

créateur de la poésie tragique.
La reconstitution des stlyrmidond, première tragédie de la

trilogie qu'on nomme communément l'Achilléide, ou l'Iliade
tragique, repose en premier lieu sur le récit homérique de la
colère d'Achille. Le drame commence au moment où Zeus,
soutenant le ressentiment du héros, impose aux Grecs une
retraite précipitée sur leurs positions ; il se termine par la
décision que prend Achille, après la mort de Patrocle, de venger
l'ami perdu. C'est la matière des chants VIII à XVIII de

\ILÏade. Dans ce cadre viennent s'insérer assez aisément une
douzaine de fragments cités par les auteurs anciens, de longueur



- i34 -
et de valeur inégales, tous intelligibles heureusement. Quelques

fragments d'une adaptation latine de cette tragédie, faite par le

poète Accius au IIe siècle avant l'ère chrétienne, ainsi que des

témoignages antiques, apportent encore de précieuses indications.
C'est sur ces premières données qu'ont travaillé successivement

Hermann, Ahrens, Ribbeck, Welcker, Croiset et Matelda
Gigli, de i83q à 1928. Depuis lors, un important fragment de

papyrus, trouvé à Tebtunis et publié pour la première fois
en 1934, a permis à W. Schadewaldt de reconstruire la tragédie
de telle manière qu'il ne subsiste plus aucune grave lacune dans

son dessin dramatique h La reconstitution que nous présentons
ici est à peu près calquée sur celle qu'a faite ce philologue, mais

nous l'avons précisée sur certains points au moyen de celle de

Matelda Gigli 2 et nous y avons ajouté quelques conjectures
personnelles. Nous avons pris soin, d'ailleurs, d'encadrer de

crochets carrés tout ce qui, dans l'analyse de la pièce ou dans
les traductions, est encore dû à des hypothèses.

** *

La scène représente le camp des Myrmidons. Dans un angle,
la tente d'Achille, assez ouverte pour qu'on puisse voir à l'intérieur

le héros assis, immobile, entièrement enveloppé de son
vaste manteau qu'il a rabattu sur son visage 3. On devine, par
delà l'entrée de la scène, les premiers retranchements des

Grecs. Le chœur, formé des vétérans de l'armée d'Achille, entre
au rythme pesant d'anapestes ralentis :

Tu void où en dont led Danaend, illudtre Achille, tu led void périr doud

la Lance dand cette détredde que tu ad douhaitée, led trahiddant, avant de

[te retirer] doud ta tente ; maid (fr. i3i)...

1 Hermeà 71 (1936), pp. 25-6g.
2 Rivieta Indo-Greco-Italica di Fitologia-Lingua-Antichità 12 (1928), pp. 5o-f>9.

3 Aristophane, Grenouilled, v. 911 : Son Achille, il commence par iaddeoir là,
tout voilé, la figure cachée... Le scholiaste indique : Alyrmiàonv, deux premièrco
dcèned. Nous pensons que son refus de combattre était aussi indiqué par ses

armes suspendues près de lui, comme on les voit sur les vases à figures rouges.



i35 —

Telles sont leurs premières paroles. La parodos continue
apparemment sur ce thème, opposant aux revers des Achéens

l'injuste indifférence de leur allié. On peut supposer que le
chœur mêle à ses reproches le récit de la bataille : les Troyens
menacent maintenant les premiers retranchements, on entend le
tumulte de l'assaut h Alarmés, les choreutes redoublent
d'insistance; leurs voix se joignent en une supplication ardente,
modulée sur un rythme angoissant :

Achille, roi de Phtie, que ne te jettes-tu dans la mêlée, alors que tu
entends leur peine, las! et Leur mort (fr. i32)

Le héros demeure muet.
Entre temps, acculés à leurs défenses, les chefs de l'armée

grecque ont décidé de tenter un dernier effort pour apaiser le
fils de Pélée. On enverra une délégation auprès de lui ;

Agamemnon a consenti à tous les sacrifices. Aux plaintes du
chœur va donc succéder une scène où les deux hérauts,
Talthybios et Eurybate, supplient Achille de reprendre les armes
et de rentrer dans le combat. Mais celui-ci garde le silence.

Après l'insuccès des démarches officielles, c'est au tour du

fils de Nestor, Antiloque, un des seuls amis d'Achille, de plaider
la cause des Achéens. Il tentera de faire pression, à titre privé,
sur \' inflexible volonté (pertinacia: Accius, Alyrmidones, fr. 1) du

héros irrité. Ce qu'il apporte, lui, ce ne sont plus les promesses
des Grecs, mais leurs menaces : on parle de l'obliger à coups de

pierres à recommencer la lutte...
Achille 2 : Ils lapideront mon corps? Qu'on ne s'imagine pas que le

fils de Pélée, même déchiré par les pierres, cessera de mener sur le sol

de Troie ce combat sans armes qu'il soutient pour le succès des

Troyens 3

1 C'est le sujet des chants XII et XIII de l'Iliade.
2 Nous avons préféré au texte de Schadewaldt celui publié par Fritsch

(Neue Fragmente des Aischylos und Sophokles, thèse, Hambourg, 1936).

3 Eschyle a repris le motif de la lapidation d'Achille de la légende d'Iphigénie
à Aulis : on le retrouve dans VIphigenie de Sophocle (fr. 284) et dans 1'Iphigenie
à Aulis d'Euripide (v. i35o).



—• i36

Anïiloque : Leurd menaced pourraient toutefois de réalider ; tu

ridqueraid même, alord, d'être daidi prématurément par ceLle qui guérit
nod midèred, La mort.

Achille : Moi, par peur ded Achéend, exciter au combat une main

qui aura Lâchement molli devant La rage de Leur chef? AIaid di ce que

dident med doldatd edt vrai, que ma deule abdence a bouleverdé La dituation,
eh bien! que je doid caude, à moi tout deuL, de La ruine totale de L'armée

grecque! Ce n'edt pad Le dend de La didcipline qui m'empêchera de parler
aindi: qui prétendra, en effet, que ced généraux, que ced conducteurd

d'armée, dont plud nobled que moi? [Alord qu!]un deuL guerrier duffidait
à voud terradder [toud à La foid], demait Le dédordre dand vod rangd,
pourchaddait [vod] doldatd [qui,] didperdéd en toud dend, ramenaient

Leurd bouclierd dur Leurd épauled infantiled, [...endeuillait?] L'armée, Leur

chef préférait abandonner La Lutte, ...me montrant aindi ce qu'edt La

traîtride de [ce] combattant !1 [Je prétende qu'il n'a qu'à] mourir, et

Laidement, cet homme.

(Suivent quatre vers très mutilés qui semblent contenir une
intervention [du chœur] : celui-ci tente-t-il de freiner cette

rage de destruction? On peut lire encore : [IL, elle] détruit...

Puis Achille reprend la parole :

— ...Je n'ai pad menti, Loreque j'ai prétendu... que ma colère... dévad-

terait cette armée: on peut Le voir!
Dans les huit vers qui suivent, le dialogue semble se poursuivre

[avec le coryphée, tandis qu'Antiloque s'est retiré]. On reproche
à Achille certaines accudationd qu'il a portéed trop Librement ; celui-ci
allègue peut-être Yabdurdité ded propod qu'on a tenus sur lui. Enfin
les mots : il ne died point,... réconciliation,... adouciddement, paraissent
indiquer que les reproches se transforment en exhortations sur le
thème de la réconciliation avec l'armée achéenne. Le ton a changé.

1 Ou : ...m'accudant de trahidon (Schadewaldt). Nous préférons l'autre
interprétation, plus proche du texte, en pensant qu'Achille fait allusion à la récente
proposition d'Agamemnon de lever le siège (Iliade, ch. IX, vv. 17-28). On sait
que cet acte de lâcheté est dû aux succès d'Hector (ch. VII) : c'est ce que vient
de raconter Achille, si nous avons bien compris la portée des vers qui précèdent.
Schadewaldt voit au contraire dans ceux-ci une description de quelque haut
fait antérieur de la carrière du fils de Pélée, développant l'idée que son aide
est indispensable à la victoire achéenne.



- i37 -
Pendant cette scène, la troisième de la. tragédie, la situation

des Grecs s'est encore aggravée : après avoir enfoncé les
retranchements, les Troyens ont poussé leur attaque en pointe jusqu'aux
navires. Il est probable que le chœur, rompant le dialogue, se

met alors à décrire ce qu'il voit sur le rivage. De ce récit haletant

sont demeurés quelques termes dont la rareté convient
assez au style lyrique : gens du Scamandre, tranchées, griffons
sculptés dans /' airain des boucliers ; Aristophane les traite plaisamment

de vocables juchés bien haut sur leur destrier!

La détresse des Grecs touche à son comble : c'est Patrocle
lui-même, tout courant, qui vient raconter l'incendie du premier
navire; celui de Nestor, peut-être, dont il décrit les dix éperons

(fr. i33). Sa proue est en flammes et déjà, sous l'action de la
chaleur, les figures peintes qui la décorent, l'aigle et le pourpre
cheval-coq, dégouttent, abondantes larmes des vernis liquéfiés (fr.
[Patrocle presse Achille de reprendre la lutte ; il lui reproche
d'être arrêté lâchement par la possibilité qui lui a été donnée
de choisir lui-même sa destinée :

Aurait-on la poitrine criblée de blessures, on ne meurt pas tant qu'on

n'a pas doublé la borne assignée à l'existence ; pas plus qu on ne peut,

accroupi devant L'âtre, dans sa demeure, échapper à son destin

(fr. 362) 2. ] Achille demeurant intraitable, Patrocle réclame alors

1 Voir Aristophane, Grenouittcs, vv. 928-900 : Les termes étranges cités plus
haut voisinent si étroitement avec le fameux cheval-coq qu'il est tentant de les
attribuer au même passage des Myrmidons. La mention du Scamandre y invite
déjà.

2 Croiset a attribué ce fragment indéterminé d'Eschyle aux Myrmidons. Il
voit dans ces quatre vers une allusion au choix qui s'offre à Achille. C'est aussi
ce qui lui fait placer la réflexion dans la bouche de ce héros, au moment où il
décide de venger la mort de Patrocle malgré les objurgations de Thétis. Quoique
rien n'oblige à retenir ce fragment, il faut convenir qu'il fait écho au reproche
que Patrocle adresse à Achille, dans VILiade, d'être arrêté par l'alternative
bien connue (ch. XVI, vv. 36-3g, qg-5i). Aussi nous paraîtrait-il plus exact
de placer ici ces quatre vers, en les mettant dans la bouche de Patrocle. Platon
dit bien qu'Achille hésite à venger son compagnon à cause de ce que Thétis lui
révèle de sa destinée ; mais le philosophe pense à une tragédie qui faisait de
Patrocle l'amant d'Achille (celle d'Agathon, sans doute), alors qu'il reproche
à Eschyle d'avoir imaginé la liaison inverse (Banquet, 179 E - 180 A).



— i38 —

qu'on le laisse partir, lui, avec les Myrmidons, à la rescousse
des Achéens. Grâce à des arguments que nous ignorons, il
obtient gain de cause. Nous le voyons aussitôt courir au combat.

Le chœur quitte-t-il alors la scène avec Patrocle, ou reste-t-il

pour garder le camp Nous ne le savons pas. On peut supposer
que, pendant l'absence de son ami, Achille est en proie à de

funestes pressentiments. Peut-être, comme dans 1 'Iliade, supplie-
t-il Zeus de protéger le trop ardent guerrier (cf. ch. XVI,
vv. 233-2/(8) Il est certain que le départ de Patrocle est salué

comme un acte de dévouement à une noble cause : la soudaine

annonce de sa mort, par un coup de trompette suivi de l'arrivée
d'un messager, passait pour exalter le patriotisme des Athéniens

1. On amène bientôt le cadavre déchiré du héros ; Antiloque
l'accompagne. La vue de ce corps inanimé fait éclater la douleur
du fils de Pélée. Ses premiers gémissements sont mêlés de cris de

désespoir où résonnent les accents de l'amour le plus passionné :

Tu rîad pad eu d'égard pour cette adoration dacrée que j'avaid de ton

corpd, ô toi qui me rendd di mal med caredded (fr. i35)... Et plus loin :

Cette pieude communion avec ton corpd (fr. i36)...
Il s'accuse d'être la cause de cette mort; c'est lui qui a laissé

partir Patrocle, c'est lui qui l'a encouragé :

C'edt La Leçon de La fabLe Libyenne: un aigle venait d'être frappé par
une flèche ; ayant condidéré don empennage: « Ce dont med pLumed, dit-il,
ce ne dont pad celled d'un autre qui viennent de m'atteindre* (fr. 13g)I
Substituant ainsi des réflexions amères à ses cris de détresse,

il est insensiblement amené à s'adresser à Antiloque, qui
partage ses larmes :

Pleure dur moi, qui vid encore, Antiloque, plutôt que dur celui qui edt

mort: c'edt tout ce que je poddédaid qui d'en edt allé (fr. i38).
Et comme peut-être le fils de Nestor le presse de se détacher de

ce cadavre souillé, de ce vidage maculé (fr. 142) 2 :

Non, le dégoût n'a pad de pride dur moi: je l'aime (fr. 137).

1 Selon Aristophane, Grenoullled, vv. 1040-1042.
2 Nous interprétons ici une image obscure en nous appuyant sur la glose

qu'en donne le lexique d'Hesychios.



Brusquement sa plainte cesse et fait place à un hurlement de

vengeance :

Ded armed, iL me faut ded armed (fr. 140),... Le frêne de La Lance

(fr. 141)...
On peut supposer que Thétis, émue de la douleur de son fils,

vient d'apparaître. [Elle dissuade probablement le héros d'assouvir

sa vengeance, mais] elle finira [par céder et] par promettre
les armes demandées. Les Néréides, ses suivantes, les apporteront

en effet au début de la deuxième pièce de la trilogie.
Enfin, tandis qu'Achille s'abîme dans une songerie où le

surprendra le retour des filles de la mer, le chœur se retire,
psalmodiant le thrène funéraire sur le cadavre qu'il emmène 1.

** *

Etant tiré d'une source qui nous est connue, l'Iliade, le drame
de la colère d'Achille offre un excellent exemple de la mise en

œuvre d'une donnée épique. Le génie créateur d'Eschyle peut
s'y mesurer à sa plus juste échelle. En ce qui concerne son
invention dramatique, Schadewaldt a montré sans difficulté

que si d'une part le poète tragique a fidèlement respecté le récit
homérique, il a d'autre part admirablement ramené l'action à

son dessin le plus simple et à sa manifestation la plus théâtrale
en ne retenant de l'épopée que les épisodes capables d'être
traduits en acted de la volonté d'Achille ou de celle de ses
adversaires. Ajoutons qu'en resserrant le drame autour de

l'antagonisme du fils de Pélée et d'Agamemnon, Eschyle a, mieux

qu'Homère, réalisé l'unité de l'action. Mais ce n'est pas sur ce

point, croyons-nous, que les Alyrmidond apportent la révélation la
plus originale : quoique aucune autre tragédie ne fasse preuve d'un
sens aussi aigu du drame, pas même I' Agamemnon ou le Prométhée,

au moins toutes celles qui nous sont connues montrent une
intention dramatique qui va exactement dans la même direction2.

1 Cette dernière conjecture est de Wilamowitz.
2 Qu'il nous suffise de renvoyer à l'excellent ouvrage de M. Maurice

Croiset, Edchyle, étuded our L'invention, dramatique dam don théâtre, Paris, Belles-
Lettres, 1928.



—140 —•

Il se peut que l'excellence de l'action épique ait contribué
à une réussite aussi parfaite. Ce que nous nous proposons
ici, c'est de prolonger la comparaison avec Homère dans
le domaine de l'invention tragique, où nous paraît s'esquisser
une orientation encore insoupçonnée de la tragédie escbyléenne.
Nous y étudierons les ressorts dramatiques non plus dans leur
rôle de propagateurs de l'action, mais dans leur qualité tragique ;

c'est-à-dire que nous nous demanderons en quoi réside l'effet
tragique de ce drame. Nous veillerons, dans cette analyse, à ne

pas nous appuyer sur les quelques hypothèses que nous avons
dû conserver ou proposer en reconstituant la pièce.

L'acte décisif, la péripétie qui engendre la catastrophe,
est à n'en pas douter la décision que prend Achille de laisser

partir Patrocle. Tout ce qui précède vise à obtenir de lui sa

participation à la lutte, tout ce qui suit en est la conséquence.
Or quels sont, successivement, les arguments qui soutiennent cet
assaut contre l'irréductible volonté du héros Dans la parodos,
le chœur fait appel à sa pitié pour les Grecs en détresse : le

tragique résulte ici de l'écart qui sépare cette détresse, rendue

plus angoissante par les récits de la bataille qui est en train de

se livrer, de la dureté du fils de Pélée. C'est un tragique qui ne

résonne que si le public a accordé sa sympathie à l'armée défaite,

un tragique d'ordre sentimental. Cet effet est accentué par le

choix habile de ces premiers avocats de la cause achéenne : les

soldats mêmes d'Achille. Cela n'est pas dans Homère ; l'Iliade
montre bien que les Myrmidons ne partagent pas la décision de

leur chef, mais c'est le désir de combattre qui les anime contre
lui, non leur compassion (ch. XVI, vv. 200-209). ne Peuf
méconnaître qu'Eschyle a forcé dans ce sens la donnée épique

pour accroître le contenu sentimental de l'émotion tragique.
D'autre part, en faisant passer les Myrmidons dans le camp
des Grecs, pour ainsi dire, il a, mieux qu'Homère, fixé les deux

pôles du drame : tous les Achéens d'un côté, Achille seul de

l'autre.
Dans la seconde scène, celle des hérauts, l'argumentation des

Grecs est inconnue. Mais une déviation du modèle homérique



— Mi —

révèle assez l'intention tragique : tandis qu'au chant IX
l'ambassade se compose d'Ajax, d'Ulysse et de Phénix,
Eschyle remplace ces héros par Thaltybios, le porte-parole
d'Agamemnon, et Eurybate, le porte-parole d'Ulysse. Ce sont
ces deux guerriers que le roi des rois avait envoyés, quelques

jours plus tôt, enlever Briséis au fils de Pelée (ch. I, vv. 3i8-3/f8).
Il est évident que cette modification vise à préciser l'adversaire
d'Achille : le meneur des Grecs, Agamemnon. En simplifiant ainsi
la lutte, Eschyle fait apparaître, ou encore seulement prévoir, le

motif sentimental de l'antagonisme qui dirige le drame : la haine.
La haine préside à la dureté d'Achille; elle lui donne toute sa
laideur. On sait toutefois que le héros reste muet pendant toute
cette scène, on ne peut que deviner le sens de son silence. La
scène suivante en donnera l'explication.

Le paroxysme de la haine est atteint à l'occasion du plaidoyer
d'Antiloque. Antiloque est le seul ami qu'Achille ait dans le

camp des Grecs. Dans Homère, il n'intervient pas personnellement

auprès du chef des Myrmidons; c'est Nestor, son père,
qui invite Patrocle à apaiser l'ire d'Achille (ch. XI, vv. 6i6-8o5).
Si le drame gagne en intérêt à cette importante modification, il
y gagne surtout en tragique. En effet, Antiloque représente le
héros le plus propre à émouvoir l'intraitable fils de Pelée, à

cause des sentiments qui les lient l'un à l'autre. Aussi obtient-il
qu'Achille lui réponde. Il reproche à celui-ci d'abord son inflexibilité

: le voilà donc aux prises avec la volonté du héros irrité ; il
ne s'agit plus de lui inspirer de la pitié, mais d'agir contre sa

haine. Puis il lui rapporte les menaces sanglantes des Achéens.
C'est alors qu'Achille, au mépris des lois de l'amitié, laisse

sa rage s'exalter en un refus que rend à la fois plus poignant et

plus odieux son double motif : l'exécration, poignante, qu'il a

vouée à Agamemnon et la malédiction, odieuse, qu'il profère à

l'adresse de l'armée achéenne. Racinienl Tout le tragique, ici,
réside dans le jeu subtil des sentiments que provoque l'attitude
d'Achille. Juste, sa haine contre Agamemnon; admirable, son
orgueil de prince offensé ; grandiose, l'exaltation de sa violence.
Mais injuste, l'extension de sa haine à l'armée entière ; laid.



1^2 —•

son mépris des efforts désespérés des Grecs, ses compatriotes ;

basse, sa démesure même. Quel tragique discord, quel magnifique

conflit! Seules les attaches sentimentales qui unissent les

spectateurs aux héros de la tragédie, diversement rompues,
contradictoirement nouées, déterminent la valeur tragique de la
lutte qui se livre. La tragédie, c'est l'isolement d'Achille.

L'entretien avec Patrocle et la scène qui le suit nous sont
inconnus. Nous ne retrouvons des jalons que dans le dénouement.

Toutefois le fait que Patrocle faisait figure d'un exemple
de civisme et de vertu permet d'inférer que ses sentiments
faisaient antithèse avec ceux d'Achille. Son départ continuait, en

l'accentuant, la rupture tragique. D'autre part son sort devait
servir de punition, exemplaire encore, à l'erreur du fils de

Pélée, ainsi que le certifie la fable de l'aigle blessé (fr. i3q). Or
à cet endroit se place la plus extraordinaire déviation du modèle

homérique. Pour rendre le dénouement plus poignant, Eschyle
établit entre Achille et Patrocle le lien le plus solide : l'amour L
Il y a plus. Eschyle imagine qu'Achille est l'amant de Patrocle,
alors que la vraisemblance, selon Platon (Banquet, 180 A),
exigeait que Patrocle fût l'amant. Si Eschyle a fait de lui l'objet
de l'amour d'Achille, c'est pour que leur divorce accroisse la
solitude de l'un sans toucher le cœur de l'autre. Homère a la
même intention. Toi qui me rende di mai mee careeeee (fr. i35)...
Tout ce que je poeeédaia (fr. i38)..., dit Achille dans son

désespoir. Est-il nécessaire de montrer comment le tragique,
une fois que l'insupportable tension du drame a été brisée

par le départ sans retour de Patrocle, fait place au pathétique

d'un dénouement où, d'un coup, toutes les sympathies

retournent au héros désespéré La vengeance d'Achille,

1 II pouvait s'autoriser de quelques expressions touchantes par lesquelles
Y Iliade désigne l'amitié des deux héros ; ainsi, ch. XXIV, vv. 6-9 : It doupirait
aprèj Patrocle... (cf. ch. XXIII, v. 94). Si, en fait, Homère ignore ou évite
l'amour masculin, il faut reconnaître que les Anciens ne l'ont pas toujours
compris. En condamnant par une athétèse les passages mentionnés ci-dessus,
Zénodote nous apprend qu'on pouvait, au nom d'une stricte moralité, les

interpréter dans un sens qui eût été défavorable à l'idée très noble qu'on se faisait
d'Homère depuis Platon.



— 143 —

annoncée encore avant la fin de la pièce, servira de justification

à cette volte-face du public en répondant à l'espoir
des Grecs.

Un dessin psychologique aussi parfait, aussi rare chez Eschyle,
évoque la formule qu'Aristote applique aux actes des héros de

tragédie {Poétique, ch. 9) : Quoi que ce doit qu'il arrive à quelqu'un
de dire ou défaire, conformément à la vraisemblance ou à la nécessité...

Ne règne-t-elle pas partout dans les JHyrmidons, cette nécessité

psychologique Il en fallait autant pour imposer au drame son

tragique. En effet, seule la combinaison habile des sentiments
des héros pouvait créer dans l'esprit des spectateurs l'émotion,
la résonance, propre à la tragédie. Le tragique n'est valable

que dans la mesure où le poète a réussi à diviser les sympathies
entre les Grecs et Achille. Or quel est le critère qui décide de

cette division Quelle est la loi qui oblige à ce partage La
réponse d'Eschyle, croyons-nous, contient la révélation à la
fois la plus admirable et la plus inattendue. Une autre question

peut être mise en parallèle avec celle-ci : quel est le

rôle que jouent les dieux dans cette tragédie 1

Chez Homère, les dieux n'interviennent pas contre la colère

d'Achille ; ils sont indifférents à ce qu'elle pourrait avoir de juste
ou d'injuste. Le poète la traite, humainement, de maudite colère

(ch. I, v. 2). En outre les dieux justiciers, Zeus et Apollon,
favorisent la rancune du héros en soutenant les Troyens contre
les Achéens. La mort même de Patrocle, d'ailleurs contraire
aux Grecs, est une vengeance toute particulière d'Apollon.
On se rappelle que la destinée d'Achille échappe à la loi divine

puisque, seul de tous les mortels, il est libre de choisir la forme

1 Schadewaldt, posant la question {art. cit., p. 68, n. 1), remarque simplement
qu'on n'a conservé aucune indication à ce sujet, si ce n'est une allusion à la
Justice (Diké) dans la dernière pièce de la trilogie (fr. 266, v. 3), mais dans
la bouche de Priam qui parle du châtiment que lui inflige la mort d'Hector.
Cette allusion ne concerne donc en aucune façon la colère d'Achille. On pourrait
éventuellement faire état du mot que nous avons traduit par discipline dans la
réponse d'Achille que contient le papyrus : le texte dit Aidôs (la Pudeur).
Néanmoins il s'agit ici d'un sentiment tout humain, même si on suppose
qu'Eschyle le divinise. La majuscule est arbitraire.



144 —

et la durée de son existence ; Homère ne manque pas de s'en
souvenir au moment du départ de Patrocle. Nous croyons
qu'Eschyle n'a pas transformé cette donnée : il ne pouvait
dresser Zeus ou Apollon contre le fils de Pélée sans fausser

gravement un modèle qu'il respecte sans cesse. Et surtout, il ne

pouvait le faire sans compromettre entièrement l'équilibre du
drame. En effet, le recul des Grecs eût été alors inexplicable,
puisque nous savons qu'il est dû à une promesse que Zeus a
faite à Thétis pour satisfaire Achille. Les Myrmidons reprochent

en propres termes à leur chef, dès les premiers vers, d'avoir
souhaité la perte des Achéens ; Eschyle dit exactement : Toi qui
ad bu à leur douffrance... La glose d'Harpocrate (Lexique, p. 269

Dindorf) nous apprend que cette expression désigne métaphoriquement

une trahison. L'acte de boire à la réussite ou à l'échec
d'une entreprise souligne le rite religieux par lequel on s'assure
le concours d'une divinité 1 : il équivaut ici à une trahison. Nous

voyons dans le reproche des Myrmidons une allusion à la supplication

que Thétis a transmise à Zeus de la part de son fils
offensé (cf. Iliade, ch. I, vv. 3^8-^3o et 4g3-533). Les dieux
sont pour Achille, c'est pourquoi sa colère ne les blesse pas. Ce
sont les hommes seuls qui la réprouvent.

Il est évident que ce n'est pas non plus la décision de laisser

partir Patrocle qui est condamnable, même si elle introduit le
dénouement. Le sens de l'apologue de l'aigle blessé est qu'Achille
se trouve maintenant touché par l'amour qu'il a laissé croître
en lui ; Patrocle n'est que le moyen dont se sert la loi morale

pour frapper celui qui l'a transgressée. La faute d'Achille est

antérieure : cette faute, c'est sa colère. Mais qui la juge fautive
Une morale humaine. La tragédie n'est nullement dénuée de

sens moral, mais sa morale ne se réclame pas, exception
remarquable, d'une mesure divine. Si le jeu des sentiments a été aussi

1 Rite particulier à la cérémonie des fiançailles : Pindare s'en inspire dans
l'un de ses plus beaux préambules, celui de la VIIe Olympique, qui se trouve être
à peu près contemporain de l'Achilléide, L'ode date en effet de 464 et la
trilogie d'Eschyle n'est pas de beaucoup antérieure à VOrcdtie (458) : à des dates
aussi voisines, les rites n'ont pas des significations différentes.



—• 1^5

minutieusement ordonné, c'est que les sentiments humains s'érigent

ici en arbitres de la destinée d'Achille. Si les dieux, ce qui
se peut fort bien, ont été pris à témoin, ce n'est que pour
rehausser une affirmation humaine : ils n'ont jamais tenu les

rênes de la tragédie. Ils ne défendent pas, en effet, l'odieux
Agamemnon. Le sort d'Achille ne révèle en aucune façon les

desseins des puissances supérieures, il rend valable une
affirmation des sentiments humains. Mauvaise aux yeux des hommes

seulement, sa colère échappe à l'appréciation divine. C'est ce

dernier point, comme étant celui qui décide de la valeur uniquement

humaine du tragique de cette pièce, que nous tenons encore
à justifier h

Comme nous l'avons dit plus haut, aucune justice divine ne

condamne, chez Homère, la colère d'Achille. Seul le jugement
du poète la rend haïssable. On peut rapprocher de cette
conception de la condition humaine la remarque que fait Aristote
qu'on ne peut tirer de \'Iiiade et de 1 'Odyéoée qu'une ou deux

tragédies, tandis que les épopées non homériques offrent une

multiplicité de sujets (Poétique, ch. 23) 2. Certes, Aristote ne

pense ici qu'au fait que Y Iliade et Y Odyddce respectent l'unité
d'action au point d'exclure tout autre drame que celui qui engage
leurs héros ; mais son témoignage peut être utilisé à d'autres
fins : si les poètes tragiques ont évité de puiser à ces sources,

1 II n'est pas inutile d'observer qu'en promouvant un jugement humain au
rang de loi morale, Eschyle obéit au même sentiment qui le pousse à identifier
dans ses dernières tragédies Zeus à la personnification de la justice. Toutefois
sa Justice est bien loin encore d'être humaine.

2 Platon prétend au contraire qu'Homère est le maître de La tragédie (République,

X, 595 B), le dommet de La poédie tragique (Théétète, i52 E) ; une boutade
d'Athénée, qui remonte probablement en dernière analyse à la Comédie du
Ve siècle, par Théophraste ou Chaméléon, prête à Eschyle l'aveu suivant :

Med tragédicd dont ded mietted ded grande fedtind d'Homère (VIII, 347 E). Il ne faut
pas s'arrêter à ces témoignages, car on sait que ce n'est que vers le milieu du
IVe siècle qu'on cesse de considérer Homère comme l'auteur de toutes les
épopées qui circulaient sous son nom. Platon pense à toute la poésie épique, et à
plus forte raison l'humoriste anonyme (cf. G. Finsler, Homer, Leipzig und
Berlin 1908, pp. 240 et suiv.).



146 —

à Y Iliade surtout, c'est qu'ils n'y trouvaient pas cette révélation
de la puissance divine et cette lutte de l'homme contre le mystère
divin qui font si facilement jaillir la tragédie du drame. En
revanche les poèmes épiques plus récents, dont les héros se meuvent

en plein miracle divin, offrent à chaque instant des exemples
de ces audaces humaines que les dieux jaloux châtient si cruellement.

L'Odyddée, apparemment plus récente que Y Iliade, reflète

déjà ces conceptions nouvelles d'un monde jugé par les dieux.
Stésichore, Bacchylide, Pindare, Simonide, se sont nourris des

épopées du VIIe et du VIe siècle précisément parce qu'ils y
trouvaient à foison ces leçons sévères qui rendent leur poésie
plus digne.

Il est frappant de constater que si de nombreuses odes de

Pindare présentent Achille comme le modèle de la bravoure,
le modèle du héros, aucune n'évoque sa colère : c'est en effet
qu'elle nuirait à sa grandeur l. Mais il est plus remarquable
encore que, dans la seule allusion qu'il fasse à Y Iliade, Pindare
a soigneusement évité de s'arrêter sur ce qui était le sujet même
de l'épopée homérique, la colère du fils de Pélée : ...le filé puid-
dant de Tbétid aux cheveux couleur de mer, indéfeclible rempart ded

Achéend {Péan VI, vv. 84 et suiv.)... Est-il possible d'escamoter
plus brillamment la défection d'Achille Ce n'est pas seulement

qu'elle ternit le modèle, c'est bien plus qu'elle accuse la carence
de la justice divine ; elle n'a pas la valeur exemplaire qu'on lui
demande.

Le silence intentionnel de Pindare indique à quel point
l'impunité de la colère d'Achille est considérée au début du Ve siècle

comme la négation de la justice des dieux (le Péan VI serait de

490 environ). Peut-on dès lors supposer qu'Eschyle aurait fait,
contre l'opinion générale, de la mort de Patrocle une leçon
semblable à celle que donne l'assassinat d'Agamemnon Achille
a péché contre un idéal humain : sa faute se jugera devant un

1 Fehr l'a montré dans sa thèse, Die Mythen bei Pindar, Zurich 1936, p. 5y ;

nous ajoutons à son sentiment de la oncologic l'idée que la colère d'Achille est
immorale.



— i47 —

tribunal humain. Absence des dieux, présence des hommes, essor
des sentiments inséparables du cœur de l'homme, la haine et
l'amour, sanctification des jugements humains par la prise de

conscience d'une morale de la société humaine : tels sont les

traits les plus originaux que les Alyrmidoru apportent à la
connaissance du tragique d'Eschyle. En faut-il davantage pour
remettre en question tant de conclusions qu'on a cru pouvoir
tirer de l'étude des seules tragédies qui nous soient parvenues
intactes

François Lasserre.


	Les Myrmidons d'Eschyle

