
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 20 (1946)

Heft: 1

Artikel: Genèse et unité de Beowulf

Autor: Bonjour, Adrien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GENÈSE ET UNITÉ DE BEOWULF
Leçon inaugurale —• prononcée te 7 novembre 1 tyjét •—• flu coure de Vieil anglais,

que AI. Adrien Bonjour, docteur è.i lettres, professe à La Faculté dee Lettres de

1'Université de Lausanne, en qualité de privat-docent.

Plus simplement encore pourrais-je dire « Présentation de

Beowulf », puisqu'aussi bien je ne vise aujourd'hui qu'à vous
donner une introduction succincte au grand poème anglo-saxon.
Je dis bien succincte, car, sous le titre d'introduction au poème,
R. W. Chambers, l'un des grands critiques littéraires anglais
de notre époque, a publié un fort volume de 565 pages 1.

Rassurez-vous, je serai plus bref. Le volume imposant de Chambers
n'est pas moins symptomatique de l'amplitude du sujet; et ce

n'est pas trop dire, je crois, qu'il n'est pas d'œuvre dans toute
la littérature anglaise, à part les contes de Chaucer et les

drames de Shakespeare, qui ait suscité depuis un siècle une aussi

vaste bibliothèque d'ouvrages critiques, une « littérature » aussi

copieuse, que le poème de Beowulf.
Cela est d'autant plus remarquable, de prime abord, que les

difficultés techniques à surmonter pour arriver à lire et à apprécier

le Beowulf dans le texte sont autant de chevaux de frise
barrant l'accès du poème au lecteur cultivé. Si bien que le

Beowulf demeure trop souvent le domaine quasi exclusif du savant,
le grimoire scellé à tout autre qu'à l'initié. Encore s'en faut-il que
tous ceux qui ont écrit sur le poème soient des initiés, et je sais

un professeur d'Oxford qui soupçonne un certain nombre de

critiques de n'avoir pas lu le poème! Toujours est-il qu'on
peut se demander pourquoi le Beowulf a donné lieu à une telle
profusion d'études critiques. Disons d'emblée qu'il ne faut pas

1 R. W. Chambers, Beowulf, An Introduction to the Study of the Poem... 2nd

ed., Cambridge ig32.



— 2b —

en chercher la raison dans la valeur artistique du poème, reconnue

assez tard seulement, mais dans un ensemble de circonstances

qui font de Beowulf un document d'un intérêt unique.
Beowulf, c'est d'abord le premier poème d'envergure de toute

la littérature européenne écrit en vernaculaire. On ne lui connaît

pas d'antécédent ; il nous apparaît un peu comme jailli du néant 1 :

aussi le problème de son origine n'a-t-il pas manqué de passionner
la critique. A titre de comparaison avec la littérature française,
disons qu'il est d'au moins trois siècles antérieur à la Chanson

de saint Alexis. Cependant, loin d'être le produit encore fruste
d'une époque barbare, il est au contraire le reflet d'une société

aristocratique courtoise et raffinée, peut-être déjà sur le déclin ;

et son style, où abondent les circonlocutions, ces périphrases
souvent métaphoriques connues sous le nom Scandinave de « kennin-

gar », peut être qualifié à bien des égards de précieux. Quant au
vocabulaire, teinté d'archaïsme, et dont beaucoup de termes sont

propres au Beowulf seulement, il fait le désespoir de l'étudiant

par sa richesse, sa variété et le nombre parfois stupéfiant de

synonymes (pour un mot courant comme « l'homme », on n'en

compte, par exemple, pas moins d'une vingtaine).
Outre l'intérêt considérable qu'il présente pour le linguiste

et le philologue, notre poème épique anglo-saxon peut être considéré

sans exagération •— grâce à sa matière — comme la plus
ancienne source littéraire d'histoire Scandinave. Il renferme des

éléments soit historiques, soit légendaires, dont on retrouve la
trace, beaucoup plus tard, dans les chroniques danoises d'un
Saxo Grammaticus par exemple, dans les légendes primitives
suédoises ou dans les sagas islandaises. C'est dire avec quel soin

il a été étudié et fouillé par tous les spécialistes de la philologie
germanique et des origines des peuples nordiques, par les historiens

comme par les archéologues.
Enfin, en même temps qu'il nous présente un véritable tableau

de la vie européenne pendant le haut moyen âge, le poème est

1
« Aus dem Nichts entsprungen. » (H. Marquardt, Zur Entstehung des

Beowulf dans Anglia, lxiv, 1940, p. 15 2



—' 2 6 —

une illustration de la première phase glorieuse de la littérature
anglaise. En effet, s'il est Scandinave par sa matière, le Beowulf
est non seulement de langue mais d'inspiration et de style
spécifiquement anglais ; ce qui lui assure une place de premier ordre
dans l'histoire littéraire de l'Angleterre.

Il va sans dire que, derrière ces caractères essentiels que nous

venons d'esquisser, et qui en font un morceau de choix pour la
critique, le Beowulf pose encore nombre de problèmes fort divers
dont chacun a suscité à son tour toute une poussière de

commentaires. Mais quittons un instant cette gangue épaisse et dense

qui l'entoure et passons au cœur même du poème.
Si compliqué qu'il soit dans le détail, le contenu du poème peut

se résumer, du moins dans ses grandes lignes, en quelques mots.
Le poème nous présente deux moments de la vie de Beowulf.
L'un nous montre le héros, neveu du roi des Geats, au début de

sa carrière, et peut être intitulé « les aventures de Beowulf au
Danemark ». Cette première phase narre comment Beowulf,
jeune encore mais dont le renom commence à franchir les
frontières du royaume, se rend à la cour de Hrothgar, roi de Danemark,

pour y accomplir un double exploit. Depuis des années
le vénérable Hrothgar assiste impuissant aux déprédations du

monstre Grendel, sorte de démon ou troll, descendant de la race
maudite des géants, qui égorge ses fidèles guerriers pendant leur
sommeil. Aucun Danois n'est parvenu à le vaincre. Au cours
d'une lutte où le héros se fie à la force de son bras plus qu'au
tranchant de l'épée, Beowulf vient à bout du montre qui ne lui
échappe que blessé à mort. Pareille action d'éclat vaut à Beowulf
d'être sacré l'égal des plus puissants guerriers de la tradition
épique Scandinave. Mais une lutte plus dure encore l'attend : la
mère de Grendel, voulant venger son fils, égorge à son tour,
pendant la nuit, un fidèle de Hrothgar. Sans hésiter Beowulf suit
alors la trace sanglante qui le mène à l'antre du monstre, situé
dans un endroit sauvage, sous une cascade, et livre un combat
féroce au troll. Bien près de succomber, Beowulf parvient à

remporter la victoire au moment le plus critique, grâce à la découverte

providentielle d'une épée magique.



— 27 —

Fêté à la cour, où il reçoit les plus riches présents, Beowulf
prend congé de ceux qu'il vient ainsi de délivrer et rentre au pays
des Geats où il fait au roi, son oncle, le récit de son voyage.
Presque sans transition apparente on passe au second moment
de la vie du héros, que l'on peut intituler « Beowulf roi et le
combat contre le Dragon ». C'est au terme d'un long règne que
l'on retrouve le héros, devenu entre temps roi des Geats, vieillard
glorieux et magnanime (comme Hrothgar, un véritable rex juétui),
prêt à donner sa vie non plus, cette fois, pour un souverain
étranger, mais pour délivrer son propre peuple des ravages d'un
dragon. Comme beaucoup de ses congénères fabuleux, ce Dragon
est le gardien jaloux d'un trésor, enseveli depuis trois cents ans
dans un tertre funéraire — trésor auquel s'attache, comme à

celui des Nibelung, une malédiction. Ayant découvert par
hasard ce trésor prodigieux, un sujet de Beowulf en dérobe une

coupe précieuse à l'insu du Dragon. Dès qu'il s'aperçoit du vol,
le monstre, furieux, sort de sa tanière pendant la nuit et se venge
en crachant le feu sur toute la contrée. Tout en ayant le
pressentiment de sa fin imminente, le valeureux roi se prépare alors
à attaquer le redoutable animal. Au cours du combat Beowulf est
mortellement blessé, mais parvient cependant à tuer le dragon
lance-flammes, son terrible adversaire. Le neveu de Beowulf,
qui est venu au secours de son roi, recueille ses dernières paroles.
Le récit des funérailles du héros — dont la dépouille est brûlée

sur un vaste bûcher, au sommet d'une falaise —• termine le

poème.
En même temps qu'il y a gradation entre les combats, et

continuité dans le caractère héroïque de Beowulf, il y a aussi un
certain contraste entre ces deux moments où la gloire du héros

atteint son plus haut période. Ces deux moments représentent
en effet l'aube éclatante et le crépuscule tragique d'une carrière
exceptionnelle vue en une perspective frappante. Ce qui enrichit
encore le poème, c'est le fond sur lequel ces événements se

déroulent. D'une part, de brillantes évocations de la cour
royale, avec ses réceptions et les festivités qui les accompagnent
—• une cour fidèle à l'idéal du comitatuj, où régnent l'étiquette et



— 28 —

la plus haute courtoisie — donnent une impression de vie et de

réalité qui rapproche l'élément fabuleux du plan humain. D'autre
part, de nombreux épisodes élargissent le cadre de l'action
principale et lui donnent un relief qui en fait mieux saisir le caractère
véritable. La plupart de ces épisodes, qui représentent surtout
l'élément historique du poème, et procèdent souvent par allusions

ou par quelques touches allant jusqu'à l'esquisse et même parfois
jusqu'au tableau, forment à l'arrière-plan une trame diverse,

ondoyante et subtile, dont le rôle dans l'économie du poème ne

saurait être sous-estimé. Nous y reviendrons du reste.
Comme on peut s'y attendre, l'interprétation d'un tel poème

a beaucoup varié. Le XIXe siècle a vu la naissance et le règne
de l'explication mythologique, dont le savant allemand Karl
Möllenhoff fut à la fois le père spirituel et le plus célèbre champion.

D'après sa théorie 1, les combats de Beowulf ne sont pas
autre chose qu'un mythe saisonnier; les monstres représentant
divers aspects des forces destructives de la mer, et le héros une
déité qui leur livre bataille. Au printemps, le dieu refoule
victorieusement les flots en furie qui assaillent et inondent les terres :

c'est le combat contre Grendel et sa mère, le premier incarnant
la mer du Nord, la seconde les abîmes de l'Océan. La lutte contre
le Dragon en est la contre-partie : en automne, le dieu est vaincu

par le Dragon qui personnifie les tempêtes hivernales de la mer.
a r époque, les principes mêmes de l'explication mythologique

étaient admis comme un dogme : seule variait l'exégèse de détail.
Mais là-dessus, par contre, la fantaisie allait se donner libre
cours. Et c'est ainsi que des émules de Möllenhoff allaient nous

présenter Grendel comme la personnification des miasmes
pestilentiels, du brouillard, ou de la terreur des longues nuits d'hiver,
et Beowulf tour à tour comme une déité lunaire, une incarnation
du vent, de la tempête, des éclairs. Cependant, la diversité même
de ces nombreuses interprétations, que leurs progéniteurs

1 Voir en particulier Die innere Geschichte des Beooulfs dans Zeitschrift für
Deutsches Altertum, XIV, 1869 ; et BeovuLf: Vntersuchungen über das angelsächsische

Epos und die älteste Geschichte der germanischen Seevölker, Berlin 1889.



29

respectifs s'étaient mis à propager avec une foi ardente, allait
provoquer le doute chez quelques esprits sceptiques, semer le
trouble chez les âmes benoîtes et saper graduellement les
fondements mêmes de l'orthodoxie mythologique. Si bien que suffira
la publication d'un seul livre, ouvrant au moment opportun ui?e

voie nouvelle, pour entraîner un schisme et reléguer bientôt ces

interprétations « météorologiques » de Beowulf — comme
Lawrence les appelle plaisamment 1 — au musée des curiosités.
Et ce n'est que justice, car toutes les explications de l'école
mythologique ne trouvent guère de justification dans le texte
même du poème. Reconnaissons par ailleurs que ces critiques
— et Möllenhoff surtout — ont été les premiers à faire une étude

systématique de Beowulf. Disons même qu'il n'est pas absolument

exclu que certains éléments mythiques ne soient à la base

de l'une ou l'autre des apparitions monstrueuses. Mais cette

origine se perd dans la nuit des temps, et ce serait illusoire et

vain de chercher à reconstituer ces mythes en partant du poème
•—• sinon comme un jeu pour amateurs de rébus.

Si j'ai parlé de ces théories mythologiques, c'est qu'elles sont
difficilement séparables des théories de l'époque concernant la
genèse de Beowulf. En effet, Möllenhoff postule que tout poème

épique est formé de deux éléments, le mythe et l'histoire ; et
dans le cas de Beowulf ce serait plus tard seulement que l'élément
mythique aurait été rattaché au cadre historique du poème. Et
c'est ainsi que, parallèlement aux explications mythologiques
-—• ou météorologiques — on assiste à l'éclosion de ce que j'appellerais

une interprétation stratigraphique de l'origine du poème.
Avouons que ces idées étaient dans l'air à l'époque. S'il y avait
déjà un certain temps que F.A. Wölf avait lancé sa fameuse
Liedertheorie à propos des chants d'Homère, Karl Lachmann
avait suivi ses idées dans sa critique du Nibelungenlied qui n'avait
pas laissé d'influencer Möllenhoff. Avant Möllenhoff, un

1 Un critique comme Mannhardt, nous dit-il, « began as a meteorological
mythologist. » W.W. Lawrence, Beowulf and Epie Tradition, Cambridge (Harvard

U.P.) 1930, p. 167.



—1 3o •—•

Etmüller admettait déjà que Beowulf était composé d'un certain
nombre de Lieder1. Et, partant de l'idée d'un poème épique
populaire, résultat d'une longue tradition orale, les critiques
allaient s'efforcer de reconstituer le poème tel qu'il devait être

au jour premier, avant d'avoir subi les effets conjugués de

contamination, d'agglutination, d'interpolation ou de toute autre
alchimie. Ce fut alors la leçon d'anatomie. Penchés sur le corps
du poème, de graves docteurs (en philologie) allaient se mettre à

le disséquer avec ardeur ; et c'est à qui lui enlèverait quelque
fragment pour l'attribuer à un remanieur ou à un interpolateur.

Mentionnons brièvement, à titre d'exemple, les résultats
obtenus par Müllenhoff. A l'origine il devait exister deux poèmes

ou chants différents : le combat contre Grendel et le combat
contre le Dragon. Deux remanieurs se sont attaqués au premier
en y ajoutant l'un une introduction, l'autre une suite : le combat
contre la mère de Grendel. Plus tard, une troisième adjonction,
le retour de Beowulf, est faite par l'interpolateur A qui remanie

en outre deux des parties précédentes pour les harmoniser au

passage qu'il vient d'ajouter. Enfin un sixième auteur, qui est à la
fois l'interpolateur B et l'éditeur final, ajoute à tout cela le

poème du Dragon, non sans introduire encore de nombreux

épisodes appartenant à des légendes différentes, et des passages
théologiques. Müllenhoff allait même jusqu'à préciser le nombre

exact de vers qu'il fallait attribuer à chacun des six collaborateurs

2. D'autres « dissecteurs » hardis 3 voyaient les choses

différemment, sans doute, mais tenaient pour indiscutable la
formation composite du poème. Cette idée eut la vie plus dure

encore que l'interprétation mythologique. Un critique aussi

remarquable que l'angliste hollandais Boer, par exemple, la
défendit jusqu'à sa mort, bien que la grande majorité des critiques

1 L. Etmüller, Beowulf, Zurich 1840. (Traduction allemande du poème avec
introduction.)

2 Cf. F. Klaeber, Beowulf and the Fight at Finnaburg, 3rd ed., New-York ig36,
p. ciii. Il est presque superflu de dire que nous devons beaucoup à cette remarquable

édition critique.
3 Le mot est de Klaeber, ibid., p. cii.



— 3i —

autorisés se fussent écartés de cette voie 1. En Angleterre,
Henry Bradley la soutenait jusqu'à un certain point 2. En 1935

encore, Berendsolin faisait paraître un assez gros volume
tendant à démontrer l'existence de trois couches successives dans

l'élaboration du poème, et ceci par un examen attentif du style
de Beowulf3.

Cependant, même aux plus beaux jours du règne des « dissecteurs

», certains critiques se refusèrent à entrer dans la danse du

scalpel. En Allemagne même, berceau de la Liedertheorie, un
Haeuschkel voyait dans l'art narratif de Beowulf un argument en
faveur de l'unité de composition du poème i. Mais c'était
l'exception. Vers le début du siècle, néanmoins, les résultats si

différents auxquels aboutissait le principe de la désintégration du

texte de Beowulf, et surtout celui de l'interprétation mythologique,

n'avaient pas laissé de créer un certain malaise. Si bien

que ce fut •— selon le mot de Hermann Schneider — une
délivrance 5 lorsque Friedrich Panzer publia en 1910 son étude de

folklore 8 qui allait marquer un tournant dans l'histoire de la
critique beowulfienne.

La ressemblance entre l'élément fabuleux de Beowulf et certains
contes populaires n'avait pas échappé à l'attention de quelques

critiques; mais c'est à Panzer que revient le mérite d'avoir mené

à chef une investigation systématique de la question à un moment
où ce domaine n'était encore pour la plus grande part que terra

incognita. Panzer s'attache à recueillir, puis à classer, le plus

1 R.C. Boer, Die Altengliscbe Heldendichtung. I. Beowulf, Halle 1912.
2 Voir son article sur Beowutf dans l'Encyclopédie Britannique.
3 W.A. Berendsohn, Zur Vorgeschichte des « Beowulf», Kopenhagen 1935.
4 B. Haeuschkel, Die Technik der Erzählung im Beowulftiede, Breslau 1904.

Ajoutons que, bien avant Haeuschkel déjà, Hornburg écrivait : « Das Gedicht
giebt sich damit als eine einheitliche Arbeit, nicht als eine lose Aneinanderreihung

einzelner Lieder, die von späteren Verfassern noch Zusätze, Umänderungen

und Verbindungen erhalten haben, zur erkennen. » Cf. R. WüLKER,
Grundriss zur Geschichte der Angelsächsischen Literatur, Leipzig i885, p. 296.

5 « Es war eine Erlösung ». Cf. H. Schneider, Germanische Heldensage,

Bd. II. 2 (« Englische Heldensage »), Berlin und Leipzig 1934, p. 19.
6 F. Panzer, Studien zur germanischen Sagengeschichte, München 1910.



— 32 —

grand nombre possible de contes populaires ayant un certain
nombre de points communs avec l'histoire de Grendel et celle
du Dragon. On s'accorde à reconnaître que c'est pour l'histoire
de Grendel que les parallèles sont le plus dignes d'intérêt. Panzer
en a recueilli un peu plus de deux cents variantes, répandues non
seulement dans les pays Scandinaves et les contrées limitrophes,
mais jusqu'aux Indes. De l'examen de toutes ces variantes il
s'efforce de dégager ensuite un type, dont voici les traits
essentiels 1.

Le sujet du conte type ainsi reconstitué, c'est l'histoire du

double combat d'un héros contre des êtres surnaturels. Le conte
du Fils de l'Ours — ainsi nommé parce que dans la plupart des

variantes le héros est élevé par des ours, ou parce qu'il possède
des attributs qui l'apparentent à l'ours — débute par le combat
d'un jeune héros, jusque-là méconnu ou sous-estimé, contre un
démon qu'il terrasse après que ses compagnons ou aînés ont
échoué dans l'entreprise. Le démon parvient à s'enfuir, et

sa trace sanglante mène dans un antre souterrain où le héros
descend à l'aide d'une corde soutenue par ses compagnons.
Une fois dans le repaire, il vainc un ou plusieurs monstres
surnaturels — parfois à l'aide d'une épée magique —• et délivre des

princesses captives. Pendant ce temps les compagnons du héros,
lâches ou traitres, s'enfuient; aussi est-ce par ses propres
moyens, et non sans peine, qu'il parvient à se hisser hors du

gouffre. Il poursuit alors ceux qui l'ont trahi (ou abandonné), se

venge d'eux et finit par épouser les princesses délivrées — ou du

moins, pour les variantes monogames, la plus belle d'entre
elles.

Certaines versions mettent l'accent sur l'un plutôt que sur
l'autre de ces divers éléments, dont quelques-uns sont parfois
supprimés. Il va sans dire qu'en adaptant cette fable du Fils de

l'Ours à un cadre historique Scandinave pour la transposer sur

un plan épique, l'auteur n'a retenu que les éléments qui s'y
prêtaient. Il ne faut donc pas s'étonner de la suppression du motif

1 Cf. l'excellente analyse de Lawrence, Oiwr. cit., pp. 173-74.



— 33 —

des princesses dans la version de Beowulf — les femmes jouant, on
le sait, un rôle singulièrement plus effacé dans un poème épique

que partout ailleurs. Dans le Beowulf, on ignore complètement si
le héros, devenu roi, était marié ; l'hypothèse qu'il aurait épousé
la veuve de Hygelac en montant sur le trône des Geats ne trouve
aucune justification dans le texte, et demeure par là même
entièrement gratuite. Ce qui, dans la fable, intéressait avant tout
l'auteur, c'étaient les deux combats et les motifs qui s'y
attachaient directement.

Que la voie dans laquelle Panzer s'était engagé — en dépit
de certains dangers qu'il ne sut pas toujours éviter —1 était,
sinon la seule, du moins une voie féconde, est indubitable. Les

variantes du thème folklorique permettent en effet d'élucider
quelques points de détail du poème qu'il serait, sans cela,
difficile d'expliquer. D'autre part, il ne fait aucun doute que le

conte populaire allait poursuivre sa carrière sous une forme ou

une autre, en territoire Scandinave, indépendamment du Beowulf.
On retrouve sa trace, en effet, dans un certain nombre de

légendes nordiques en prose, telles que la Saga de Hrolf Kraki
(dont certains épisodes ont été traités en vers, à la même époque,
dans des ballades islandaises, les Bjarkarimur), celle d'Ormr
Storolfsson et surtout la Saga de Grettir le Fort.

En dépit de nombreuses différences, les points communs entre
le combat contre Grendel et l'épisode de Sandhaugar dans la
Grettioàaga sont tels que l'on doit admettre une influence du poème

épique sur la Saga, ou l'existence d'une source commune. Ce

que Lawrence —- que nous suivons ici —• estime le plus probable,
c'est que, sur ce point, le Beowulf, aussi bien que la Grettiàoaga,

dérivent de la même forme, ou en tous cas de variantes très
rapprochées, du conte du Fils de l'Ours 1. Mais, et c'est là le point
intéressant, on a pu montrer que certains détails de la fable

originale sont mieux préservés encore dans les légendes
Scandinaves que dans le Beowulf, bien qu'elles lui soient de quatre ou

cinq siècles postérieures. Cela est vrai, entre autres, de la peinture

1 Ouvr. cit., p. 182.



~ 34 -
de l'antre de Grendel, un des morceaux de choix du Beowulf1.
Si brillant que soit le passage, si suggestive que soit l'atmosphère
de ce lieu sauvage, le poète du Beowulf ne s'est pas représenté la
cascade sous laquelle le héros devait plonger pour pénétrer dans

la caverne du monstre avec autant de clarté que l'auteur de la
Grettiddaga ; au point que la description correspondante, dans le

texte islandais, permet de mieux saisir la situation dans Beowulf.

Le fait s'explique facilement si l'on songe combien inévitables
étaient les confusions dès que l'histoire des Trolls se fut répandue
chez les Angles et les Saxons, les cascades étant fort peu
communes sur leurs territoires aussibien continent aux qu'insulaires.

Si pareilles investigations ont pu jeter quelque lumière sur
l'origine de Beowulf, il va de soi que bien des points restent encore
obscurs ou disputés. A quel moment l'élément folklorique a-t-il
été rattaché au personnage de Beowulf Quand a-t-il été associé

à son cadre historique Existait-il vraiment, comme on l'a
supposé, un ancien chant danois racontant les combats d'un
Geat contre des Trolls dans la salle royale des Skjöldungs
Comment et sous quelle forme a-t-il passé en Angleterre
Trop de documents nous manquent pour répondre à ces questions
autrement que par des hypothèses. Du reste, si importantes
que soient les sources Scandinaves, ce ne sont probablement pas
les seules. Plusieurs critiques ont mis en avant la possibilité
d'une influence irlandaise 2. Ce qui n'a pas été sans susciter de

véritables joutes entre les fougueux partisans du camp celtique
et les ardents défenseurs du camp nordique, les premiers allant
jusqu'à nier l'importance de l'élément Scandinave, et les seconds

restant fort sceptiques (sinon réfractaires) devant l'apport
irlandais. Mais si les extrémistes de chaque camp ne manquaient

pas l'occasion d'en découdre, quelques éléments modérés,

critiques fort autorisés par ailleurs, allaient —• en véritables

1 Beou/ulf, 1357-76. Voir là-dessus l'article de Lawrence, The Haunted Alere

in Beowulf dans Publications of the Modern Language Association of America,

XXVII (1912), pp. 208-245.
2 Le plus célèbre d'entre eux est C.W. von Sydow.



— 35 -
« snotere ceorlas » —• s'efforcer de concilier les deux tendances.

Il est très probable en effet que nous avons affaire à une véritable
« Quellenmischung ». Les deux apports ne s'excluent nullement :

il suffit de s'entendre sur la part qu'il faut attribuer à chacun
d'eux. L'influence celtique se trouverait surtout dans le côté

imaginatif et élégiaque, dans le sens de l'élément profond et
mystérieux de la nature, tandis que le cadre historique et social,
l'aspect héroïque et plus spécialement l'idéal du comitatue

traduiraient bien l'influence germanique. Peut-être Hermann
Schneider n'est-il pas loin de la vérité quand il conclut : « Das
heroische Gerippe lieferte Dänemark, die gefühlvoll-spukhafte
Einzelausgestaltung Irland. » 1 Quoi qu'il en soit, si l'on ajoute
la matière celtique à la matière Scandinave, si l'on fait aux
anecdotes historiques la part qui leur revient, sans oublier non
plus les chants ou lais héroïques, on doit reconnaître que l'auteur
du Beowulf disposait d'un matériel considérable.

Je dirais même que ce matériel ne diffère pas beaucoup de

celui qui a servi de base aux théories de la formation composite
du poème. M.ais, à l'inverse de la critique stratigraphique se

représentant le poème comme un assemblage, ou mieux comme

un complexe sédimentaire créé par une sorte de processus
mécanique dont plusieurs collaborateurs furent les agents
successifs, la critique actuelle met l'accent sur l'action individuelle,

sur l'effort de synthèse d'un seul poète, et tend ainsi à

redonner au Beowulf son unité. L'originalité du poète consisterait
précisément dans cet effort de synthèse. Lawrence l'a
particulièrement bien exprimé : « his originality consisted in the selection
and combination of incident, the constant by-play of allusion, the
deft alternation of fiction and fact, the contrast between the

joyous exultation of youthful heroism and the tragic mystery of
life, all leading to the final struggle between the greatest human

power and an insuperable and inexorable Fate. » 2

1 Schneider, Ouvr. cit., p. 3o.
2 Lawrence, Ouor. cit., p. 262.



— 36 —

Les théoriciens de la désintégration du texte de Beowulf — et
plus encore leurs quelques descendants actuels plus évolués,
quoique nettement en régression —, poussant parfois leur analyse
fort loin, ont cru voir dans les différences de style un témoignage
indubitable de l'origine composite du poème. Mais le critère n'est
pas déterminant, et Chambers estime que, telle qu'elle nous
apparaît, l'évidence interne ne saurait suffire à démêler ou à

délimiter les éventuels fragments de poèmes plus anciens dûs,
selon le postulat des désintégrateurs, à des auteurs différents :

pareille méthode ferait également trouver bien des auteurs
différents dans un poème tel que The Ring and the Book

de Browning! 1 Klaeber, pour sa part, affirme que les seules

différences que l'on peut découvrir dans la langue, le style ou le

vers, sont telles qu'il serait périlleux, voire présomptueux,
d'attribuer une valeur décisive à des critères aussi chancelants
et fragmentaires. Il convient au contraire d'insister sur ce que la
forme, la substance et l'atmosphère du poème présentent d'homogène

2. Tout en défendant vigoureusement l'unité de composition
du poème, Klaeber admet cependant une certaine dualité :

dualité dans le sujet, qui serait elle-même le reflet d'une dualité
dans la composition.

En effet, Klaeber émet l'hypothèse que l'auteur n'avait peut-
être pas de plan complet du poème dans la tête au moment
d'entreprendre son œuvre. A l'origine, son dessein était de traiter le

voyage de Beowulf au Danemark. Et c'est graduellement que
l'idée lui serait venue d'y ajouter une suite, avec la mort de

Beowulf comme thème central. 11 se pourrait donc qu'il ait
terminé le poème très longtemps après avoir composé cette première
version. Ceci expliquerait en partie que la structure du poème
n'ait pas atteint un degré supérieur d'unité 3. Ajoutons que
Klaeber, comme du reste d'autres grands critiques beowulliens,

regrettait que l'élément historique ou légendaire ait été relégué au

1 Chambers, Oucr. cit., p. 120.
2 Klaeber, ed. cit., p. cv.
3 Ibid., pp. evi-evii.



- 37 -
second plan, l'auteur ayant accordé la prééminence à l'élément
fabuleux, c'est-à-dire aux combats contre les monstres, d'un
intérêt décidément moindre. Certains critiques auraient encore

pu tolérer un, au maximum deux monstres, mais trois semblent
décidément dépasser la mesure ; et Chambers avoue que les

drames, les conflits pathétiques dont on trouve le reflet dans

certains épisodes offrent plus d'intérêt qu'une multitude de

dragons ou monstres du même acabit. Or il appartenait à

Tolkien, professeur d'anglo-saxon à l'Université d'Oxford, de

remettre les choses au point et de montrer le sens profond du

poème, ainsi que son unité fondamentale. Cela dans un brillant
mémoire, présenté en 1936 à l'Académie Britannique, et qu'il
intitula —- nons sans une pointe de malice — « Beowulf, les

monstres et les Critiques »

Défendant la structure générale du poème, Tolkien montre
qu'elle est remarquablement simple. Bâtie en fonction du

contraste entre les deux moments de la vie du héros, elle est aussi

remarquablement équilibrée. Sans doute les nombreux épisodes
et allusions qui donnent au poème beaucoup de vie et de mouvement

compliquent parfois la structure de détail ; mais si intéressants

qu'ils paraissent au critique, ce n'est pas sans raison que
l'auteur les a mis au second plan pour faire ressortir d'autant
plus l'essentiel : les combats contre les monstres. Fort versé dans
les chroniques et légendes de ses ancêtres, animé d'une curiosité
d'archéologue, l'auteur a su y puiser pour donner à son poème
la perspective voulue. Mais une bonne part de l'attraction que
ces épisodes exercent vient de l'art avec lequel il les présente
plus encore que de leur contenu; s'il n'a pas voulu prendre (ce

que d'aucuns regrettent) un de ces thèmes historiques pour en
faire la trame de son poème, c'est qu'il visait plus haut encore.
Par contraste, en effet, avec le fond historique et légendaire
(rivalités entre familles royales, conflits entre nations), ces

combats prennent une valeur hautement symbolique : ils se

1 J.R.R. Tolkien, Beowulf: the .llonstcr.t and the Critic.* {Proceedings of the

British Academy, XXII, 19.56), London 1938.



— 38 —

déroulent sur un plan différent, et, à travers eux, c'est la destinée
de l'homme qui se joue. L'homme finit par succomber (de même

que dans la tradition nordique le héros succombe dans sa lutte
contre les géants, dont les trolls du Beowulf sont du reste les

descendants) et si la promesse de vie éternelle ne vient pas encore
transformer cette défaite en victoire dans le Beowulf, du moins
l'héroïsme est-il la leçon la plus haute que l'homme puisse
donner en ce monde. Du tragique de cette destinée se dégage un
thème fondamental, véritable leitmotiv du poème : « lif is laene »

(la vie est transitoire). Et l'atmosphère du poème, surtout
dans sa seconde partie, est en harmonie parfaite avec ce

thème.

Il va sans dire qu'une telle conception, par ce qu'elle implique
de dessein artistique et de pouvoir poétique, renforce singulièrement

la thèse de l'unité de composition du poème. Et si Chambers

a décerné à l'étude de Tolkien les louanges les plus hautes 1,

c'est qu'elle éclaire vraiment et le sens du poème et l'art de

l'auteur.
Il m'a semblé intéressant d'examiner si, dans certains détails

aussi, le souci artistique du poète apparaissait avec autant de

netteté, et d'étudier dans ce but les digressions si nombreuses, et
dont beaucoup avaient fourni tant d'arguments aux partisans de

la désintégration du texte de Beowulf. Je ne puis entrer ici dans

le détail de cette étude et me contenterai d'en donner deux

exemples.

Il existe une digression très brève faisant allusion à la jeunesse
de Beowulf2. Jeunesse peu glorieuse : Beowulf méprisé, passait

pour indolent ou incapable. Ce trait appartient sans aucun
doute au folklore : on le retrouve aussi bien chez le héros de

la Grettiàoaga que dans la Saga d'Ormr Storolfsson. On peut
néanmoins se demander pourquoi l'auteur l'a retenu, puisque

1
« The finest appreciation which has yet been written of our finest Old

English Poem. » Voir le compte-rendu de Chambers, jtlodern Language Review,

XXXIII, 1938, p. 272 et suiv.
2 Beowulf, 2183-89.



- 39 -
toutes ses allusions à d'autres événements de la vie du héros

ont comme but essentiel de le glorifier. En d'autres termes a-t-il
repris ce motif simplement parce qu'il l'a trouvé dans sa source
(comme le suggère du reste Kemp Malone), si bien que l'on aurait
affaire à une adjonction assez maladroite, ou peut-on penser qu'il
l'ait fait pour une autre raison d'ordre artistique A mon sens
le but de l'auteur devient évident si l'on tient compte des circonstances

dans lesquelles il introduit son motif. On s'aperçoit alors

que ce n'est en réalité qu'un moyen de plus de glorifier son héros.
Le paradoxe, en effet, n'est qu'apparent. Dans l'une de ces
allusions dont il a le secret, l'auteur vient de contraster implicitement

les qualités de son héros —• afin de les mieux faire ressortir
— aux actes néfastes du mauvais roi Heremod. Et si l'allusion
à la jeunesse de Beowulf suit immédiatement ce parallèle, c'est

qu'elle accentue encore ce contraste en opposant l'ascension
de Beowulf, devenu maintenant l'un des héros les plus célèbres

et les plus aimés de son temps, à la chute de Heremod dont les

débuts promettaient la carrière la plus brillante, mais qui finit
lamentablement après s'être fait haïr de ses sujets. D'un côté

un brillant début suivi d'une fin misérable, de l'autre un début
médiocre suivi d'une ascension prodigieuse. Ce contraste ne peut
être qu'à l'avantage du héros. Du point de vue artistique,
l'introduction du motif est donc parfaitement justifiée.

Ce qui est vrai pour une digression aussi insignifiante l'est
aussi pour les deux plus célèbres épisodes du poème : l'épisode
de Finsburg et l'épisode d'Ingeld h

Introduits de façon très adroite, traités avec un pouvoir
d'évocation et un sens de l'atmosphère remarquables, faisant ressortir
le pathétique de certaines situations psychologiques dues à la
rivalité féroce opposant deux nations, ces deux épisodes comptent
parmi les plus belles pages du poème. L'intérêt qu'ils ont suscité,
leur aspect dramatique et plus généralement leur valeur poétique
aussi bien qu'historique semblent justifier leur existence à un

1 Beowulf, 1069-1159; 2024-2069.



— 4° —

point tel qu'on ne s'est guère demandé si ces épisodes ne jouaient
pas un rôle spécial dans la structure même du poème.

En fait, ils sont deux aspects d'un thème identique : celui de la

paix précaire, illustrant combien, tôt ou tard, l'inimitié entre les

deux nations rivales, l'implacable loi de la vengeance, reprend le
dessus, brise tous les autres liens (même ceux du sang) et réduit
à néant tout compromis, même loyal et en apparence durable.
Or dans la seconde partie du poème, un groupe de digressions
traite de l'ancienne rivalité entre les Geats et les Suédois et

montre quelques phases des luttes qui ont ensanglanté les deux

peuples. Depuis que Beowulf est monté sur le trône des Geats,
la paix a régné entre eux, mais — et c'est là le point capital —
le poète, dans une page prophétique, laisse entendre que la
mort du héros (qui vient de succomber dans la lutte contre le

Dragon) sera le signal d'une reprise des hostilités qui aboutira
au désastre pour les Geats 1. Cette prophétie produit d'autant
plus d'effet que l'auteur nous avait déjà fait pressentir combien

provisoire et fragile était cette paix entre les Geats et les

Suédois -—- et ceci non pas uniquement dans la suite des

digressions ayant leur rivalité pour thème, mais précisément
déjà par l'exemple des deux grands épisodes de Finsburg et

d'Ingeld.
Ainsi, non seulement ces deux épisodes donnent-ils plus de vie,

de mouvement, de diversité au poème, mais en même temps ils
contribuent encore (en reliant par une trame subtile les deux

parties du Beowulf) à réaliser son unité artistique. C'est là un

tour de force où l'on reconnaît la main d'un grand artiste. Et,
je le répète, ce souci artistique se retrouve à des degrés divers
dans tous les épisodes du poème.

En somme, dans la structure de détail comme dans celle
d'ensemble éclate le génie artistique du poète de Beowulf. Pareils
aspects de l'art du poème semblent bien confirmer que nous

avons affaire ici à la réussite d'un seul artiste — d'un grand
poète.

1 Beowulf, 5021-27.



Comme l'a écrit Tolkien 1, il n'y a pas beaucoup d'oeuvres

poétiques semblables dans le monde ; et, dans le prodigieux
patrimoine de la littérature anglaise, cette œuvre là mérite
bien de rester vivante— « juqu'à la venue du Dragon! »

Adrien Bonjour.

1 Tolkien, Ouvr. cit., p. 36.


	Genèse et unité de Beowulf

