
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: 19 (1945)

Heft: 3

Artikel: Orient et Occident

Autor: Regamey, Constantin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


19e année N° 3 Juillet 1945

ÉTUDES DE LETTRES
Bulletin de la Société des Etudes de Lettres, N» 62

ORIENT ET OCCIDENT
Première Leçon, prononcée Le 3o avril igrf5, du cours de civilisations orientales

dont M. Constantin Regamey a été chargé à la Faculté des lettres de l'Université
de Lausanne.

Trop absorbés par les événements historiques qui se déroulent
en Europe, nous ne prêtons pas grande attention au développement

de la situation en Asie. Nous ne l'envisageons que sous

l'angle de la guerre contre le Japon et nous sommes disposés à

considérer cette guerre comme l'affaire exclusive des peuples
anglo-saxons. Pourtant on commettrait une grave erreur en
sous-estimant l'importance du facteur oriental dans la configuration

future du monde. L'époque de l'isolement, l'époque où

chaque partie du monde semblait avoir son histoire à part est

définitivement révolue. Le développement des moyens de

communication, les principes de la guerre totale, les exigences de

l'économie moderne ont largement contribué à l'enchevêtrement
de tous les facteurs ethniques et géographiques du monde entier.
Chaque événement important provoque automatiquement des

répercussions dans les autres parties du monde. Nous entrons
en une période d'universalisme. Et dans l'ensemble de

problèmes que l'avenir nous pose, le monde oriental, avec ses

ressources humaines inépuisables, avec ses énormes richesses
naturelles et avec son fanatisme idéologique, nous réserve les

plus grandes surprises militaires et politiques autant qu'économiques,

voire même culturelles. Pour mieux comprendre la

portée de ce problème, il serait utile de passer rapidement en

revue les aspects multiples que l'antithèse Orient-Occident
a revêtus au cours des siècles.



— 82 —

Le problème ne se pose pas pour l'époque historique la plus
ancienne, celle qui précéda la naissance de la civilisation gréco-
latine. L'antithèse n'existait pas encore. Au premier abord on
serait même tenté d'affirmer qu'à l'aube des temps historiques
seul l'Orient comptait comme monde civilisé. A l'époque du

plus grand épanouissement politique et culturel de l'Egypte et
des empires mésopotamiens, l'Europe n'était pas encore sortie
de l'âge de la pierre. Des fouilles récentes, qui ont mis à four
de très importants vestiges d'une haute civilisation fleurissant
dans l'Inde et en Chine au quatrième millénaire av. J.-C.,
déplacent le foyer primitif de la civilisation encore plus à

l'est. Cependant ce point de vue purement géographique serait
superficiel, puisque cette ancienne civilisation, qui d'ailleurs
n'était guère homogène, n'avait pas encore de traits
spécifiquement orientaux. On pourrait la considérer plutôt comme une

source commune des grands ensembles culturels qui devaient,
plus tard, s'opposer comme deux mondes différents : l'Orient
et l'Occident.

Ce n'est qu'à partir de l'entrée des Grecs dans l'arène de

l'histoire que cette opposition commence à s'esquisser plus
nettement. En effet, l'originalité du peuple hellénique qui, tout en

profitant en abondance de l'expérience des civilisations qui
l'avaient précédé, sut transformer ce patrimoine en éléments
entièrement nouveaux, qui sut créer dans ses institutions
politiques et sociales, dans son art, dans sa philosophie un ordre
inconnu jusqu'alors, constitua le facteur qui permit à ce petit
peuple balkanique de surgir à la surface du monde antique
comme une puissance civilisatrice digne de faire face à
l'ensemble de toutes les autres civilisations anciennes. Grâce à l'élan
juvénil et créateur d'une part et, d'autre part, à l'attachement
obstiné à une tradition surannée, le contraste s'accentuait de

plus en plus. A l'époque des guerres persanes ce contraste devint
une opposition marquée. Ce ne furent plus des guerres entre
deux peuples, mais une lutte entre deux civilisations diverses,
entre deux façons d'envisager la vie. Toutes défensives d'abord,
de la part des Grecs, ces guerres devinrent offensives avec



— 83 —

l'avènement d'Alexandre le Grand. En moins de sept ans les

armées macédoniennes et grecques parvinrent à envahir tout le

territoire occupé jadis par les grandes civilisations orientales
de l'antiquité et entrèrent, pour la première fois dans l'histoire de

l'Occident, sur le terrain lointain et fabuleux de l'Inde. L'expédition

des Indes mise à part, ces conquêtes merveilleuses ne
furent pas sans lendemain. Elles établirent la domination
européenne sur le territoire oriental pour de longs siècles. Cette
domination, qui se traduisit d'abord par la création de

plusieurs Etats grecs en Egypte, en Asie Mineure, en Syrie, en

Mésopotamie, en Iran et jusqu'aux confins de l'Inde, fut encore
renforcée au moment où l'hégémonie du monde antique passa
de la race grecque à la race latine. A partir de ce moment
l'ancien monde civilisé ne constitua pendant six siècles qu'un
seul Etat : l'Empire romain. Certes, il existait au delà de cet
immense organisme politique les empires indiens, chinois, japonais
et indochinois. Mais le contact entre ces Etats et l'Empire
romain, qui se bornait à des relations commerciales bien spora-
diques, était trop vague pour qu'on puisse parler d'une véritable
opposition entre les deux civilisations.

On pourrait donc croire que cette opposition, ébauchée au
temps des guerres persanes, s'effaça complètement, qu'elle fit
place plutôt à une synthèse culturelle. En effet, les anciennes
civilisations orientales profitèrent largement de leur contact
avec le monde occidental. On trouve jusque dans l'Inde des

traces d'une profonde influence grecque, surtout dans le domaine
des sciences et de l'art. Les découvertes helléniques en astronomie

et en mathématiques contribuèrent à enrichir considérablement

la science orientale, les tragédies grecques furent jouées
à la cour des rois parthes et il est presque sûr que le théâtre
indien, bien que très différent des modèles grecs, doit sa genèse
à l'influence hellénique. L'origine grecque du style sculptural
indien, dit de Gandhara, qui apparaît au début de notre ère est
hors de doute. Le fait est d'autant plus important que ce style
fut transporté par l'entremise du bouddhisme jusqu'en Chine
et au Japon, et c'est ainsi que le type bien connu des



- 84 -
statues de Bouddha remonte, dans ses origines, à l'Apollon
hellénique.

Non moins nombreuses furent les influences en sens inverse.
Ce qui est surprenant, c'est qu'elles se laissent constater dans le
domaine politique où, semble-t-il, les Grecs et les Romains
avaient créé des institutions plus modernes de beaucoup. Pourtant

ils abandonnent leurs systèmes républicains pour revenir
aux principes monarchiques avec des particularités nettement
orientales, tel l'absolutisme illimité du monarque et sa déification.

Mais c'est surtout dans le domaine religieux que l'influence
asiatique fut la plus sensible. Le panthéon gréco-latin s'enrichit
de nombreuses divinités nouvelles qui avaient leur origine dans le
monde oriental : tel le culte de Sérapis institué par les Ptolémées

en Egypte, les mystères d'Isis qui à Rome même eurent des

adeptes, l'adoration, née en Syrie et en Asie Mineure. d'Adonis
et de la Magna Mater. Mais bien plus grande fut la
carrière du dieu iranien Mithra dont le culte s'était si largement
répandu dans le monde romain qu'il pouvait être considéré,

aux premiers siècles de notre ère, comme le rival le plus important

du christianisme en Europe. Des travaux récents ont décelé

de profondes influences orientales dans les conceptions mystiques
du gnosticisme et jusque dans l'idée du Logos qui joua un rôle
si important dans la métaphysique primitive du christianisme.

Il est également permis de supposer que le platonisme n'aurait
jamais évolué vers le mysticisme néoplatonicien sans des

influences orientales.
Cependant on ne doit pas exagérer la portée de ce croisement

des influences. Malgré le contact étroit qui dura plus de

cinq siècles, une synthèse complète des deux civilisations ne

s'était pas opérée, les différences psychiques séparant les deux
mondes étant trop prononcées pour qu'un amalgame harmonieux

fût possible. Aucune des deux civilisations n'était disposée

à se laisser profondément influencer par l'autre, chacune

conservait jalousement le sentiment de sa supériorité.
Caractéristique à cet égard est l'attitude des Grecs vis-à-vis des

religions orientales et des traditions des pays tombés sous leur



— 85 —

domination. Certes, impressionnés par l'antiquité et le cachet

mystérieux de ces traditions, les Grecs étaient curieux de les

connaître. Mais leur curiosité était facilement satisfaite. II leur
suffisait de constater que les panthéons étrangers se laissaient,
sans grande peine, identifier avec leur propre panthéon ;

d'Amon-Ra égyptien, d'Indra indien, de Horus égyptien ils
faisaient Zeus, Ares, Apollon. Us trouvaient dans ce procédé
naïf et artificiel la confirmation de leur idée que les dieux grecs
étaient adorés dans le monde entier et, tout en empruntant aux
peuples indigènes de nouveaux rites et mystères, ils continuaient
à pratiquer leur propre religion.

De même, les populations orientales, en s'appropriant
certains éléments grecs, ne s'en rendaient même pas compte et
n'en devenaient pas plus « occidentales ». Par exemple, la
tradition indienne, malgré les nombreux emprunts helléniques dont
nous avons déjà parlé, n'a conservé aucun souvenir d'Alexandre
le Grand ni même des Etats grecs qui existèrent pendant des

siècles aux confins de l'Inde. Il n'y a qu'une seule exception,
mais une exception très instructive. Il y eut un roi bactrien d'origine

grecque, ainsi que l'indique son nom — Ménandre —• qui
réussit à élargir ses domaines jusqu'au Pendjab dans l'Inde
septentrionale. Or, la tradition bouddhique nous a transmis le

souvenir de ce monarque dans un des textes philosophiques les

plus intéressants du bouddhisme : Led quedliond de Al'ilinda. Il est
évident que sous le nom mutilé de Milinda se retrouve Ménandre.
Mais à part ce nom, le souverain décrit dans le texte n'a rien
de grec et ne diffère nullement d'un raja indien typique. De
même l'historiographie chinoise de l'époque, en mentionnant de

rares expéditions des voyageurs chinois à l'ouest, conçoit
l'Empire romain à l'instar de l'Etat chinois et ne garde aucun
souvenir des particularités culturelles de cet empire.

D'ailleurs l'équilibre politique établi par Alexandre le Grand
et, plus tard, par les Romains ne fut jamais complet. La frontière

orientale de l'empire fut toujours menacée par les incursions

barbares. Ce furent d'abord les Parthes, ensuite leurs
héritiers, les Sassanides, plus tard les Huns, qui constituèrent



— 86 —

un danger beaucoup plus sérieux. C'est ainsi que l'opposition
Orient-Occident prit la forme d'une menace constante d'invasion,

ce qui ne contribua nullement à un rapprochement culturel

entre les deux mondes. La menace devint encore plus grande
à partir du moment où le fanatisme d'une nouvelle religion
créée par Mahomet parvint à unifier le Proche-Orient pour le
lancer contre l'Europe. Ce n'est qu'à grand peine que le monde

occidental réussit à arrêter, à la bataille de Tours et Poitiers,
le flot envahisseur des Arabes. Mais le danger du côté de

l'Islam subsistait toujours, même après la défaite arabe en

Espagne au XVe siècle et après l'affaiblissement de l'ancien
califat, puisqu'une nouvelle puissance musulmane, l'Empire
ottoman, continuait à attaquer l'Europe orientale, et cette

menace ne fut écartée définitivement que vers la fin du XVIIe
siècle, après la défaite turque aux portes de Vienne. A côté de

ce danger venant du Proche-Orient, il y avait encore de

sanglantes invasions des hordes mongoles, plus terribles encore
puisqu'elles visaient à la destruction totale du monde européen.

Il est clair que, dans ces conditions, les relations entre l'Orient
et l'Occident n'eurent qu'un aspect : celui d'une lutte acharnée

pour l'existence, et jamais encore, au cours de l'histoire, le

départ entre les deux mondes n'avait été si accusé. Il est vrai
que le contact du monde européen avec la civilisation musulmane

pendant les croisades, malgré les luttes incessantes,
contribua à un enrichissement considérable de la culture européenne,
surtout dans le domaine matériel. Quant aux rapports
spirituels, il est intéressant de noter que le monde occidental ne prit
aux Arabes que ce qui lui appartenait de bon droit : la
philosophie grecque, depuis longtemps oubliée en Europe et conservée
dans les écrits des savants musulmans. L'opposition entre
les deux civilisations était si prononcée que les uns ne prenaient
aux autres que ce qui leur était apparenté et méprisaient
réciproquement les éléments originaux de leurs civilisations. Il
convient d'ajouter que, durant toute l'époque de lutte entre l'Europe
et l'Orient, les grandes civilisations de l'Extrême-Orient, l'Inde,
la Chine et le Japon, demeuraient complètement à l'écart, étaient



- 87 -
entièrement ignorées du monde occidental et ne se souciaient
guère elles-mêmes de l'Europe.

Ce ne fut qu'au XVIIe siècle, au siècle qui marqua la fin de

la menace orientale pour l'Europe, qu'une nouvelle situation se

créa. Ce fut un revirement complet. Les puissances orientales

ne constituaient plus aucun danger pour le monde occidental,

par contre l'Europe partit à l'assaut de l'Orient. Cette fois-ci
les méthodes furent différentes. Aucune invasion massive, plutôt

une infiltration constante, d'abord paisible, n'ayant que des

buts commerciaux, ensuite de petites expéditions militaires qui
s'emparaient sans peine des immenses richesses de l'Orient. Le
monde oriental fut pris au dépourvu par cette méthode. A peine
eut-il le temps de se rendre compte du danger qu'il courait, qu'il
était déjà solidement subjugué. Nous reviendrons à l'instant à

l'explication de la facilité inouïe avec laquelle les énormes

empires orientaux tombèrent aux mains des Européens. Cette
conquête dura un siècle et demi environ, et vers la fin du siècle

passé tout l'Empire indien, la plus grande partie de l'Indochine et
tout l'Archipel malais se trouvent déjà aux mains des Européens.
Les immenses espaces de l'Asie septentrionale appartiennent à

la Russie et les tribus de l'Asie centrale sont sous le contrôle
de cette puissance. Seuls le Japon, la Chine et le Tibet restent
souverains, tandis que les autres Etats orientaux — le Siam, la
Perse, les pays arabes de l'Afrique septentrionale — ne jouissent
que d'une souveraineté nominale en dépendant entièrement de

la volonté des puissances européennes. L'Empire ottoman ne

garde en Europe que de maigres possessions balkaniques et se

voit contraint, en Egypte, de céder l'hégémonie aux Anglais. Une
nouvelle époque s'établit dans les relations entre l'Orient et
l'Occident qu'on pourrait nommer l'époque coloniale. Elle est

caractérisée par des traits inconnus aux temps antérieurs. Une
hégémonie occidentale existait déjà à l'époque des Etats
hellénistiques et de l'Empire romain. Mais, pour la première fois
dans l'histoire, les peuples occidentaux entrèrent en contact
direct avec le monde oriental tout entier. Pour la première fois
également notre connaissance de l'Orient reçut des bases solides.



— 88 —

non seulement grâce à l'élargissement du champ des études,
mais aussi par le fait que cette expansion coloniale coïncida

avec l'épanouissement des investigations géographiques,
historiques, culturelles et linguistiques dans la science européenne.
On ne se contenta plus des connaissances superficielles qui
suffisaient jadis aux Grecs. On s'intéressa aux détails, aux
particularités, aux éléments qui différaient de ce qu'on pouvait trouver

en Europe. Un champs immense d'exploration s'ouvrit devant
les savants européens. Poussés d'abord par la simple curiosité,
ils durent bientôt constater que le monde oriental contenait des

trésors culturels inestimables, qu'il fournissait la clef de la solution

de problèmes jusque là inextricables. Dans l'enthousiasme
des premières découvertes on alla jusqu'à affirmer que la
civilisation orientale était de beaucoup supérieure à la nôtre. On ne

se borna plus aux pures recherches scientifiques, on chercha à

transplanter certains éléments culturels de l'Orient sur le sol
occidental. On vit se créer, en Europe et en Amérique, des

sociétés philosophiques et des sectes prêchant des idées empruntées

aux religions orientales, on put constater l'infiltration abondante

des éléments orientaux dans l'art et dans la littérature de

l'Europe, même la politique et la sociologie subirent ces
influences. Telle fut, par exemple, la théorie de l'inégalité des

races et de la supériorité de la race arienne. Les
créateurs de cette théorie pseudo-scientifique, J.-A. Gobineau et
H. Chamberlain, s'inspirèrent des idées particulières aux
Indes, inégalité des castes, supériorité des Aryas, et
cherchèrent à les adapter aux conditions européennes.

On doit pourtant souligner que presque toutes ces théories,
surtout celles qui sont les plus connues, ne reposent que sur une
connaissance par trop insuffisante du vrai Orient. Elles
présentent pour la plupart des improvisations européennes, qui ont

pour base quelques idées orientales choisies et interprétées d'une

façon tout à fait arbitraire. En cherchant à faire de la réclame
à l'Orient, elles ne font qu'en fausser l'image. Et pourtant
elles sont presque les seules sources d'information sur l'Orient
accessibles aux non-spécialistes. Avouons-le franchement :



- 89 -
après un demi-siècle de recherches dans ce domaine •— et malgré
l'existence d'une énorme littérature contenant le résultat de ces
recherches —•, le grand public puise ses informations sur l'Orient
dans quelques romans de Loti ou de Claude Farrère, dans les

reportages de voyageurs et de journalistes, dans quelques
travaux anglais de publicistes chinois qui ont eu la chance de jouir
d'une grande publicité et dans la littérature théosophique. Il en
résulte une confusion d'idées qui est, peut-être, pire qu'une
ignorance absolue.

On peut constater les mêmes symptômes du côté oriental.
Impressionnés par la civilisation matérielle du monde occidental,

les peuples d'Orient crurent d'abord sincèrement à la
supériorité de cette civilisation et tâchèrent, tant bien que mal,
d'imiter les modèles européens et américains. Mais cette
admiration tourna bientôt en désillusion et même en hostilité. Les

peuples d'Orient ne virent que les pires côtés de notre civilisation.

On leur envoyait des missionnaires, mais derrière ces
missionnaires arrivaient des marchands qui les exploitaient et les

dépouillaient de leurs richesses, des soldats qui leur imposaient
une domination étrangère. Les missionnaires leur parlaient de

l'égalité de tous les hommes devant Dieu et, en même temps,
les indigènes se voyaient traités par les blancs avec dédain

comme une race inférieure. En venant en Europe ils étaient
frappés par le contraste entre les idéaux sublimes dont on se

réclamait et la vie réelle où personne ne se souciait de ces
idéaux. Il en résulta d'abord de la méfiance, ensuite la conviction

que la civilisation européenne est complètement dépourvue
d'éléments spirituels et plongée dans un matérialisme grossier.
Et c'est là la cause principale de leur hostilité envers les

Occidentaux, mêlée à un dédain qu'on ne cherche plus à

dissimuler.
Nous voyons donc que, malgré l'interpénétration constante

entre l'Orient et l'Occident, les deux civilisations se trouvent
encore bien loin d'une compréhension mutuelle. Au contraire,

par suite d'une connaissance réciproque insuffisante, elles se

créent une idée fausse l'une de l'autre et s'obstinent à accentuer



— go —

les divergences au lieu de les effacer. Il convient de se demander

en quoi ces divergences consistent en réalité. Nous avons vu
que la thèse du matérialisme de la civilisation occidentale et du

spiritualisme de la civilisation orientale est trop simpliste et
ne repose que sur une appréciation superficielle des faits. Les
différences sont bien plus subtiles et compliquées. Il est hors de

doute que les tendances spirituelles présidèrent au développement

culturel en Occident tout autant qu'en Orient. C'est plutôt

l'attitude concernant la réalisation des idéaux spirituels qui
constitue la différence essentielle entre les deux civilisations.
L'homme de l'Occident est doué d'un instinct créateur très
développé. En concevant un idéal il cherche aussitôt les moyens de

le réaliser. En constatant le contraste entre l'idéal spirituel et la
vie matérielle, il cherche à modifier la vie conformément à cet
idéal. D'où une tendance continue aux réformes, à la création
de nouvelles réalités. Cet instinct se reflète même dans le
domaine de la religion. Un des traits caractéristiques du christianisme,

qui le distingue de toutes les autres religions, est
précisément cette tendance à réaliser son idéal déjà ici-bas, à adapter
la vie quotidienne aux principes suprêmes de la religion, à créer
le royaume de Dieu sur la terre.

L'attitude d'un homme d'Orient est toute différente. Il perçoit
aussi bien le contraste entre les idéaux spirituels et la vie réelle.
Mais au lieu de réformer cette vie, il préfère fuir la réalité et

se tourner vers la contemplation pure de l'idéal. Persuadé que
rien ne peut améliorer le monde matériel, il accepte passivement
ses défauts et ne voit le salut que dans une émancipation absolue

de tout lien matériel. Tandis que l'idéal suprême du chrétien
est de créer le royaume de Dieu sur la terre, l'idéal oriental
aspire à un anéantissement complet du monde matériel. Absorbé
dans la contemplation de l'au-delà, il se soucie peu de ce qui se

passe ici-bas. C'est la source de son manque d'intérêt pour le

développement social et technique, la raison de l'inexistence,

pour les peuples de l'Orient, de l'Histoire au vrai sens du mot.
La notion même du progrès historique leur est complètement
étrangère. Seul le progrès individuel les intéresse, le progrès qui



— 9i —

consiste en une émancipation de l'âme, à travers les vies
consécutives, de tout ce qui la rattache au monde matériel. Ayant
atteint un certain niveau de développement, les grandes
civilisations orientales s'y sont arrêtées et y restent depuis des

siècles, voire même depuis des milliers d'années. La civilisation
indienne ou chinoise au XIXe siècle ne différait que dans les

détails de ce qu'elle était aux premiers siècles de notre ère.

Cette attitude explique la réaction toute passive des peuples
orientaux vis-à-vis de l'invasion européenne.

Les différences ne s'arrêtent pas là. Il convient de souligner
encore un fait d'importance capitale. Avec toute son ardeur

pour la réalisation pratique des idéaux suprêmes, l'Occidental a

beaucoup plus de peine à choisir ses idéaux que l'Oriental. Il lui
manque cette foi inébranlable que l'Oriental a conservée jusqu'à
présent. Au moyen âge certes, et jusqu'au moment où les dogmes
de la religion chrétienne furent mis en doute, il existait
un idéal universellement reconnu. Mais à partir de la Renaissance

et de la Réforme, on eut la hardiesse de soumettre ces

dogmes aussi à une analyse critique. Depuis lors il n'existe plus,
dans le monde occidental, d'idéal admis par tous. Pourtant, la
soif de la réalisation pratique d'un idéal subsistait toujours; elle
devint même plus véhémente du moment que l'homme se rendit
compte de sa puissance créatrice. On voit donc l'Europe divisée

en différents champs idéologiques, chacun luttant au nom d'un
idéal particulier. D'où le fanatisme des guerres de religion et
ensuite, après la déchéance de l'idéal religieux, l'âpreté des luttes
sociales et politiques qui arrive à son comble à l'époque actuelle.

En Orient, l'idéal suprême, d'ordre spirituel, est admis jusqu'à
nos jours. Sans doute, les diverses religions et écoles philosophiques

diffèrent dans l'interprétation de cet idéal. Mais ces

divergences concernent la voie menant au salut, l'importance même

du salut n'est contestée par personne. Et, comme nous l'avons
déjà indiqué, les moyens de réalisation étant d'ordre secondaire

pour un homme d'Orient, ces divergences ne provoquent pas de

discordes sérieuses. Les adeptes des diverses religions n'éprouvent
pas de haine pour ceux qui professent une autre foi. L'histoire



— 92 —

de l'Orient ne connaît pas de guerres de religion. On pourrait
le contester en faisant valoir le fanatisme des Musulmans
cherchant à imposer leur foi par la force. Mais cet exemple
n'est pas significatif. Malgré les apparences, l'islam n'est pas
une religion orientale typique. Il a les mêmes sources que le

christianisme, il ne peut pas être considéré sous le même jour
que les grandes religions d'origine purement orientale. D'ailleurs
les expéditions militaires des Arabes et des Turcs traduisaient
plutôt l'élan belliqueux des tribus primitives enivrées d'un désir
de conquête, qu'une tendance consciente d'imposer au monde

une nouvelle loi. De même, les luttes sanglantes entre les Hindous
et les Musulmans aux Indes ont pour base plutôt des raisons
sociales et économiques que des sentiments religieux.

On pourrait donc résumer ces considérations dans une formule
laconique qui, sans prétendre épuiser le problème, présente les

traits essentiels de l'opposition Orient-Occident: L'Occident con-

éerve encore une puiddance créatrice qui Lui permet 3'atteindre ded bute,

maid iL a perdu don idéaL univerdeL et iL d'épiude à vouloir réaLider, avec

Le même fanatidme, ded idéaux contradictoired. En revanche, /' Orient edt

toujourd co/idcient de don idéaL duprême, maid iL edt compLètement dépourvu

de volonté pour une réalidation pratique de ded adpirationd. Il apparaît
donc que l'Orient et l'Occident présentent deux tronçons orientés

vers le même but qui pourraient très bien se compléter l'un
l'autre. Si l'on pouvait joindre la puissance créatrice du monde

occidental à la certitude inébranlable des Orientaux, il en pourrait

résulter des conséquences d'une importance capitale pour
l'humanité.

Pour le moment une telle synthèse est loin d'être réalisable.
L'attitude des Européens et des Américains vis-à-vis de l'Orient
oscille entre un mépris mal fondé et une admiration naïve pour
ce qui ne représente pas les plus grandes valeurs du monde oriental.

D'autre part les Orientaux, tout en gardant du mépris pour
la civilisation prétendue matérialiste du monde occidental, ont

pourtant appris à profiter de l'exemple des Européens et des

Américains. On ne saurait trop insister sur le fait que l'attitude

passive dont nous avons parlé ne caractérise plus le monde



— g5 —

oriental. Ce monde est en train de recouvrer, sous l'influence
occidentale, son dynamisme. L'exemple en est fourni par le

Japon qui a très bien su s'approprier les méthodes occidentales

pour s'en servir contre l'Europe et l'Amérique. Il ne s'agit plus
d'une guerre locale. Le Japon a procédé ouvertement à une

organisation moderne de l'Extrême-Orient pour le lancer contre
le monde occidental. Dans le conflit actuel, le Japon a échoué.

Mais il serait naïf d'en déduire que l'Asie ne présente plus aucun
danger pour nous. En fixant notre attention sur les événements

qui se produisent tout près de nous, nous risquons de n'apercevoir

que trop tard la grande évolution qui se fait actuellement
en Orient. Quel que soit le résultat de la guerre contre le Japon,
il paraît hors de doute que l'époque coloniale touche à sa fin.
L'autorité de la race blanche est fortement compromise en

Orient. Les pays colonisés se sont rendus compte de l'importance

pour les puissances occidentales de leurs richesses
naturelles ; ils préfèrent profiter eux-mêmes de ces ressources. Une
fois organisés, délivrés de leur attitude passive, ils peuvent
constituer pour nous, avec leurs réserves inépuisables, un danger
contre lequel toute défense serait vaine.

Cette crise peut survenir dans quelques dizaines d'années,

peut-être même plus tôt, et peut avoir des conséquences très

graves pour toute notre civilisation. On pourrait pourtant l'éviter.

Le conflit n'est point du tout nécessaire. Nous avons vu
que les deux mondes ne s'opposent que par suite d'un malentendu,

que les deux civilisations peuvent se compléter parfaitement

sans chercher à se dominer l'une l'autre. Il serait encore
temps de supprimer les sources du malentendu. Mais pour le

faire, on devrait apprendre à mieux connaître l'Orient et à s'y
faire mieux connaître. Ce n'est pas par la force matérielle
qu'on pourra contraindre l'Orient. Ce n'est pas par cette

contrainte qu'on évitera le conflit. C'est dans le seul domaine

spirituel qu'un langage commun pourrait être trouvé.

Constantin Regamey.


	Orient et Occident

